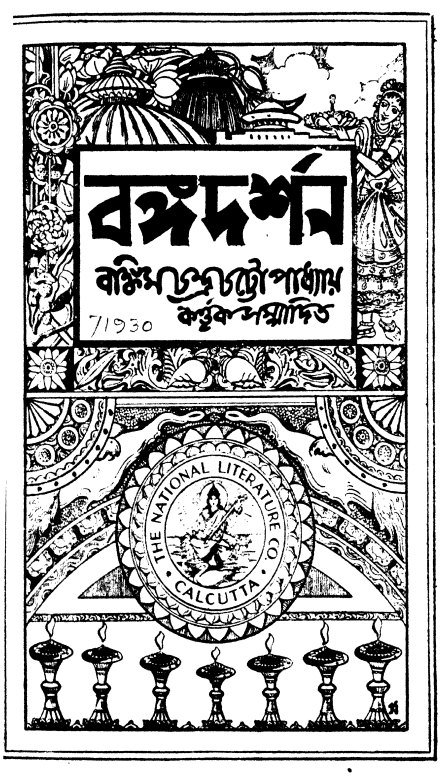
## বঙ্গদর্শন

১২৭৯ সালে প্রথম মৃদ্রিত





नक्ष यह मध्यक्रिड

ার ক্লাপ্রজান লিটারেচার। কোম্পানীর ( ১, কংসমটেলী। খোডার ) পদ্ম এটাক্তে এল, পার্টেল কর্ম্বরুক - প্রকালিতি ও মরদা গোল ( ২, কিশোবীলাল মুখান্দি লেন, কলিকাতা ১ চটতে পি, বন্ধ কর্ম্বক মুক্তিত।

## বিজ্ঞপ্তি

পুনমু দ্বিত বঙ্গদর্শনে বর্ত্তমান খণ্ডটি আপনাদিগের সমক্ষে উপস্থাপিত করিয়া আমরা পরম আনন্দ লাভ করিতেছি। আশা করি আপনারাও ইহার রসাম্বাদনে আত্ম-প্রসাদ লাভ করিবেন। ইহার সম্পাদন কার্য্যে সর্ব্বভোভাবে মূল এন্থের অনুসরণ করা হইয়াছে এবং মুদ্রাকর-প্রমাদ যথা সম্ভব দূরীকরণ করিবার চেষ্টা করা হইয়াছে। তৎস্বেও যদি কোনও ভুল, ভ্রান্থি ঘণ্ডিয়া থাকে, তাহা আপনারা নিজ্ঞাণে মার্জনা করিবেন। পরবর্ত্তী আট খণ্ডেও আমরা এক্লপ সতর্কতা অবলম্বন করিয়াছি।

শ্রীযুক্ত শত্তীব চট্টোপাধ্যায় মহাশয়ের সহধর্মিণী শ্রন্ধেয়া শ্রীযুক্তা স্থলীলা সুন্দরী দেবীর সহায়ত ও সহায়ত্ত্তি বাতিরেকে এই গ্রন্থ-প্রচার কদাচ সম্ভব হইত না এবং তিনি আমাদিগকে 'বঙ্গদর্শনে'র মূল গ্রন্থগুলি পুনম্প্রান্ধনের জ্বন্থ দেওয়ায় আমরা তাঁহার নিকট গভীর কৃতজ্ঞতা পাশে আবদ্ধ।

বঙ্গীয় সাহিত্য পরিষদের সেক্রেটারী অধ্যাপক শ্রীযুক্ত মন্মধমোহন বস্ত মহাশয় এই খণ্ডের একটি ভূমিকা লিখিয়া দিয়া আমাদিগকে বিশেষ উৎসাহিত করিয়াছেন।

আমাদের প্রার্থনা এই, যেন আমরা উত্তরোত্তর আপনাদিগের এইরূপ আনন্দ্রবর্জন করিতে কুভকার্য্য হই। ইভি—

১৪ই বৈশাৰ, ১৩৪৬

দি গ্রাশন্তাল লিটারেচার কোম্পানী

## ভূমিক।

বিষমচন্দ্রের নাম করিলেই বলবাদীগণের স্থৃতিপটে উপস্থাদিক বিষমচন্দ্রের চিত্রটিই উজ্জ্বলভাবে ফুটিয়া উঠে। কিন্তু বিষমের প্রতিভা ছিল সর্ব্বাস্থাই। তাঁহার প্রতিভা ঘালা কিছু স্পর্ল করিয়ছে তাহাই দোনা হইয়া উঠিয়ছে। তিনি বঙ্গাহিতে।র সর্বান্ধান সমৃদ্ধি করিয়ছে তাহাই দোনা হইয়া উঠিয়ছে। তিনি বঙ্গাহিতে।র সর্বান্ধান সমৃদ্ধি করিয়ার জ্বঞ্জ যেন বন্ধপরিকর হইয়া লেখনী ধারণ করিয়াছিলেন। কবি-প্রেরণার শ্বারা অফুপ্রাণিত হইয়া তিনি কেবল রসস্থারী করিয়া জ্বজ্ব নাই—যালতে বঙ্গাহিত্য ভাব ও ভাষার সম্প্রণে বিশ্বসাহিত্যের স্ক্রানর একটি সম্বানের স্থান পাইতে পারে এই আকাজ্রাও তাহার অন্তরে বর্ত্তমান ছিল। এই আকাজ্যার বন্ধবন্ধী ইইয়াই তিনি বঙ্গালাজ্যাও তাহার স্বস্থানিল প্রির্বাহ্র সাধিত ইইয়াছিল। স্বতরাং বিশ্বমন্ত্র জ্বানামনের ভাষা ও সাহিত্যের এক স্কর্মীম পরিবর্ত্তন সাধিত ইইয়াছিল। স্বতরাং বিশ্বমন্ত্র জ্বানামনের ভাষা ও সাহিত্যের ইতিহাসে যে কতবড় স্থান স্থাকির করিয়া আছেন ভাষা উপলব্ধি করিতে হইলে কেবল ভাষার রচিত উপত্যাসের সহিত্য পরিচ্য়ে আকলে চলে না। বিদ্যার প্রতিতার সম্পূর্ণ পরিচ্যের ক্র্যা তাহার সম্প্রানিত বিক্রমন্তর্গালন একাস্ব প্রছেলেন। ইহার ভিতরে বন্ধিমের বহুম্বী প্রতিভার সহস্রদল বিক্রমিত। এথানে তিনি একাস্বরে করি, স্মাজ-সংস্কারক, উপত্যাসিক, ভারক, স্থাপোভক, স্থালোচক, ধর্মোপ্রেই এবং লাভনিক রূপে দলন বিয়াছেন।

১২৭৯ সালের বৈশাপ হইতে 'বঞ্চনশ্ন' প্রকাশিত হইতে আরম্ভ হয়।
১২৭৭ সংগ্ হইতে এই বঞ্চশশ্ন প্রকাশ কবিবার ইচ্ছা উচ্চার মনে ছিল।
কিন্ধ নানা কারণে তাহাব সেই ইচ্ছা ফলবাতা হয় নাই। অবশেষে ১২৭৮ সালের
শেষভাগে তিনি উচ্চার সমল্ল কার্যো পরিণত করিবার ক্ষন্ত বন্ধপরিকর হইয়া এক
বিজ্ঞাপন প্রচার কবিলেন। সেই বিজ্ঞাপনে নিম্নিলিখিত লেখকগণ্যের নাম ছিল:—

লীযুক্ত বৰিষচল্ল চটোপোধ্যাও—সম্পাদক।

निश्क मीनदक् भिक

- , ८४ महस्र दरक्ताभाषाध
- ু জগ্দীশনাথ রায়
- ., ভाরাপ্রসার চটোপাধাছে
- ,, क्रफक्यन स्क्रेडिश
- ,. রামদাস সেন
- ,, অক্ষ চন্দ্র সরকার।

প্রথম সংখ্যায় যে সাতিটি প্রবন্ধ প্রকাশিত ইইয়াছিল ভাছার মধ্যে চারিটি বন্ধিমচন্দ্র রচনা করিয়াছিলেন। কেবল প্রথম সংখ্যায় নহে 'বঙ্গদর্শনের' অক্তাক্ত বহু সংখ্যাতেই অধিকাংশ রচনাই বন্ধিমচন্দ্র কতৃক লিখিত হইত। স্কুরাং বন্ধিমের ক্রানা 'বঙ্গনশনে' যেরপ সহস্রধারে উৎসারিত হইয়াছে সেরপ অভ কোখাও হয় নাই। একা বৃদ্ধিচন্দ্র 'বঙ্গনশনের' অধিকাংশ প্রবন্ধাদি রচনা ক্রিতেন বৃশিয়াই বোধ হয় তিনি কোন রচনায় লেখকের নাম দেন নাই।

বিদ্যাব উল্লেখন ক্রান্তি প্রের সর্ব্বপ্রথম প্রকাশিত মাসিকপত্র না ইইলেও আদর্শ মাসিক-পত্র বিসাবে উল্লেখনি প্রেরি আদর্শন প্রেরিল আদর্শন প্রেরিল আদর্শন প্রেরিল আদর্শন করিয়া ক্রান্তি। বিষমচন্দ্র নিজেকে কেন্দ্র করিয়া এক সাহিল্যিক-মণ্ডলী গঠন করিয়া ক্রান্তি। বিষমচন্দ্র নিজেকে কেন্দ্র করিয়া এক সাহিল্যিক-মণ্ডলী গঠন করিয়াছিলেন। বাজালায় সংসাহিত্য ক্রি ও বৃদ্ধিই ছিল উল্লেখন স্থানা এবং অবিচলিত নির্মার সহিত আচবিক বছা। সঞ্জীবচন্দ্র, তেমচন্দ্র, নবীনচন্দ্র, আক্রয়কুমার প্রভৃতি করি ও সালিত্যিকর্গন ইল্লান্ড নিয়মিত ভাবে লিখিয়া উল্লেখন ভাবসম্প্র প্রেরা বজননানক সমুদ্ধ করিয়া তুলিতেন। ইল্লার সহিত মিলিত তইছাছিল হন্মিচন্দ্র প্রতিভাগনিক্রিনিক্রান্ত উপজ্ঞান ও প্রবদ্ধারণী। বজরাণীর আবিভিন্ন জল উল্লেখ্য স্থিতি স্থিতিত চিন্তার করেল বঞ্চাহিত্য আধুনিক ভাব ও কল্পনার ব্যান্ত প্রবাহিত তইয়াচে।

বিভিন্নতন্ত্র বঙ্গগতি ছেল এক ন্রগুলের উচ্চেন্ন করিছাচিলেন 🐑 ইংহার মনীয়ার সেনের কাটির স্পর্ণে সাহিষ্টের ঘুমস্থ রাজকল্পার মূলমূলকেরের নিজ্ঞ ভালিয়া विद्यार्कितः। পুरूष १८ मानि रा सक्दमत अभागुन्या दिन्, १८ माहिएका स्करम देविविद्याहीम् গ্যোন্ত্র ব্যক্তি, ব্যব্ধের অপক্ষপ ইন্ত্রালের ছারা ভাছপুড় দিনি যে ८मोन्स्टरीत गायाखनी निर्माण करिया कृतियाछिलन लाहाराम दमकारमत नक्षतामीमार इके. বিভিন্ন 🕟 মুলে তইয়াভিলেন ৷ জাই বলিগেডিলাম ১৪, বলিম**চলের** সাহিজ্যক**টির** মধ্যে যদটা রস্পরি আন্তন্ত্র প্রেবণ, মিক সেই প্রিমণ্ড ছিল স্ক্লস্টিজ্যের ও বঙ্গ প্রধান সেবা ও সমুস্থির জন্ম একনির্ম সাধনা ও দপ্তপা। বঞ্চমারিজ্যের এই দেব্যে 'বজ্পন্নট' ভিল উভিয়ে স্হায় ৷ বজ্পতি ভোৱ স্মুদ্দিল্যে 'বজ্ললভান' যে কাদপানি প্রায়ভা করিয়াছিল ভাষা কয়েকজন শ্রেষ লেগকের ক্ষডিমাদ হইছে স্পট্ট বুঝা গাটবে ৷ রবীজনাপ বলেন—"বল্লপশন যেন ভগন আংগচেৰ প্রথম বধ্রে মভ মুদল্ভাবে ভাববৰ্ণণে বন্ধ দাহিতোর পূক্ষবাহিনী প্ৰিমবাহিনী সম্ভ নদী নিক্রিৰী অক্সাং পরিপূর্ণতা প্রাপ্ত হঠয়। যৌবনের আনন্দ্রেশে দাবিত হইতে কার্দিল। 👅 🕏 কাব্যন্তিক উপ্জাস কত প্ৰবন্ধ কত স্মালোচনা কত মাসিকপত্ৰ কত সংবাদ প্ৰ বলভ্নিকে জাগ্রত প্রভাত-কলরবে মুধ্রিত করিয়া তুলিল। বজ্ভাবা সহসা বাল-কাল হইতে দৌবনে উপনীত হইল। ... ... ... পূর্ব্ববর্তী এবং পরবর্তী বল্লসাহিত্যের মধ্যে যে উচ্চনীচতা তাহা অপরিমিত। দার্জিলিং হইতে বঁহার, কাঞ্নজজ্যার শিপর মালা দেপিয়াছেন তাঁহার। জানেন সেই অ্রভেগী শৈলসম্রাটের উদরববিরিমিনমুক্ষন তুবারকিরীট চতুর্দিকের নিভক গিলিলারিবদবর্গের

ৰুত উদ্ধে সমূৎথিত হইরাছে। বৃদ্ধিচন্দ্রের পরবর্তী বৃদ্ধাহিত্য সেইরপ আকৃষ্মিক অত্যন্ততি লাভ করিয়াছে। এবার সেইটি নিরীকণ এবং পরিমাপ করিয়া দেখিলেই বৃদ্ধিমের প্রতিভার প্রভৃত বল সহজে অত্যান করা ঘাইবে।" মনখী গিরিজাপ্রসর রায় চৌধুরী মহাশয় লিখিয়াছেন—"বঙ্গদর্শনে প্রকাশভাবে গ্রন্থাদির যে সমালোচনা ছইত, ভাহাতে প্রশংসার উপযুক্ত বাক্তিগণ বিশুণ উৎসাহে উৎসাহিত হইয়া কার্যাক্ষেত্রে অবতীর্ণ হইতেন। আর যাহারা অফুপযুক্ত ভাহারা বাধা হইয়া আপনাদিগের দান্তিকত। পরিত্যাগপুর্বাক উপযুক্ত পথ গ্রহণে প্রবৃত্ত হইতেন। স্থানার বোধ হয় এই তুইখানি পত্রিকা, বিশেষত বঙ্গদর্শন, যে শক্তি সঞ্চয় করিয়াছিল ও যে শক্তি প্রয়োগ করিত ভোষা পূর্বাকালের রাজশক্তিরই বুঝি অন্তর্ম ছিল। সকলেই বঙ্গদর্শন সম্পাদককে রাজার তায় আছে। করিত, ভয় করিত, স্মান করিত, তিনি যে গ্রন্থ উৎক্র বলিতেন রাশি রাশি পাঠক ভাষা অবিলয়ে জ্বয় করিয়া আগ্রহের সহিত পাঠ করিভ এবং গ্রন্থকারকে পরোক্ষভাবে প্রোংসাহিত করিত। বন্ধদর্শনের সম্পাদক যে গ্রন্থক নিন্দা করিভেন, সে গ্রন্থ বড় কেচ কিনিভিন। পুল্ক-বিজেভার দোকানে ভাচ। কীটদই হট্যা জগং হট্ডে বিলুপ্ত হট্ড। বড় সংজ কি এই শক্তি! কিন্ধু বন্ধদৰ্শন একদিন लाका मः ग्रह कविटल मधर्य बदेशाधित। चकीय विका वृक्षि काम शहरमना असार, সকোপরি পক্ষপাত্রস্কারণ ও সাহিত্যের উন্নতির ঐকান্তিকী কামনবেশতা বন্ধনর্শন একদিন সাহিত্যজগতে এইরূপই রাজার ক্রায় ক্ষমত। পরিচালন কবিয়াছিল।" গিরিকাপ্রস্রবার্র এই উক্তিতে যথেই সভাত। আছে ৷ বচনা এবং সমালোচনা এই উন্নয় কাংয়ার ভার ব্যিমচন্দ্র গ্রহণ কবিয়াছিলেন ব্লিয়াই ব্যালভানের সাহায়ে ব্দুসালিক্য একে সূত্রর এইক্রপ ক্ষাত প্রিণ্ডি লাভ ক্রিতে সুম্থ কুইয়াভিল। ব্দুদ্ধন সম্বাদ্ধ স্বাধীয় চন্দ্রনাথ বস্ত্র মহাপ্যের উক্ষিটিও প্রনিধান্যোগ্য । ডিনি লিপিয়াডেন— "বঙ্গলন প্রভিষ্ট যাত্র বুঝিঘাছিলাম, উল্পড়িবার পূর্বে ভাতা, বুঝি নাই। বুঝিঘ্র ছিলাম যে, বাঙ্গালা ভাষায় সকল প্রকার কথাই স্বন্দরকলে কহিছে পার। যায়। আর ব্রিয়াভিলান, ভাষার বা সাহিদ্যের দারিছোর অর্থ, মারুষের অভাব। বঙ্গদর্শন বলিয়া গিয়াছিল, বঙ্গে মায়ুষ আদিয়াছে—বঙ্গোলা সাহিত্যে প্রতিভ: প্রবেশ कविशाक ।"

যে বঞ্চল নৈর আবিভিবে বঞ্চাহিতোর স্থাপীন অমৃতি সাধন ইইয়াছিল সেই অমৃতা গ্রন্থ পুনমূত্রন করিয়া কাশকাল লিটাবেচার কোম্পানি বঞ্চাহিতোর অসীম উপকার করিলেন। ইহাতে বহু লুপু রচনার সৃহিত বাঞ্চালী পরিচিত হইতে পারিবে। ইহাদের এই প্রচেষ্টা প্রশংসনীয় এবং বঙ্গবাসীমাত্রেই ইহাদের নিকট এক্ত ক্তজ্জ থাকিবেন, তাহাতে সন্দেহ নাই।

## উৎসর্গ পত্র

দি ফাশফাল লিটারেচার কোম্পানী কর্তৃক পুনমু স্থিত "বঙ্গদর্শন" প্রস্ত জ্ঞাতি-ধন্ম নির্কির্দেষে সাহিত্য-রস-পিপাস্থ সকল বাঙ্গালীর হয়ে অপিত হইল



|                           | প্রথম শ্বর | 3                 |                |
|---------------------------|------------|-------------------|----------------|
| विषग्र                    |            |                   | পৃষ্ঠা         |
| পত্ৰ স্কুচনা              | •••        | · •               | ٤              |
| ভারত কলম                  | • • •      |                   | ૦              |
| কামিনী কুলম               |            |                   | 2.5            |
| ু বিষয়ক                  | * 1 *      | २५, ७७, ३३        | २, २२३, २৮५,   |
|                           | • • •      | 53 ", 533 gag, 23 | 1, 156, 568    |
| ু আমরঃ বড় লোক            | • •        | • • •             | 8 •            |
| मक्री रं∵                 | • •        |                   | 30, 228, 209   |
| वााचाडावा दृष्ट्याकृत     |            | •••               | 12, 2.3        |
| <b>उन्हें</b> भम          | ٠          | • •               | <b>90, 9</b> 9 |
| বিজ্ঞান কৌতুক             |            |                   | ۶۶             |
| অ্কি:কা                   | •          |                   | ÷ 0 9          |
| মন্ত্ৰা ক'ভির মহত কিলে হয |            |                   | 770            |
| উন্তঃ চরিত                | ž Ÿ #      | ३३७, ३९९, २३      | १७, ३७३, ०४०   |
| काम समीति                 |            | ••                | ১৬১, ৩৮০       |
| বদীয় সাহিত্যস্মাক        |            | • • •             | 7.92           |
| व्यक्ताङ                  |            |                   | 292            |
| গ্ৰাৰ                     | ***        |                   | ንዑን            |
| রদিকভা                    | •••        | •••               | 756            |
| কোষ্ৎ দৰ্শন               | ***        | •••               | 724            |
| ভারতবর্ষের পুরাবৃত্ত      |            | •••               | २८৮, २२७       |
| <b>উ</b> वा               | •••        | ***               | <b>૨૨</b> ૨    |
| ৰ ৰ ভাবাহ্বভিতা           | •••        | •••               | २८८, २१२       |
| দেৰনিত্ৰা                 | • • •      | •••               | ७•३            |

প্রান্থের অমুবাদক। তাঁহাদের বিশাস যে, যাহা কিছু বাঙ্গালা ভাষার লিপিবজ হয়, তাহা হয় ত অপাঠা, নয় ত কোন ইংরাজি প্রান্থের হায়। মাত্র: ইংপ্রিডিতে যাহা আছে, তাহা মার বাঙ্গালার পড়িয়া আত্মাযমান নার প্রায়েজন কং সহজে কালো চামড়ার অপরাধে ধরা পড়িয়া আমরা নানা কপ সাফার্যের চেল্লার বেড়াইতেকি, বাঙ্গালা পড়িয়া কবুলজবাব বেন্নিং

ইংবাজ ভক্তাদিপের এই রূপ। সংস্কৃতক্ত পাণ্ডিত্যাভিমানীদিপের গভাষায়া ব্যার্থ শ্রন্ধান ভ্রিষয়ে লিপিবাস্থলের আবক্তকতা নাই। বাঁছারা বিষয়ী লোকা উত্তাদিপের প্রকাশ নাই। এইল স্কুলে দিয়াছেন, বহি পড়া আর নিমন্ত্র রাখার ভাব জিলা বিশ্বা বিশ্বা ভাব জিলা বিশ্বা বিশ্বা প্রাক্তন করে করে বিশ্বা বাজালা এখাদি একবে কেবল নথাল প্রলেব ভাব, বামা বিশ্বালয়ের পণ্ডিত, অপাপ্ত-বয়া-পেরি কলা, এবা একান কেনা নিক্রা বাইকেলা বাবসায়া পুরুষের কাছেই আদের পায়। কর্মানি কর বাহা বাইলা বাহা বাজালা বাছের বিজ্ঞাপন বা ভূমিকাপ্যান্থ পার বাব্যা বিশ্বাংশার বিজ্ঞাপন বা

লেখা পঢ়ার কথা দুরে থাকু, এখন নবা সম্প্রদায়ের মধ্যে কোন করেছেই বাজালায় হয় না া বিভালেচেনা হংবাছিতে। সাধাবণের কায়ে, মিটিং, জাকচন, এগোসাডাস, সমুদায় ইবোজাঙে। যদ ট্ডয় পজ ইবজাজালন, তার কথেপকথনত ইবজাজাতেই হয় কথন স্বাল শানা, কথন বাক আন বালাই বাজালায় হয় ন া আম্বান কথনাই বাজালায় হয় ন া আম্বান কথনাই বাজালায় হয় ন া আম্বান বাজালায় প্র লেখা ইইল্ডেন্ট্ আম্বানিকর পজ ইবজালায় হয় ন া আম্বানিকর প্রজালায় প্র লেখা ইইল্ডেন্ট্ আম্বানিকর বাজালায় প্র লেখা ইইল্ডেন্ট্ আম্বানিকর বালার বালার বাজালায় প্র লেখা ইইল্ডেন্ট্ আম্বানিকর বালার বালার বালার বালার বালার বাজালায় প্র লেখা ইইল্ডেন্ট্ আম্বানিকর বালার বালা

ইচাতে বিচ্ঠ বিজ্ঞান বিষয় নাই । চাৰজি একে বাজভাষা, আর্থাপার্জনের ভাষা, ডাচাতে আবার বছ বিভাব আধার, একাণ আমাজের
ভানে গ্রেজনের এক নাথ সোপান; এবা বাজালির। ভাজার আইললব
ঘটনীয়ন করিয়া বিশিয় মাঙ্ডালার জলভুক করিয়াজেন। বিলেষ,
টাব্ছি তেনা বলিলে টারাজে বুকে না , হারাজে না বুলিলে ইংলাজের
নকট মান মহালে চয় না; টারাজের কাতে নান মহালে না আকিলে

কোথাও থাকে না, অথবা থাকা না থাকা সমান। ইংরাজ যাহা না ওনিল, সে অরণ্যে রোদন; ইংরাজ যাহা না দেখিল, তাহা ভলেম হৃত।

আমরা ইরোজি বা ইংরাজের ছেবক নহি। ইহা বলিতে পারি যে, ইংরা**জ হটতে এ দেশের লোকের** যত উপকার হইয়াছে, ইংরাজি শিক্ষাই ভাছার মধ্যে প্রধান। অনস্থ-রত্ব-প্রস্তা ইংরাজি ভাষার যত অনুশীলন ছয়, তত্তই ভাল। আরও বলি, সমাজের মঙ্গল জন্ম কতকপুলি সামাজিক কাহা রাজপুরুষদিগের ভাষাতেই সম্পন্ন হওর: আবশুক। আমাদিগের এমন অনেক গুলিন কথা আছে, যাচা রাজপুক্রদিগকে ব্রাইতে হইবে। সে সকল কথা ইংরাভিতেই বস্তব্য। এমন অনেক কথা আছে যে, ভাষা কেবল বাছালির ভক্ত নতে, সমস্ত ভারতবর্ষ ভাহার জোতা হওয়া উচিত ; ্স স্কল কথা ইংর্জিটে না বলিলে সম্প্র ভারতব্য বৃথিবে কেন ? ভারতব্যীয় নানা ভাতি একমত, একগ্রামশী, একোলেমে না হউলে, ভাবত-ব্যের ইয়তি নাই। এই মটেকা, একপ্রাম্শির, একোভুম কেবল ইংরাভির एका भाषनीय : कमना अथन मध्यक मुख दहेशरह । काला लि. सहाताही, ্রলখা, প্রারী, ইয়াদিপের স্থারণ মিলনভূমি ইংরাজি ভাষা। এই रक्षात खाराहीस डोइकार अधि नेपिएड बदेइन । बाहकन घारमून देशताबि ১৯: আবজুক, ভাষ্ট্র চলুক। কিন্তু একবারে ইংবাঞ্জ ছইয়া বসিলে চলিতে ন ্ ব্যঙ্গলি ক্ষম ইংরাজ হুইটে প্রিটে ন । বাঙ্গলি অপেক্ষা ইংরাজ তানেক প্রাণ পুণবাম, এবং আনেক স্থাধ স্বাধী য'ল এই তিন কেটি বাজালৈ, হঠাং ডিন কোট ইংবাজ হইছে পারিছ, ভাবে সে মন্দ ছিল না ! কিন্তু ভালাৰ কোন সন্থাৰন। নাই। আমৰা যাত ইংবাজি পড়ি, যাত ইংবাজি কহি, বা যত ইংরাজি লিখি না কেন, ইংরাজি কেবল আমাদিলের মুভ সিংহের চাম অরপ হাইবে মান। ভাক ভাকিবার সময়ে ধরা পড়িব। পাঁচ সাও হাজার নকল ইংরাজ ভিন্ন তিন কোটি সাহেব কখনই চইয়া উঠিবে ন।। গিল্টি পিতল হুইতে খাঁটি রূপা ভাল। প্রস্তুমেরী সুন্দরী ষ্ঠি অপেকা, কৃৎসিতা বক্তনারী শীবনহাতার সুসহায়। নকল ইংহাজ অপেক। বাঁটি বাঙ্গালি স্প্রনীয়। ইংরাজি কেবক, ইংরাজি বাচক সম্প্রদায় इटेएड नकन हे:बाक किन्न कथन बाहि वाकानित अभूद्यत्व अञ्चादन। माहे। यक पिन ना सुनिक्षिष्ठ स्थानवञ्च राष्ट्रांगिता वाष्ट्रांगा स्थाप स्थापन हेकि সকল বিশ্বস্ত করিবেন, ডত দিন বাঙ্গালির উন্নতির কোন সম্ভাবনা নাই।

এ কথা কৃতবিহ্য বাঙ্গালিরা কেন যে ব্রেন না, ভাহা বলিতে পারি না। যে উক্তি ইংরাজিতে হয়, ভাহা কয় জন বাঙ্গালির হাদয়ঙ্গম হয় ? সেই উক্তি বাঙ্গালায় হইলে কে ভাহা হাদয়গত না করিতে পারে ? যদি কেছ এমন মনে করেন যে, স্থাকিতদিগের উক্তি কেবল স্থাকিতদিগেরই ব্রাজ্যাজন, সকলের ভাষ্ণ সে সকল কথা নয়, তবে তাঁহারা বিশেষ আন্তঃ। সমগ্র বাঙ্গালির উন্নতি না হইলে দেশের কোন মঙ্গল নাই। সমস্ত দেশের লোক হংরাজি ব্রে না, কম্মিনকালে ব্রিরে, এমত প্রত্যাশা করা যায় না। কম্মিন কালে কোন বিদেশীয় রাজা দেশীয় ভাষার পরিবর্তে আপন ভাষাকে সাধারণের বাচ্য ভাষা করিতে পারেন নাই। স্তরাং বাঙ্গালায় যে কথা উক্ত না হইরে, ভাহা তিন কোটি বাঙ্গালি কখন ব্রিরে না, বা শুনিবে না। এখনও শুনে না, ভবিশ্বতে কোন কালেও শুনিবে না। যে কথা দেশের সকল লোকে ব্রে না, বা শুনে না, বা শুনে না, বা শুনের সকল লোকে ব্রে না, বা শুনে না, বা শুনে না, বা শুনের সভাবনা নাই।

একণে একটা কথা ইচিয়াছে, এড়কেশন "ফিলটর ডৌন" করিবে।
এ কথার ভাংগ্যা এই যে, কেবল ইচ্চপ্রেণীর লোকেরা স্থান্দিন্ধত ইইকেই
ইইল, অধ্যন্ত্রনীর লোকনিগকে পুথক নিখাইবার প্রয়োজন নাই; ভাহার।
কালে কাছেই বিহান ইইয়া ইচিবে। যেমন শোষক পদার্থের উপরিভাগে
জলকে করিলেই নিয়ন্তর প্যান্ত দিল্ল হয়, গেমনি বিছারেপ জল,
বাঙ্গালি ভাতিরপ শোষক-মৃত্তিকার ইপরিস্তারে ঢালৈলে, নিয়ন্তর অর্থাৎ
ইতরলোক প্রান্ত ভিভিয়া ইচিবে। জল থাকাতে কথাটা একটু সরস
ইইয়াছে বর্গে, ইংরাজি নিজার সঙ্গে এরূপ জলগোগে না ইইলে আমান্দের
দেশের ইর্নতির এত ভরসা থাকিত না। জলত অগাধ, শোষকও
অসাহা। এড কাল শুদ্ধ রাজ্যণ পণ্ডিতেরা দেশ ইচ্ছন্ত্র দিতেছিল, একণে
নবা সম্প্রান্ত জলযোগ করিয়া দেশ ইন্ধার করিবেন। কেননা তাছাদিগের
ছিল্ল গণে ইতর লোক প্রান্ত রসান্ত ইইয়া ইচিবে। ভরসা করি, বোর্ডের
মণি সাত্রের এবারকার আবকারি বিপোট লিখিবার সময়ে এই জলপানা
কথাটা মনে রাখিবেন।

সে যাহাই হউক, আমাদিগের দেশের লোকের এই জলময় বিজ্ঞা যে এতদ্র গড়াইবে, এমত ভরসা আমরা করি না। বিজ্ঞা, জল বা ছগ্ধ নহে যে, উপবে ঢালিলে নীচে শোষিবে। তবে কোন ভাতির একাংশ কৃতবিদ্য হুটলে তাহাদিগের সংসর্গগুণে অক্সাংশেরও শ্রীর্দ্ধি হয় বটে, কিন্তু যদি ঐ তুই অংশের ভাষার এরূপ ভেদ থাকে যে, বিশ্বানের ভাষা মূর্থে বৃঝিতে পারে না, তবে সংস্কোর ফল ফলিবে কি প্রকারে ?

প্রধান কথা এই যে, এক্ষণে আমাদিগের ভিতরে উচ্চ শ্রেণী এবং নিম্ন শ্রেণীর লোকের মধ্যে পরস্পর সম্ভদয়তা কিছুমাত্র নাই। উচ্চ শ্রেণীর কুত্বিত লোকের। মুর্থ দরিজ লোকদিগের কোন ছাথে ছাথী নহেন। মুর্থ দ্রিজেরা, ধনবান এবং কুত্বিগুদিগের কোন সুধে সুধী নহে। সক্ষয়তার অভাবই দেশোয়তির পক্ষে সম্প্রতি প্রধান প্রতিবন্ধক। ইহার অভাবে উভয় খেণীর মধ্যে দিন দিন অধিক পার্থকা জন্মিতেছে। শ্রেণীর সহিত যদি পার্থক। জন্মিল, তবে সংসর্গ ফল জন্মিবে কি প্রকারে **?** যে পুথক, ভাহার সহিত সংসর্গ কোপায় ? যদি শক্তিমন্তব্যক্তিরা অশক্তদিগের ছাপে ছাৰী, স্বাধে স্বাধী না হটল, পাবে কে আর ভাহাদিগকে উদ্ধার করিবে ? আর যদি আপামর সাধারণ উদ্ধৃত না চইল, তবে যাঁহারা শক্তিমন্ত, গুছাদিগেরই উন্নতি কোথায় গ এরূপ কখন কোন দেশে হয় নাই যে. ইতর লোক চিরকাল এক অবস্থায় রহিল, ভদ্রলোকদিগের অবিরত জীবৃদ্ধি হইতে লাগিল। বরং যে যে সমাজের বিশেষ উন্নতি হইয়াছে, সেই সেই সমাজে উভয় সম্প্রদায় সমকক, বিমিঞ্জিত এবং সন্তুদয়তা-সম্পন্ন। যত দিন এই ভাব ঘটে নাই—যত দিন উভয়ে পার্থকা ছিল, তত দিন উন্নতি ঘটে নাই। যথন উভয় সম্প্রদায়ের সামঞ্জয় চইল, সেই দিন হইতে শ্রীকৃতি আরম্ভ। রোম, এথেন্স, ইংলও এবং আমেরিক। ইহার উদাহরণস্থল। সে সকল কাহিনী সকলেই অবগত আছেন। পক্ষান্তরে সমান্ত মধ্যে সম্প্রদায়ে সম্প্রদায়ে পার্থকা থাকিলে সমাজের যে রূপ অনিষ্ট হয়, ভাহার উদাহরণ স্পাটা, ফ্রান্স, মিশর এবং ভারতবর্ষ। এথেন্স এবং স্পাটা ছুই প্রতিযোগিনী নগরী: এথেন্সে সকলে সমান: ম্পার্টায় এক জাতি প্রস্তু, এক জাতি দাস ছিল। এথেন্স ইইতে পুথিবীর সভাতার সৃষ্টি হইল—যে বিল্লা প্রভাবে আধুনিক ইউরোপের এত গৌরব, এথেন্স ভাহার প্রসূতা। স্পার্টা কুলক্ষরে লোপ পাইল। ফ্রান্সে পার্থকা হেড় ১৭৮৯ খ্রীষ্টাব্দ হটতে যে মহাবিপ্লব আরম্ভ হয়, অভাপি তাহার শেষ হয় নাই। যদিও ভাহার চরম ফল মঞ্চল বটে, কিন্তু অসাধারণ সমাজ-পীড়ার পর সে মঞ্চল সিদ্ধ হইতেছে। হস্ত পদাদি ছেদ করিয়া, যে

রূপ রোগীর আরোগ্য সাধন, এ বিপ্লবে সেই রূপ সামাজিক মঙ্গল সাধন। সে ভয়ানক ব্যাপার সকলেই অবগত আছেন। মিশর দেশে সাধারণের সহিত ধর্ম-যাজকদিগের পার্থক্যহেতুক, অকালে সমাজোন্ধতি লোপ পায়। প্রাচীন ভারতবর্ষে বর্ণগত পার্থক্য। এই বর্ণগত পার্থক্যের কারণ, উচ্চ বর্ণ এবং নীচ বর্ণে যেরূপ গুরুতর ভেদ জন্মিয়াছিল, এমত কোন দেশে জ্বমেনাই, এবং এত অনিষ্ঠিও কোন দেশে হয় নাই। সে সকল অমঙ্গলের সবিস্তার বর্ণনা এখানে করার আবশ্যকতা নাই। এক্ষণে বর্ণগত পার্থক্যের অনেক লাঘ্র হইয়াছে। ছর্ভাগ্য ক্রমে শিক্ষা, এবং সম্পত্তির প্রভেদে মন্থতর বিশেষ পার্থক্য জন্মিতেছে।

সেই পার্থক্যের এক বিশেষ কারণ ভাষাভেদ। সুশিক্ষিত বাঙ্গালিদিগের অভিপ্রায় সকল সাধারণতঃ বাঙ্গালা ভাষায় প্রচারিত না হইলে,
সাধারণ বাঙ্গালি তাঁহাদিগের মর্মা বৃন্ধিতে পারে না, তাঁহাদিগেকে চিনিতে
পারে না, তাঁহাদিগের সংস্রবে আসে না। আর, পাঠক বা শ্রোভাদিগের
সহিত সন্থাদয়তা, লেথকের বা পাঠকের স্বতঃসিদ্ধ গুণ; লিখিতে গেলে বা
কহিতে গেলে, তাহা আপনা হইতে জন্মে। যেখানে লেখক বা বক্তার
স্থির জানা থাকে যে, সাধারণ বাঙ্গালি তাঁহার পাঠক বা শ্রোভার মধ্যে
নহে, সেখানে কাজে কাজেই তাহাদিগের সহিত তাঁহার সন্থান্যভার অভাব
ঘটিয়া উঠে।

যে সকল কারণে স্থানিকিত বাঙ্গালির উক্তি বাঙ্গালা ভাষাতেই হওয়া কর্ত্তবা, তাহা আমরা সবিস্তারে বিবরিত করিলাম। কিন্তু রচনা কালে স্থানিকিত বাঙ্গালির বাঙ্গালা ভাষা ব্যবহার করার একটা বিশেষ বিশ্ব আছে। স্থানিকিতে বাঙ্গালা পড়েনা। স্থানিকিতে যাহা পড়িবেনা, ভাহা স্থানিকিতে লিখিতে চাহেনা।

আপরিতোষাদ্বিত্বাং ন সাধু মন্তে প্রয়োগবিজ্ঞানম।

আমরা সকলেই স্বার্থা ভিলাবী, লেখক মাত্রেই যশের অভিলাষী। যশঃ স্থানিক্ষিতের মুখে। অস্তে সদসং বিচারক্ষম নহে; তাহাদের নিকট যশঃ হইলে তাহাতে লিপি-পরিশ্রামের সার্থকতা বোধ হয় না। স্থানিক্তে না পড়িলে সুশিক্ষিত ব্যক্তি লিখিবে না।

এ দিকে কোন স্থশিক্ষিত বাঙ্গালিকে যদি জিজ্ঞাসা করা যায়, "মহাশয়, আপনি বাঙ্গালি—বাঙ্গালা গ্রন্থ বা পত্রাদিতে আপনি এত হতাদর কেন ?" তিনি উত্তর করেন, "কোন্ বাঙ্গলা গ্রন্থে বা পত্রে আদর করিব ? পাঠ্য রচনা পাইলে অবশ্য পড়ি।" আমরা মুক্তকণ্ঠে স্বীকার করি যে, এ কথার উত্তর নাই। যে কয় খানি বাঙ্গালা রচনা পাঠযোগ্য, তাহা ছুই তিন দিনের মধ্যে পড়িয়া শেষ করা যায়। তাহার পর ছুই তিন বংসর বসিয়া না থাকিলে আর এক খানি পাঠ্য বাঙ্গালা রচনা পাওয়া যায় না।

এই রূপ বাঙ্গালা ভাষার প্রতি বাঙ্গালির অনাদরেই, বাঙ্গালির অনাদর বাড়িতেছে। স্থশিক্ষিত বাঙ্গালিরা বাঙ্গালা রচনায় বিমুখ বলিয়া স্থশিক্ষিত বাঙ্গালি বাঙ্গালা রচনা পাঠে বিমুখ। স্থশিক্ষিত বাঙ্গালিরা বাঙ্গালা পাঠে বিমুখ বলিয়া, স্থশিক্ষিত বাঙ্গালিরা বাঙ্গালা রচনায় বিমুখ। •

আমরা এই পত্রকে স্থানিকিত বাঙ্গালির পাঠোপযোগী করিতে যত্ন করিব। যত্ন করিব, এই মাত্র বলিভে পাডি। যত্নের সফলতা ক্ষমতাধীন। এই আমাদিগের প্রথম উদ্দেশ্য।

দিতায়, এই পত্র আমরা কৃতবিভ সম্প্রদায়ের হস্তে, আরও এই কামনায় সমর্পণ করিলাম যে, তাঁহার। ইহাকে আপনাদিগের বার্তাবহ স্থরূপ ব্যবহার করুন। বাঙ্গালি সমাজে ইহা তাঁহাদিগের বিভা, কল্পনা, লিপি কৌশল, এবং চিন্তোংকর্ষের পরিচয় দিক্। তাঁহাদিগের উক্তি বহন করিয়। ইহা বদ-মধ্যে জ্ঞানের প্রচার করুক। অনেক স্থশিক্ষিত বাঙ্গালি বিবেচনা করেন যে, এরূপ বার্তাবহের কতক দূর অভাব আছে। সেই অভাব নিরাকরণ এই পত্রের এক উদ্দেশ্য। আমরা যে কোন বিষয়ে, যে কাহারও রচনা, পাঠোপযোগী হইলে সাদরে গ্রহণ করিব। এই পত্র, কোন বিশেষ পক্ষের সমর্থন জন্ম বা কোন সম্প্রদায় বিশেষের মঙ্গল সাধনার্থ সৃষ্ট হয় নাই।

আমরা কৃতবিগুদিগের মনোরঞ্জনার্থে যত্ন পাইব বলিয়া, কেছ এরপ বিবেচনা করিবেন না যে, আমরা আপামর সাধারণের পাঠোপযোগিতা সাধনে মনোযোগ করিব না। যাহাতে এই পত্র সর্বজন পাঠ্য হয়, তাহা আমাদিগের বিশেষ উদ্দেশ্য। যাহাতে সাধারণের উন্নতি নাই, তাহাতে কাহারই উন্নতি সিদ্ধ হইতে পারে না, ইহা বলিয়াছি। যদি এই পত্রের ঘারা সর্ববসাধারণের মনোরঞ্জন সঙ্কল্প না করিতাম, তবে এই পত্র প্রকাশ বৃথা কার্য্য বিবেচনা করিতাম। অনেকে বিবেচনা করেন যে, বালকের পাঠোপযোগী অতি সরল কথা ভিন্ন, সাধারণের বোধগমা বা পাঠা হয় না। এই বিশ্বাসের উপর নির্ভর করিয়া হাহারা লিখিতে প্রবৃত্ত হয়েন, তাঁহাদিগের রচনা কেইই পড়ে না। যাহা সৃশিক্ষিত বাজির পাঠোপযোগী নহে, তাহা কেইই পড়িবে না। যাহা উত্তম, তাহা সকলেই পড়িতে চাহে; যে না বৃঝিতে পারে, সেব্ঝিতে যত্ন করে। এই যত্নই সাধারণের শিক্ষার মূল। সে কথা আমরা স্মরণ রাখিব।

ভূতীয়, যাহাতে নব্য সম্প্রদায়ের সহিত আপামর সাধারণের সন্তদয়তা সম্বন্ধিত হয়, আমরা তাহার সাধ্যানুসারে অনুমোদন করিব। আরও অনেক কাজ করিব, বাসনা করি। কিন্তু যত গর্জে তত বর্ষে না। গর্জনকারী মাত্রেরই পক্ষে এ কথা সত্য। বাঙ্গালা সাময়িক পত্রের পক্ষে বিশেষ। আমরা যে এই কথার সভ্যভার একটী নৃত্ন উদাহরণ **স্বরূপ** হুইব না, এমত বলি না। আমাদিগের পুর্নতনেরা এই রূপ এক এক বার অকলে গর্জ্জন করিয়া, কালে লয় প্রাপ্ত হইয়াছেন। আমাদিগের অদৃষ্টে যে সেরূপ নাই, তাহা বলিতে পারি না। যদি তাহাই হয়, তথাপি আমরা ক্ষতি বিবেচনা করিব ন।। এ জগতে কিছুই নিক্ষল নহে। এক-খানি সাময়িক পত্রের ক্ষণিক জীবনও নিজল হইবে না। যে সকল নিয়মের বলে, আধুনিক সামাজিক উন্নতি সিদ্ধ হঠয়া থাকে, এই সকল পত্ৰের জন্ম, জীবন এবং মৃত্যু তাহারই প্রক্রিয়া। এই সকল সামান্ত ক্ষণিক পত্তেরও জন্ম, অলজ্যা সামাজিক নিয়মাধীন, মৃত্যু ঐ নিয়মাধীন, জীবনের পরিমাণ ঐ অলজ্যা নিয়নের অধীন। কালস্রোতে এ সকল জলবৃদ্ধুদ মাত্র। এই वक्रपर्यन कालरखार्क नियमाधीन कलतृष्युष **अक्रप कामिल** ; नियमवर्रल বিলীন হইবে। অতএব ইহার লয়ে অমেরা পরিতাপ**যুক্ত বা হাস্তাস্পদ** হইব না। ইহার জন্ম কথনই নিক্ষল হইবে না। এ সংসারে জলবুৰু দও নিহারণ বা নিক্ষল নহে।





বতবর্ষের পূর্ব্ব সোষ্ঠব লইয়া আমরা অনেক স্পর্দ্ধা করি। বাস্তবিক, স্পর্দ্ধা করিবার বিষয় অনেক আছে। এক্ষণে ইউরোপীয় জ্ঞাতিগণেও প্রাচীন ভারতবর্ষীয়দিগের পাণ্ডিত্য, শিল্প, সাহিত্যবিজ্ঞানদর্শনাদিতে ব্যুৎপত্তি স্বীকার করেন। কিন্তু আমরা কখন প্রাচীন ভারতবর্ষীয়দিগের রণনৈপুণ্য লইয়া গৌরব করি না। এ বিষয়ে ভারতবর্ষীয়দিগের চির কলক্ষ; ভারতবর্ষীয়রার রণনিপুণ বলিয়া কস্মিনকালে স্থাত নহেন। এই জ্ল্যু, তাঁহারা বাহুবল-দর্পিত ভিন্ন জ্ঞাতীয়দিগের কাছে কতকদূর স্থাতি। সাহেবেরা আধুনিক সিপাহীদিগকে সুদ্দে কিছু দূর পটু বলিয়া স্বীকার করিয়া থাকেন, কিন্তু সে পটুতা তাঁহাদিগের প্রদন্ত শিক্ষা ও বিলাতী যুদ্ধ প্রণালীর গুণেই হইয়াছে, বলিয়া থাকেন।

ভারতবধীয়েরা, এক্ষণে যাহাই হউন, কোন কালে যে যুদ্ধে অস্তান্ত ইতিহাসকীর্ত্তিত জ্বাতির সমকক্ষ ছিলেন না, এমত আমরা সহসা স্বীকার করি না। এবং পূর্বকালিক ভারতবধীয়েরা যে পৃথিবী-মধ্যে রণকুশলী জ্বাতিগণের অগ্রে গণ্য হইতে পারিতেন, ইহা সমর্থন করিতে আমরা প্রস্তুত আছি।

আমরা স্বীকার করি যে, এই পক্ষ সমর্থন করা সহজ্ব নহে, এবং এতদ্বিষয়ে পর্য্যাপ্ত প্রমাণ প্রাপ্তি হঃসাধ্য। এই তর্ক কেবল পুরাবৃত্ত অবলম্বন করিয়া মীমাংসা করা সম্ভব, কিন্তু হুর্ভাগ্যক্রমে অন্তাক্ত জাতীয়-দিগের ক্যায় ভারতবর্ষীয়েরা আপনাদিগের কীর্ত্তিকলাপ লিপিবদ্ধ করিয়া রাখেন নাই। প্রাচীন ভারতবর্ষীয় পুরাবৃত্ত নাই। স্কুতরাং ভারতবর্ষীয়-দিগের যে শ্লাঘনীয় সমরকীর্ত্তি ছিল, তাহাও লোপ হইয়াছে। যে গ্রান্থগুলিন "পুরাণ" বলিয়া খ্যাত আছে, তাহাতে প্রকৃত্ত পুরাবৃত্ত কিছুই

নাই। যাহা কিছু আছে, তাহা অনৈসর্গিক এবং অতিমান্ত্র্য উপস্থাসে এক্লপ আচ্ছন্ন যে, প্রকৃত ঘটনা কি, তাহা কোন রূপেই নিশ্চিত হয় না।

সে বাহাই হউক, ভারতবর্ষীয়েরা পূর্ব্বকালে যুদ্ধ-নিপুণ কি হীনবল ছিলেন, তদ্বিষয় স্থির করিবার জন্ম ইতিবৃত্ত-ঘটিত প্রমাণ এক্ষণে অতি বিরল ৷ ভাগ্যক্রমে ভিন্ন দেশীয় ইতিহাস-বেক্তাদিগের গ্রন্থে ছই স্থানে প্রাচীন ভারতবর্ষীয়দিগের যুদ্ধাদির উল্লেখ দেখিতে পাওয়া যায়। প্রথম, মাকিদনীয় আলেকজগুর বা সেকন্দর দিগ্বিজ্ঞয়ে যাত্রা করিয়া ভারতবর্ষে আসিয়া যুদ্ধ করিয়াছিলেন। রচনাকুশলী যুনানী লেথকেরা তাহা পরিকী-র্ত্তিত করিয়াছেন্। ছিতীয়, মুসলমানেরা ভারতবর্ষ **জয়ার্থ** যে সকল উ**ভ্তম** করিয়াছেলেন, তাহা মুসলমান ইতিবৃত্ত লেখকেরা বিবৃত করিয়াছেন। কিন্তু প্রথমেই বক্তব্য যে, এরূপ সাক্ষির পক্ষপাতি**ত্তে**র **গুরুতর সম্ভাবনা**। মনুষ্য চিত্রকর বলিয়াই চিত্রে সিংহ পরাজিত স্বরূপ লিখিত হয়। যে সকল ইতিহাসবেত্তা আত্মজাতির লাঘব স্বীকার করিয়া সত্যে<mark>র অমুরোধে শত্রুপক্ষের</mark> যশঃকীর্ত্তন করেন, তাঁহারা অতি অ**ল্ল সংখ্যক। অপেক্ষাকৃত মৃঢ, আত্ম**-গরিমাপরায়ণ মুসলমানদিগের কথা দূরে থাকুক, কুত্বিছা, সত্য-নিষ্ঠা-ভিমানী ইউরোপীয় ইতিহাসবেত্তারাও এই দোষে এইরূপ কলঙ্কিত যে, তাঁহাদের রচনা পাঠ করিতে কখন কখন ঘূণা করে। অন্তের কথা দূরে যাউক, একণে যিনি ফরাসিস্ রাজ্যের চূড়া, সেই মহাত্মার লিখিত প্রথম নাপোলেয়নের যুদ্ধবিবরণ এই কথার এক উদাহরণ স্থল। গত ফরাসি-প্রুয়ীয় যুদ্ধে ফরাসি লেখকেরা, যেরূপ যুদ্ধসম্মাদ প্রচার করিতেন, তাহা দিতীয় উদাহরণ স্থল। অতা উদাহরণ যাউক, সতানিষ্ঠ ইংরাজ্বগণ প্রচারিত ভারতবর্ষের ইতিবৃত্ত হ**ইতে** এ কথার ভূরি ভূরি প্রমাণ পাওয়া যায়। পলাধীর যুদ্ধ, 'গ্লোরিয়স্ বিকটরি।' যাহারা **'সয়ের মতাক্রিণ' নামক** পারস্তা এন্থ বা ভদন্তবাদ পাঠ করিয়াছেন, তাঁহারা জানেন যে ইং**রাজে**র সে রণজ্য কি প্রকার। ইহার পর চিলিয়ানওয়ালার উল্লেখ না করিলেও হয়।

যে২ স্থলে মুসলমানদিগের লেখান সক্ষে ভারতবর্ষীয়দিগের লেখা তুলনা করিবার উপায় আছে, সেই২ স্থলে মুসলমান ইতিহাসবেন্ডাদের অপক্ষবাদিত্ব পদে২ প্রমাণ হয়। কর্ণেল টডের প্রণীত রাজস্থান পাঠ করিয়া অনেক স্থানে দেখা যায় যে, মুসলমানেরাই চিরজ্জয়ী নহে। রাজ- পুতেরা বছকাল তাঁহাদিগের সমকক্ষ হইয়া, অনেকবার তাঁহাদিগকে পরাজিত এবং শাসিত করিয়াছেন। মুসলমান লেখকেরা সে সকল বৃত্তান্ত প্রায় ত্যাগ করিয়াছেন। যদি সে সকল বৃত্তান্তের কোন উল্লেখ করেন, তবে প্রকৃত বৃত্তান্ত গোপন করেন, অথবা অতি সংক্ষেপে সে বিষয় সমাধা করেন। আর যেখানে মুসলমান মার্জারে হিন্দু মৃষিকশিশু ধৃত করিয়াছে, সেখানে সেখজীরা অনেক কোলাহল করিয়াছেন।

এরপ তর্ক হইতে পারে, যে উভয় পক্ষের কথা যখন পরস্পর-বিরোধী, তখন কোন্ পক্ষ মিথ্যাবাদী, তাহা কে স্থির করিবে ? তত্ত্তরে বলা যাইতে পারে যে, রাজ্পত পক্ষে অনেক অবস্থা-ঘটিত প্রমাণ আছে। কিন্তু সে সকল বিচারের এস্থানে প্রয়োজন নাই। অস্মদাদির বিবেচনায় উভয় পক্ষই কিয়দদুর অসত্যবাদী হইতে পারে। এইজস্য দেশীয় এবং বিপক্ষ দেশীয়, উভয়বিধ ইতিহাসবেত্তাদিগের লিপির সাহায্য না পাইলে, কোন ঘটনারই যাথার্থা নির্ণীত হয় না। কেবল আত্মগরিমা-পরবশ, পর-ধর্মদ্বেমী, সতাভীত মুসলমান লেখকদিগের কথার উপর নির্ভর করিয়া, প্রাচীন ভারতবর্যীয়দিগের রগনৈপুণ্য মীমাংসা করা যাইতে পারে না।

সে যাহাই হউক, নিম্নলিখিত ছুইটি কথা মুসলমান পুরাবৃত্ত হইতেই তর্কের দ্বারা সিদ্ধ হইতেছে।

প্রথম, আরব-দেশীয়েরা এক প্রকার দিগ্বিজ্বয়ী। যখন যে দেশ

আক্রমণ করিয়াছে, তখনই তাহারা সেই দেশ জয় করিয়া পৃথিবীতে
অতুল সাম্রাজ্য স্থাপন করিয়াছিল। তাহারা কেবল ছই দেশ হইতে
পরাভূত হইয়া বহিদ্ধৃত হয়়। পশ্চিমে ফ্রান্স, পূর্ব্বে ভারতবর্ষ। আরব্যেরা
মিশর ও সিরিয় দেশ মহম্মদের মৃত্যুর পর ছয়বৎসর মধ্যে, পারস্থা দশ
বৎসরে, আফ্রিকা ও স্পেন একং বৎসরে, কাবুল অপ্তাদশ বৎসরে,
তুর্ক-স্থান আট বৎসরে সম্পূর্ণরূপে অধিকৃত করে। কিন্তু তাহারা
ভারতবর্ষ জয়ের জয়্য প্রথম মহালেবের সময় হইতে প্রায় একশত
বৎসর পর্যান্ত যত্ন করিয়াও ভারতবর্ষ হস্তগত করিতে পারে নাই। মহম্মদ
কাসিম সিন্ধুদেশ অধিকৃত করিয়াছিলেন বটে, কিন্তু তাহার মৃত্যুর
কিছুকাল পরে তাহা রাজপুত্রগণ কর্ত্বক পুনরধিকৃত হইয়াছিল। ভারতজ্ম
দিগ্বিজ্বয়ী আরব্যদিগের সাধ্য হয় নাই। এলফিনিষ্টোন বলেন যে,
হিন্দুদিগের দেশীয় ধর্মের প্রতি দৃঢ়ায়ুরাগই এই অজ্যেতার কারণ।

আমরা বলি, রণনৈপুণ্য—যোধশক্তি। হিন্দুদিগের আত্মধর্মান্ত্রাগ অভাপি ত বলবং। তবে কেন হিন্দুরা সাত শত বংসর পরজাতিপদাবনত ?

দ্বিতীয়, যখন কোন প্রাচীন দেশের নৈকট্যে নবাস্থ্যুদয়-বিশিষ্ট এবং বিজ্ঞয়াভিলাষী জাতি অবস্থিতি করে, তখন প্রাচীন জাতি প্রায় নবীনের প্রভাষান হুইয়া যায়। এইরূপ সর্ববাস্তকারী বিজয়াভিলাষী জাতি, প্রাচীন ইউরোপে রোমকেরা, আসিয়ায় আরব্য ও তুরকীয়েরা। ্য্য জাতি ইহাদিগের সংস্রবে আসিয়াছে, তাহারাই পরাভূত হইয়া ইহাদিগের অধীনস্থ হইয়াছে। কিন্তু তন্মধ্যে হিন্দুরা যতদুর ছর্জেয় হইয়াছিল, এতাদুশ আর কোন জাতিই হয় নাই। আরব্যগণ কর্তৃক যত অল্প কালমদো মিশর, উত্তর আফ্রিকা, স্পেন, পারস্তা, তুরক এবং কাবৃল রাজ্য, এই সকল উচ্ছন্ন হইয়াছিল্ল, তাহা পূর্ব্বেই কথিত হইয়াছে। তদপেক্ষাও স্ববিখ্যাত কতিপয় সাম্রাজ্যের উদাহরণ দেওয়া যাইতে পারে। রোমকেরা প্রথম ২০০ খুষ্ট-পূর্ব্বাবেদ যুনানী রাজ্ঞা আক্রমণ করে। তদবধি ৫২ বংসর মধ্যে ঐ রাজা একবারে নিঃশেষ-বিজিত হয়। স্ববিখ্যাত কার্থেজ রাজা ২৬৪ খুষ্ট-পূর্ব্বান্দে প্রথম রোমকদিগের সহিত সংগ্রামে প্রবৃত্ত হয়। ১৪৬ খুষ্ট-পূর্ব্বাদে, অর্থাৎ একশত বিশ ব**ৎসর মধ্যে সেই** রাজ্য রোমকগণ কর্তৃক ধ্বংসিত হয়। পূর্ব্ব রোমক বা যুনানী রোম**ক** রাজ্য চতুর্দশ শতাব্দীর প্রথম ভাগে তুরকীয়গণ কর্তৃক আক্রান্ত হইয়া ১৪৫৩ খুপ্টান্দে, অর্থাৎ পঞ্চাশৎ বৎসর মধ্যে তুরকী দ্বিতীয় মহম্মদের হস্তে উচ্চন্ন যায়। পশ্চিম রোমক, যাহার নাম অভাপি জগতে বীরদ**র্পের** পতাকাম্বরূপ; তাহাই ২৮৬ খুপ্টান্দে উত্তরীয় বর্কার জ্বাতি কর্ত্বক প্রথম আক্রান্ত হটয়া ৪৭৬ খৃষ্টাব্দে, অর্থাৎ প্রথম বর্ব্বর বিপ্লবের ১৯০ বৎসর মধ্যে ধ্বংস প্রাপ্ত হয়। ভারতবর্ষ ৬৬৪ খুষ্টান্দে আরব্য মুসলমানগণ কর্ত্ব প্রথম আক্রোন্ত হয়। ভদক হইতে পাঁচ শত **উ**নব্রিশ বংসর পরে শাহাবৃদ্দীন ঘোরি কর্তৃক উত্তর ভারত অধিকৃত হয়। শাহাবৃদ্দীন বা হাঁহার অন্তুচরেরা আরব্য জাতীয় ছিলেন না। আরব্যেরা যে**রূপ** বিফল্যত্ন হইয়াছিল, গজনীনগ্রাধিষ্ঠাতা তুরকীয়েরাও তক্সপ। <mark>যাহারা</mark> পৃথীরাজ, জয়চন্দ্র এবং সেনরাজ। প্রভৃতি হইতে উত্তর ভারতরা**জ্য অপহরণ** করে, ভাহারা পাঠান বা আফগান। আরব্যদিগের প্রথম ভার**ভাক্রমণের** ৫২৯ বৎসর ও তুরকীদিগের প্রথম ভারতাক্রমণের ২১৩ বৎসর পরে,

তৎস্থানীয় পাঠানের। ভারতরাজ্যাধিকার করিয়াছিল। পাঠানের। কখনই আরব্য বা তুরকী বংশীয়দিগের ন্যায় সমৃদ্ধিসম্পন্ন বা প্রতাপান্বিত নহে; তাহারা কেবল পূর্ব্বগত আরব্য ও তুরকীদিগের স্টিত কার্য্য সম্পন্ন করিয়াছিল। আরব্য, তুরকী এবং পাঠান, এই তিন জাতির যত্ন-পারম্পর্য্যে সান্ধ পাঁচ শত বৎসরে ভারতবর্ষের স্বাধীনতা লুপ্ত হয়। \*

মুসলমান সাক্ষীরা এইরপে বলে। ইহাও স্মরণ রাখা কর্তব্য যে, ইহাদের নিকট হিন্দুরা যখন পরিচিত হইয়াছিলেন, তখন হিন্দুদিগের সুসময় প্রায় অতীত হইয়াছিল- রাজলক্ষ্মী ক্রমেং মলিনা হইয়া আসিয়া-ছিলেন। খুঠীয় অন্দের পূর্ব্বগত হিন্দুরা অধিকতর বলবান,ছিলেন, তদ্বিষয়ে সন্দেহ নাই।

সেই সময়ে যুনানীদিগের সহিত পরিচয়। তাহারা নিজে অদিতীয় বলবান। তাহারা ভ্যোভ্য়ঃ ভারতবর্ষীয়দিগের সাহস ও রণনৈপুণ্যের প্রশংসা করিয়াছে। মাকিদনীয় বিপ্লব বর্ণন কালে, তাহারা এইরপ প্নঃ২ নির্দেশ করিয়াছে যে, আসিয়া প্রদেশে এইরপ রণপণ্ডিত দিতীয় জাতি তাহারা দেখে নাই। এবং হিন্দুগণকর্তৃক যেরপ যুনানী সৈম্ম হানি হইয়াছিল, এরপ অন্ম কোন জাতিকর্তৃক হয় নাই। প্রাচীন ভারতবর্ষীয়-দিগের রণদক্ষতাসম্বন্ধে যদি কাহারও সংশয় থাকে, তবে তিনি মাকিদনীয় বিপ্লবের বৃত্তান্থলেখক যুনানীদিগের গ্রন্থপাঠ করিবেন।

ভারতভূমি সর্ব্রব্রপ্রসবিনী, পররাজগণের নিতান্ত লোভের পাত্রী। এই জন্ম সর্ব্বকালে নানা জাতি আসিয়া উত্তর পশ্চিমে পার্ব্বত্যদ্বারে প্রবেশ লাভপূর্ব্বক ভারতবর্ষাধিকারের চেষ্টা পাইয়াছে। পারসীক, যোনা, বাহ্লিক, শক, হুন, আরব্য, তুরকী সকলেই আসিয়াছে; এবং সিন্ধু পারে বা তহুভয় তীরে স্বন্ধপ্রদেশ কিছু দিনের জন্ম অধিকৃত করিয়া, পরে বহিষ্কৃত হইয়াছে। পঞ্চদশ শতাব্দীকাল পর্য্যন্ত, আর্যোরা সকল জাতিকে শীঘ্র বা বিলম্বে দূরীকৃত করিয়া আত্মদেশ রক্ষা করিয়াছিল। পঞ্চদশ শত বংসর পর্যান্ত প্রবল জাতি মাত্রেরই আক্রমণ স্থলীভূত হইয়া এতকাল যে স্বতন্ত্রতা রক্ষা করিয়াছে, এরূপ তান্য কোন জাতি পৃথিবীতে নাই, এবং কখন ছিল কি না, সন্দেহ। অতি দীর্ঘকাল পর্যান্ত যে হিন্দুদিগের সমৃদ্ধি অক্ষয়

<sup>\*</sup> পশ্চিমাংশে আরবা ও তুরকীয়েরা কিছু ভূমি অধিকার করিয়াছিল মাত্র।

হইয়াছিল, তাহাদিগের বাহুবলই ইহার কারণ, সন্দেহ নাই; অশু কারণ দেখা যায় না।

এই সকল প্রমাণ সত্ত্বেও সর্ববদা শুনা যায় যে, হিন্দুরা চিরকাল রণে অপরাগ। অদূরদর্শীদিগের নিকট ভারতবর্ষের এই চিরকলঙ্কের তিনটী কারণ আছে।—

প্রথম, —হিন্দু হাতিবৃত্ত নাই—আপনার গুণগান আপনি গায়িলে কে গায় ? লোকের ধর্ম এই যে, যে আপনাকে মহাপুরুষ বলিয়া পরিচিত্ত না করে, কেহ তাহাকে মানুষের মধ্যে গণ্য করে না। কোন্জাতির স্বখ্যাতি কবে অপর জাতি কর্ত্বক প্রচারিত হইয়াছে ? রোমকদিগের বণ-পাণ্ডিত্যের প্রমাণ—রোমক লিখিত ইতিহাস। যুনানীদিগের যোদ্ধৃগুণের পরিচয়—যুনানী লোকের লিখিত গ্রন্থ। মুসলমানেরা যে মহারণকুশলী, ইহাও কবল মুসলমানের কথাতেই বিশ্বাস করিয়া জানিতে পারিতেছি। কেবল সে গুণে হিন্দুদিগের গৌরব নাই—কেননা সে কথার হিন্দু সাক্ষী নাই।

দ্বিতীয় কারণ,—যে সকল জাতি পররাজ্যাপহারী, প্রায় তাহারাই রণপণ্ডিত বলিয়া অপর জাতির নিকট পরিচিত হইয়াছে। যাহারা কেবল আত্মরক্ষা মাত্রে সন্তুঠ হইয়া, পররাজ্য লাভের কখন ইচ্ছা করে নাই, তাহারা কখনই বীর-গৌরব লাভ করে নাই। গ্রায়-নিষ্ঠা এবং বীর-গৌরব একাধারে সচরাচর ঘটে না। অগ্যাপি এ দেশীয় ভাষায়, "ভাল মামুষ" শব্দের অর্থ ভীক্র-সভাবের লোক—অকর্মা। "হরি নিতান্ত ভাল মামুষ।" অর্থ—হরি নিতান্ত অপদার্থ।

হিন্দ্ রাজগণ যে একবারে পর-রাজ্যে লোভ শৃষ্ট ছিলেন, এমত আমরা যলি না। তাঁহারা পরস্পরকে আক্রমণ কবিতে কখন ক্রটি করিতেন না। কিন্তু ভারতবর্ষ, হিন্দ্রাজ্যকালে ফুল্রু মণ্ডলে বিভক্ত ছিল। ভারতবর্ষ এতাদুশ বিস্তৃত প্রদেশ যে, ক্ষুদ্র মণ্ডলাধিকারী রাজগণ কখন কেহ তাহার বাহিরে দেশ জয়ে যাইবার বাসনা করিতেন না;—কোন হিন্দ্ রাজা কম্মিন্কালে সমগ্র ভারত স্বরাজ্য-ভুক্ত করিতে পারেন নাই। দ্বিতীয়তঃ, হিন্দুরা যবন য়েচ্ছ প্রভৃতি অপর ধর্মাবলম্বী জ্বাতিগণকে বিশেষ গুণা করিতেন; তাহাদিগের উপর প্রভুত্ব করিবার কোন প্রয়াস করিতেন, এমত সম্ভাবনা নহে; বরং তদ্দেশে জয়্যাত্রা করিলে আপন জ্বাতি-ধর্ম বিনাশের শৃষ্কা করিবারই সম্ভাবনা। অতএব সক্ষম হইলেও

হিন্দুদের ভারতবর্ষের বাহিরে বিজয়াকাজ্জায় যাইবার কোন সম্ভাবনা ছিল না। সত্য বটে, এক্ষণকার কাবৃদ রাজ্যের অধিকাংশ পূর্বেকালে হিন্দুরাজ্যভুক্ত ছিল, কিন্তু সে প্রদেশ তৎকালে ভারতবর্ষের একাংশ বলিয়া গণ্য হইত।

প্রাচীন হিন্দুদিগের এ কলঙ্কের তৃতীয় কারণ—হিন্দুরা বহুদিন হইতে পরাধীন। যে জাতি বহুকাল পরাধীন, তাহাদিগের আবার বীর-গৌরব কি ? কিন্তু এক্ষণকার হিন্দুদিগের বীর্য্য-লাঘব, প্রাচীন হিন্দুদিগের অবমাননার উপযুক্ত কারণ নহে। প্রায় অনেক দেশেই দেখা যায়, প্রাচীন এবং আধুনিক লোকের মধ্যে চরিত্রগত সাদৃশ্য অধিক নহে। ইটালি ও গ্রীস, ভারতবর্ষের স্থায় এই কথার উদাহরণ স্থল। মধ্য-কালিক ইটালীয়, এবং বর্তুমান গ্রীক্দিগের চরিত্র হইতে প্রাচীন রোমক ও যুনানীদিগের কাপুরুষ বলিয়া সিদ্ধ করা যাদৃশ অস্থায়, আধুনিক ভারতবর্ষীয়দিগের পরাধীনতা হইতে প্রাচীনদিগের বললাঘব সিদ্ধ করা ভাদৃশ অস্থায়।

আমরা এমতও বলি না যে, আধুনিক ভারতবর্ষীয়েরা নিতান্ত কাপুরুষ, এবং সেই জ্বন্য এত কাল পরাধীন। এ পরাধীনতার অন্য কারণ আছে। আমরা তাহার হুইটী কারণ সবিস্তারে এ স্থলে নির্দ্দিষ্ট করি।

প্রথম, ভারতবর্ষীয়েরা স্বভাবতই স্বাধীনতার আকাজ্কা রহিত। স্বদেশীয়, স্বজাতীয় লোকে আমাদিগকে শাসিত করুক, পরজাতীয়দিগের
শাসনাধীন হইব না, এরূপ অভিপ্রায় ভারতবর্ষীয়দিগের মনে আইসে না।
স্বজাতীয়ের রাজশাসন মঙ্গলকর, বা সুখের আকর, পরজাতীয়ের রাজদণ্ড
পীড়াদায়ক বা লাঘবের কারণ, এ কথা তাহাদের বড় হৃদয়ঙ্গম নহে। পরতন্ত্রতা অপেক্ষা স্বতন্ত্রতা ভাল, এ রূপ একটা তাহাদিগের বোধ থাকিলে
থাকিতে পারে, কিন্তু সেটা বোধমাত্র—সে জ্ঞান আকাজ্কায় পরিণত নহে।
অনেক বস্তু আমাদিগের ভাল বলিয়া জ্ঞান থাকিতে পারে, কিন্তু সে জ্ঞানে
তৎপ্রতি সকল স্থানে আকাজ্কা জন্মে না। কে না হরিশ্চন্দ্রের দাতৃত্ব বা
কার্শিয়সের দেশ-বাৎসল্যের প্রশংসা করে? কিন্তু তাহার মধ্যে কয়জন
হরিশ্চন্দ্রের স্থায় সর্ব্বত্যাগী বা কার্শিয়সের আয় আত্মঘাতী হইতে প্রস্তুত।
প্রাচীন বা আধুনিক ইউরোপীয় জাতীয়দিগের মধ্যে স্বাতন্ত্র্যাপ্রিয়তা বলবতী
আকাজ্কায় পরিণত। তাহাদিগের বিশ্বাস যে, স্বতন্ত্রতা ত্যাগের অগ্রেপ্র
প্রাণ এবং অন্থ সর্ব্বন্ধ ত্যাগ কর্ত্বব্য। হিন্দুদিগের মধ্যে তাহা নহে।
তাহাদের বিবেচনা "যে ইচ্ছা রাজা হউক, আমাদের কি?" স্বজাতীয় রাজা,

পরজাতীয় রাজা, উভয় সমান। স্বজাতীয় হউক, পরজাতীয় হউক, সুশাসন করিলে ছুই সমান। স্বজাতীয় রাজা সুশাসন করিবে—পরজাতীয় সুশাসন করিবে না, তাহার স্থিরতা কি? যদি তাহার স্থিরতা নাই, তবে কি জ্বস্থ স্বজাতীয় রাজার জ্বস্থ প্রাণ দিব ? রাজ্য রাজার সম্পত্তি। তিনি রাখিতে পারেন, রাখুন। আমাদিগের পক্ষে উভয় সমান। কেহই আমাদিগের ষষ্ঠ ভাগ তাড়িবে না, কেহই চোরকে পুরস্কৃত করিবে না। যে রাজা হয়, হউক; আমরা কাহারও জ্বস্থ অফুলি ক্ষত করিব না। \*

আমরা এক্ষণে স্বাতস্ত্রাপর ইংরাজদিগের নিকট শিক্ষা প্রাপ্ত হইয়া এই সকল কথার ভ্রুম দেখিতে পাইতেছি। কিন্তু ইহা অস্বাভাবিক নহে, এবং ইহাব ভ্রাপ্তি সহজে অন্থুমেয়ও নহে। স্বভাববশতঃ কোন জাতি অসভ্যকাল হইতেই স্বাতন্ত্রাপ্রিয়; স্বভাববশতঃ কোন জাতি স্থুসভ্য হইয়াও তৎপ্রতি আস্থাশূন্তা। এই সংসারে অনেক গুলিন স্পুহনীয় বস্তু আছে; তন্মধ্যে সকলেই সকল বস্তুর জন্ত যতুবান্ হয় না। ধন এবং যশঃ উভয়েই স্পুহনীয়। কিন্তু আমবা সচরাচর দেখিতে পাই, এক ব্যক্তি ধন সঞ্চয়েই রত, যশের প্রতি তাহার অনাদর; অন্ত ব্যক্তি যশোলিক্ষ্য, ধনে হতাদর। রাম, ধন সঞ্চয়ে একবত হইয়া, কার্পণা, নীচাশয়তা প্রভৃতি দোষে যশোহানি করিতেছে; যতু, অমিত ধনরাশি নস্ত করিয়া, দাতৃত্বাদি গুণে যশঃ সঞ্চয় করিতেছে। রাম ভ্রান্ত কি যতু ভ্রান্ত, তাহার মীমাংসা নিতান্ত সহজ্জ নহে। অন্ততঃ ইহা স্থির যে, উভয় মধ্যে, কাহারও কার্য্য স্বাভাববিক্ষম নহে। সেইরূপ যুনানীয়েরা স্বাধীনতাপ্রিয়, হিন্দুরা স্বাধীনতাপ্রিয় নহে, শান্তিস্থথের অভিলাষী; ইহা কেবল জাতি-গত স্বভাববৈচিত্রের ফল, বিশ্বয়ের বিয়য় নহে।

<sup>\*</sup> খামর। এত বলিনা ধে, ভারতবর্ধে কপন কোন সাভয়ভক কাতি ছিল না।
মীবার রাজপুতদিগের অপূর্ককাহিনী যাহারা টডের গ্রন্থে অবগত হইমাছেন, তাঁহারা
জানেন যে, ঐ রাজপুত্গণ হইতে স্বাত্রোগ্রন্থ জাতি কথন পৃথিবীতে দেখা দেয়
নাই। সেই স্বাত্রাপ্রিয়তার ফলও চমংকার। মীবার ক্ষ্মুল রাজ্য হইয়াও ছয়শত
বংসর পর্যান্ত মুসলমান সামাজ্যের মধান্তলে স্বাধীন হিন্দু রাজপতাকা উড়াইয়াছে।
আকবর বাদসাহের বাছবলও মীবার ধ্বংশে স্ক্রম হয় নাই। অভ্যাপি উদয়পুরের
রাজবংশ পৃথিবী মধ্যে প্রাচীন রাজবংশ বলিয়া বিখ্যাত। কিন্তু একণে আর সে
দিন নাই। সে রামও নাই, সে অযোধ্যাও নাই। উপরে আমরা যাহা বলিয়াছি
তাহা সাধারণ হিন্দু সম্বন্ধে যথার্থ।

কিন্তু অনেকে এ কথা মনে করেন না। হিন্দুরা যে পরাধীন, স্বাধীনতা লাভের জন্ম উৎস্থক নহে, ইহাতে তাঁহারা তর্ক করেন যে হিন্দুরা হর্কল, রণভীক্ল, স্বাধীনতা লাভে অক্ষম। এ কথা তাঁহাদের মনে পড়ে না যে, হিন্দুরা সাধারণতঃ স্বাধীনতা লাভে অভিলাষী বা যত্নবান্ নহে। অভিলাষী বা যত্নবান্ হইলেই লাভ করিতে পারে।

স্বাতয়্রের অনাস্থা, কেবল আধুনিক হিন্দুদিগের স্বভাব, এমন আমরা বিলিনা; ইহা হিন্দু জাতির চিরস্থভাব বোধ হয়। যিনি এমত বিবেচনা করেন যে, হিন্দুরা সাতশত বৎসর স্বাতয়্রহীন হইয়া, এক্ষণে তদ্বিয়ে আকাজ্কাশৃত হইয়াছে, তিনি অযথার্থ অনুমান করেন। সংস্কৃত সাহিত্যাদিতে কোথাও এমন কিছু পাওয়া যায় না যে, তাহা হইতে পূর্বহিন্দুগণকে স্বাধীনতাপ্রয়াসী বলিয়া সিদ্ধ করা যাইতে পারে। পুরাণোপপুরাণ কাব্য নাটকাদিতে কোথাও স্বাধীনতার গুণ গান নাই। মীবার ভিন্ন, কোথাও দেখা যায় না যে, কোন হিন্দুসমাজ স্বাতয়্রের আকাজ্কায় কোন কার্য্যে প্রবৃত্ত হইয়াছে। রাজ্বার রাজ্ব্যসম্পত্তি রক্ষায় যত্ম, বীরের বীরদর্প, ক্ষত্রিয়ের যুদ্ধপ্রয়াস, এ সকলের ভূরি ভূরি উল্লেখ দেখিতে পাওয়া যয়। কিন্তু স্বাতয়্রয় লাভাকাজ্কা সে সকলের মধ্যগত নহে। স্বাতয়্র্য, স্বাধীনতা, এসকল নৃতন কথা।

ভারতবর্ষীয়দিগের এই রূপ স্বভাবসিদ্ধ স্বাতস্ত্র্যে অনাস্থার কারণামুসন্ধান করিলে তাহাও ছল্জে য় নহে। ভারতবর্ষের ভূমির উর্বরতাশক্তি এবং বায়ুর তাপাতিশয্য প্রভৃতি ইহার গৌণ কারণ। ভূমি উর্বরা, দেশ সর্ব্বন্যমন্ত্রীপরিপূর্ণ, অল্পায়াসে জীবন যাত্রা নির্ব্বাহ হয়। লোককে অধিক পরিশ্রম করিতে হয় না, এ জন্ম অবকাশ যথেই। শারীরিক পরিশ্রম হইতে অধিক অবকাশ হইলে, সহজেই মনের গতি আভ্যন্তরিক হয়; ধ্যানের বাছল্য ও চিন্তার বাছল্য হয়। তাহার এক ফল কবিছ, জগত্তত্ত্বে পাণ্ডিত্য। এই জন্ম হিন্দুরা অল্প কালে অদ্বিতীয় কবি এবং দার্শনিক হইয়াছিলেন। কিন্তু মনের আভ্যন্তরিক গতির দ্বিতীয় ফল বাহ্ম স্থুখে অনাস্থা। বাহ্ম স্থেথ অনাস্থা হইলে স্কৃতরাং নিশ্চেষ্টতা জন্মিবে। স্বাতস্ত্র্যে অনাস্থা এই স্বাভাবিক নিশ্চেষ্টতার এক অংশ মাত্র। আর্য্য ধর্ম্মতত্ত্বে, আর্য্যদর্শনশাস্ত্রে এই অচেষ্টা-পরতা সর্ব্ব্রে বিদ্যমান। কি বৈদিক, কি বৌদ্ধ, কি পৌরাণিক ধর্ম্ম, সকলই এই নিশ্চেষ্টতারই সম্বর্জনাপরিপূর্ণ। বেদ হইতে বেদাস্থ

সাংখ্যাদি দর্শনের উৎপত্তি; তদমুসারে লয় বা ভোগক্ষান্তিই মোক্ষ;
নিদ্ধামত্বই পুণ্য। বৌদ্ধ ধর্মের সার—নির্ব্বাণই মুক্তি। পৌরাণিক ধর্মের
দর্শন ভগবদগীতা। তাহার সার মর্ম্ম এই যে, সকল কর্ম্মই বুথা, কর্ম্মহীনত্বই
ভাল। এরূপ নিম্বর্ম-ধর্মদীক্ষিত জাতি, বহু যতুসাধ্য স্বাতম্ভ্যের অমুরাগী
হইবে কেন ?

এক্ষণে জিজ্ঞাসা হইতে পারে যে, হিন্দু জাতি যদি চিরকাল স্বাতস্ত্রো হতাদর, তবে যবনবিজয়ের পূর্বে সার্দ্ধ সহস্র বৎসর তাহারা কেন যত্ন করিয়া পুনঃ পুরজাতিবিমুখ পূর্বেক স্বাধীনতা রক্ষা করিয়াছিল ? পরজাতিগণ সহজে কখন বিমুখ হয় নাই, অনেক কণ্টে হইয়া থাকিবে। যে স্থাখর প্রতি আস্থা নাই, সে স্থাখের জন্ম হিন্দু সমাজ কেন এত কণ্ট স্বীকার করিয়াছিল ?

উত্তর : হিন্দু সমাজ্ঞ যে কখন শক যোনা যবন প্রভৃতিকে বিমুখীকরণ জন্ম বিশেষ যত্নবান হইয়াছিল, ভাহার প্রমাণ কোথাও নাই। হিন্দু-রাজ্ঞগণ আপন্থ রাজ্যসম্পত্তি রক্ষার জন্ম যত্ন করিয়াছিলেন, তাঁহাদিগের সংগৃহীত সেনায় যুদ্ধ করিত; যখন পারিত, শত্রুবিমুখ করিত, তাহাতেই দেশের স্বাতস্থ্য রক্ষা হইত: তদ্ধির যে "আমাদের দেশে ভিন্ন জাতীয় রাজা হইতে দিব না" বলিয়া সাধারণ জনগণ কখন উৎসাহযুক্ত বা **উল্লমশালী** হইয়াছিল, ইহার প্রমাণ কোথাও নাই। বরং তদ্বিপরীতই প্রকৃত বলিয়া বিবেচনা হয় ৷ যখনই সমরলক্ষ্মীর কোপদৃষ্টি প্রভাবে হিন্দু রাজ্ঞা বা হিন্দু সেনাপতি রণে হত হইয়াছেন, তখনই হিন্দুসেনারা রণে ভঙ্গ দিয়া পলায়ন করিয়াছে, আর যুদ্ধে সমবেত হয় নাই। কেননা আর কাহার জ্বস্থ যুদ্ধ করিবে : যখনই রাজা নিধন প্রাপ্ত বা অন্য কারণে রাজ্য রক্ষায় নিশেচ হইয়াছেন, তথনই হিন্দুযুদ্ধ সমাধা হইয়াছে। আর কেই তাঁহার **স্থানীয়** হুইয়া স্বাভন্তু পালনের উপায় করে নাই ; সাধারণ সমা**জ হুইতে অর্ক্ষি**ত রাজ্য রক্ষাব কোন উভাম হয় নাই। যখন বিধির বিপাকে যবন বা যুনানী, শক বা বাহ্লিক কোন প্রদেশ খণ্ডের রাজাকে রণে পরাব্ধিত করিয়া তাঁহার সিংহাসনে বসিয়াছে, প্রজাগণ তথনই হাহাকে পুর্বাপ্রভুর তুল্য সমাদর ক্রিয়াছে, রাজ্যাপ্তরণে কোন আপত্তি করে নাই। তিন সহস্র বৎসরের অধিক কাল ধরিয়া, আর্য্যের সঙ্গে আর্য্য জ্বাতীয়, আ**র্য্য জ্বাতীয়ের সঙ্গে ভিন্ন** জাতীয়, ভিন্ন জাতীয়ের সঙ্গে ভিন্ন জাতীয়—মগধের সঙ্গে কাত্যকুব্জ, কাত্য-

কুব্জের সঙ্গে দিল্লী, দিল্লীর সঙ্গে লাহোর, হিন্দুর সঙ্গে পাঠান, পাঠানের সঙ্গে মোগল, মোগলের সঙ্গে ইংরাজ—সকলের সঙ্গে সকলে বিবাদ করিয়া, চিরপ্রজ্বলিত সমরানলে দেশ দগ্ধ করিয়াছে। কিন্তু সে সকল কেবল রাজায় রাজায় যুদ্ধ; সাধারণ হিন্দু সমাজ কখন কাহারও হইয়া কাহারও সহিত যুদ্ধ করে নাই। হিন্দু রাজগণ অথবা হিন্দুস্থানের রাজগণ, ভূয়োভূয়োঃ ভিন্ন জাতি কর্তৃক জিত হইয়াছে, কিন্তু সাধারণ হিন্দু সমাজ যে কখন কোন পরজাতি কর্তৃক পরাজিত হইয়াছে, এমত বলা যাইতে পারে না; কেননা সাধারণ হিন্দু সমাজ কখন কোন পরজাতির সঙ্গে যুদ্ধ করে নাই।

এই তর্কে হিন্দু জ্বাতির দীর্ঘকালগত পরাধীনতার দ্বিতীয়, কারণ আসিয়া পড়িল। সে কারণ—হিন্দু সমাজের অনৈক্য, সমাজ মধ্যে জ্বাতিপ্রতিষ্ঠার অভাব, জ্বাতি-হিতৈষার অভাব, অথবা অন্য যাহাই বলুন। আমরা সবিস্তারে তাহা বুঝাইতেছি।

আমি হিন্দু, তুমি হিন্দু, রাম হিন্দু, যত হিন্দু, আরও লক্ষং হিন্দু আছে।
এই লক্ষ লক্ষ হিন্দুমাত্রেরই যাহাতে মঙ্গল, তাহাতেই আমার মঙ্গল।
যাহাতে তাহাদের মঙ্গল নাই, আমারও তাহাতে মঙ্গল নাই। অতএব সকল
হিন্দুর যাহাতে মঙ্গল হয়, তাহাই আমার কর্ত্ব্য। যাহাতে কোন হিন্দুর
অমঙ্গল হয়, তাহা আমার অকর্ত্ব্য। যেমন আমার এইরূপ কর্ত্ব্য, আর
এই রূপ অকর্ত্ব্য, তোমারও তদ্রপ, রামের তদ্রপ, যত্বরও তদ্রপ, সকল
হিন্দুরই তদ্রপ। সকল হিন্দুরই যদি এক রূপ কার্য্য হইল, তবে সকল
হিন্দুর কর্ত্ব্য যে এক পরামর্শী, এক মতাবলম্বী, একত্র-মিলিত হইয়া কার্য্য
করে। এই জ্ঞান জ্লাতিপ্রতিষ্ঠার প্রথম ভাগ; অর্দ্ধাংশ মাত্র।

হিন্দু জ্বাতি ভিন্ন পৃথিবীতে অন্য অনেক জ্বাতি আছে। তাহাদের মঙ্গল মাত্রেই আমাদের মঙ্গল হওয়া সম্ভব নহে। অনেক স্থানে তাহাদের মঙ্গলে আমাদের অমঙ্গল। যেখানে তাহাদের মঙ্গলে আমাদের অমঙ্গল। যেখানে তাহাদের মঙ্গলে আমাদের অমঙ্গল, সেখানে তাহাদের মঙ্গল যাহাতে না হয়, আমরা তাহাই করিব। ইহাতে পরজ্বাতি-পীড়ন করিতে হয়, করিব। অপিচ, যেমন তাহাদের মঙ্গলে আমাদের অমঙ্গল ঘটিতে পারে, তেমনি আমাদের মঙ্গলে তাহাদের অমঙ্গল হইতে পারে। হয় হউক, আমরা সে জন্ম আত্মজ্বাতির মঙ্গল সাধনে বিরত হইব না; পরজ্বাতির অমঙ্গল সাধন করিয়া আত্মমঙ্গল সাধিতে হয়, তাহাও করিব। জ্বাতিপ্রতিষ্ঠার এই দ্বিতীয়ভাগ।

দেখা যাইতেছে যে, এই রূপ মনোবৃত্তি নিষ্পাপ পরিশুদ্ধ ভাব বলিয়া স্বীকার করা যাইতে পারে না। ইহার গুরুতর দোষাবহ বিকার আছে। সেই বিকারে, জাতিসাধারণের এরূপ ভ্রান্তি জ্বান্মে যে, পরজাতির মঙ্গল মাত্রেই স্বজাতির অমঙ্গল, পরজাতির অমঙ্গলমাত্রেই স্বজাতির মঙ্গল বলিয়া বোধ হয়। এই কুসংস্কারের বশবর্তী হইয়া ইউরোপীয়েরা অনেক তৃঃখ ভোগ করিষাছে। অনর্থক ইহার জন্ম অনেক বার সমরানলে ইউরোপ দগ্ধ করিয়াছে; বহু-লোক-ক্ষয়কারী "সক্ষেষণ্-যুদ্ধ" এই সামাজিক চিত্তবিকারের ফল। গত বর্ষের ভয়ন্থর ফরাসি-প্রুমীয় যুদ্ধ এই বিষর্ক্ষে জ্বন্মিয়াছিল। অন্থাপি ইউরোপ অনেক কুসংস্কার এই বিষর্ক্ষকে অবলম্বন করিয়া বাড়িতেছে। যথা—"প্রোটেক্সন্।"

জাতি-প্রতিষ্ঠা ভালই হউক বা মন্দই হউক, যে জাতি মধ্যে ইহা বলবৎ হয়, সে জাতি অন্য জাতি অপেক্ষা প্রবলতা লাভ করে। আজি কালি এই জ্ঞান ইউরোপে বিশেষ প্রধান, এবং ইহার প্রভাবে তথায় অনেক বিষম রাজ্যবিপ্লব ঘটিতেছে। ইহার প্রভাবে ইটালি এক রাজ্যভুক্ত হইয়াছে। ইহারই প্রভাবে বিষম প্রতাপশালী নৃতন জন্মন সাম্রাজ্য স্থাপিত হইয়াছে। আরও কি হইবে, বলা যায় না।

এমত বলি না যে, ভারতবর্ষে এই জাতিপ্রতিষ্ঠা কম্মিন কালে ছিল না।
ইউরোপীয় পণ্ডিতেরা সিদ্ধান্ত করিয়াছেন যে, আর্যা জাতীয়েরা চিরকাল
ভারতবর্ষবাসী নহে। অন্যত্র হইতে ভারতবর্ষে আসিয়া, ওদ্দেশ অধিকার
করিয়াছিল। প্রথম আর্যাজ্যের সময়ে বেদাদির স্পষ্ট হয়, এবং সেই
সময়কেই পণ্ডিতেরা বৈদিক কাল কহেন। বৈদিক কালে এবং ভাহার
অব্যবহিত পরেই জাতিপ্রতিষ্ঠা যে আর্যাগণের মধ্যে বিশেষ বলবৎ ছিল,
ভাহার অনেক প্রমাণ বৈদিক মন্ত্রাদি মধ্যে পাওয়া যায়। ভাৎকালিক সমাজ্বনিয়ন্তা লাক্ষণেরা যে রূপে সমাজ বিধি-বদ্ধ করিয়াছিল, ভাহাও ঐ জ্ঞানের
পরিচয় স্থল। আর্য্য বর্ণে এবং শৃদ্রে যে বিষম বৈলক্ষণ্য বিধি-বদ্ধ হইয়াছে,
ভাহাও ইহার ফল। কিন্তু ক্রমে আর্যাবংশ বিস্তৃত হইয়া পড়িলে আর সে
জাতিপ্রতিষ্ঠা রহিল না। আর্যাবংশীয়েরা বিস্তৃত ভারতবর্ষের নানাপ্রদেশ
অধিকত করিয়া স্থানে২ এক২ থণ্ড সমাজ স্থাপন করিল। ভারতবর্ষ এরূপ
বন্তসংখ্যক থণ্ড সমাজে বিভক্ত হইল। সমাজ ভেদ, ভাষার ভেদ, আ্রার

হইতে পৌণ্ড পর্যান্ত, কাশ্মীর হইতে চোলা ও পাণ্ড্য পর্যান্ত সমস্ত ভারত-ভূমি মক্ষিকা-সমাকুল মধ্চক্রের স্থায় নানাজাতি, নানা সমাজে পরিপূর্ণ হইল। পরিশেষে, কপিলবাস্তর রাজকুমার শাক্য সিংহের হস্তে এক অভিনব ধর্ম্মের সৃষ্টি হইলে, অম্যান্য প্রভেদের উপর ধর্ম-ভেদ জন্মিল। ভিন্ন দেশ, ভিন্ন ভাষা, ভিন্ন রাজ্যা, ভিন্ন ধর্মা; আর এক জাতীয়ত্ব কোপায় থাকে ? সাগ্রমধাস্থ মীনদল্বৎ ভারতবর্ষীয়েরা একতাশৃষ্ঠ হইল। পরে যবনেরা আসিল। যবনদিগের বংশবৃদ্ধি হইতে লাগিল। কালে, সাগরোশ্মির উপর সাগরোশ্বিবৎ নূতন নূতন যবন সম্প্রদায়, পাশ্চাত্য পর্ববত পার হইতে আসিতে **লাগিল।** দেশীয় লোকে সহস্রে সহস্রে রাজামুক্ম্পার লোভে বা রাজপীড়ায় যবন হইতে লাগিল। অতএব ভারতবর্ষবাসিগণ যবন হিন্দু মিশ্রিত হইল। হিন্দু মুসলমান, মোগল পাঠান রাজপুত মহারাষ্ট্র, একত্র কর্ম্ম করিতে লাগিল। তথন জাতির এক। কোথায় ? এক্য-জ্ঞান কিসে থাকিবে ? এই ভারতবর্ষে নানা জাতি। বাসস্থানের প্রভেদে, ভাষার প্রভেদে, বংশের প্রভেদে, ধর্মের প্রভেদে, নানা জাতি বাঙ্গালী, পঞ্চাবী, তৈলঙ্গী, মহারাষ্ট্রী, রাজ্পুত, জাঠ, হিন্দু, মুসলমান, ইহার মধ্যে কে কাহার সঙ্গে একতাযুক্ত হইবে ? ধর্ম্মগত ঐক্য থাকিলে, বংশগত ঐক্য নাই, বংশগত ঐক্য থাকিলে

প্রভেদে, ধন্মের প্রভেদে, নানা জ্ঞাত বাঙ্গালা, প্রভাবা, ভেলঙ্গা, মহারাধ্রা, রাজপুত, জাঠ, হিন্দু, মুসলমান, ইহার মধ্যে কে কাহার সঙ্গে একতাযুক্ত হইবে ? ধর্ম্মগত এক্য থাকিলে, বংশগত এক্য থাকিলে ভাষাগত এক্য নাই, ভাষাগত এক্য থাকিলে নিবাসগত এক্য নাই। রাজপুতজাঠ এক ধর্মাবলম্বী হইলে, ভিন্ন বংশীয় বলিয়া ভিন্ন জাতি; বাঙ্গালী বেহারী একবংশীয় হইলে ভাষাভেদে ভিন্ন জাতি; মৈথিলি কনোজী একভাষী হইলে, নিবাসভেদে ভিন্ন জাতি। কেবল ইহাই নহে। ভারতবর্ষের এমনই অদৃষ্ট, যেখানে কোন প্রদেশীয় লোক সর্ব্বাংশে এক; যাহাদের এক ধর্মা, এক ভাষা, এক জাতি, এক দেশ; তাহাদের মধ্যেও জাতির একতা-জ্ঞান নাই। বাঙ্গালির মধ্যে বাঙ্গালি জাতির একতা বোধ নাই, শীকের মধ্যে শীক জাতির একতা বোধ নাই। ইহারও বিশেষ কারণ আছে। বহু কাল পর্য্যন্ত বহু সংখ্যক ভিন্ন জাতি এক বৃহৎ সাম্রাজ্যভুক্ত হইলে ক্রেমে জাতিজ্ঞান লোপ হইতে থাকে। ভিন্নং নদীর মুখনির্গত জলরাশি যেমন সমুদ্রে আসিয়া পড়িলে, আর তন্মধ্যে ভেদজ্ঞান করা যায় না, বৃহৎ সাম্রাজ্যভুক্ত ভিন্নজাতিগণের সেই রূপ ঘটে। তাহাদের পার্থক্য যায়, অথচ এক্য জন্মে না। রোমক সাম্রাজ্য-মধ্যগত জ্ঞাতিদিগের এই দশা ঘটিয়াছিল। হিন্দুদিগেরও তাহাই ঘটিয়াছে। জ্ঞাতি-প্রতিষ্ঠা নানা কারণে ভারতবর্ষে অনেক দিন

হইতে লোপ হইয়াছে। লোপ হইয়াছে বলিয়া কখন হিন্দুসমাজ কর্তৃক কোন জাতীয়-কার্য্য সমাধা হয় নাই। লোপ হইয়াছে বলিয়া, সকল জাতীয় রাজ্ঞাই হিন্দু রাজ্যে বিনা বিবাদে সমাজকর্তৃক অভিষিক্ত হইয়াছেন। এই জম্মই স্বাতম্বা রক্ষার কারণ হিন্দু সমাজ কখন তর্জনীর বিক্ষেপণ্ড করে নাই।

ইতিহাস-কীর্ত্তিত কাল মধ্যে কেবল তৃই বার হিন্দু সমাজ মধ্যে জ্ঞাতি-প্রতিশ্রির উদয় হইয়াছিল। এক বার মহারাষ্ট্রে শিবাজী এই মহামন্ত্র পাঠ করিয়াছলেন। তাঁহার সিংহনাদে মহারাষ্ট্র জ্ঞাগরিত হইয়াছিল। তখন মহারাষ্ট্রীয়ে মহারাষ্ট্রীয়ে ল্রাভূভাব হইল। এই আশ্চর্য্য মন্ত্রের বলে অজ্ঞিতপূর্ব্ব মোগল-সাম্রাজ্য মহারাষ্ট্রীয় কর্তৃক ধ্বংসপ্রাপ্ত হইল। চিরজ্ঞয়ী যবন হিন্দু-কর্তৃক বিজ্ঞিত হইল। সমুদায় ভারতবর্ষ মহারাষ্ট্রের পদাবনত হইল। অ্ঞাপি মার্হাট্রা, ইংরাজের সঙ্গে ভারতবর্ষ ভাগে ভোগ করিতেছে।

দ্বিতীয় বারের ঐশ্রজ্ঞালিক রণজিৎ সিংহ; ইশ্রজ্ঞাল খাল্সা। জাতীয় বন্ধন দৃঢ় হইলে পাঠানদিগের স্বদেশেরও কিয়দংশ হিন্দুর হস্তগত হইল। শতক্র পারে সিংহনাদ শুনিয়া, নির্ভীক ইংরাজও কম্পিত হইল। ভাগ্যক্রমে ঐশ্রজ্ঞালিক মরিল। পটুতর ঐশ্রজ্ঞালিক ডালহৌসির হস্তে খাল্সা ইশ্রজ্ঞাল ভাঙ্গিল। কিন্তু রামনগর এবং চিলিয়ানওয়ালা ইতিহাসে লেখা রহিল।

যদি কদাচিৎ কোন প্রদেশখণ্ডে জ্বাতি-প্রতিষ্ঠার উদয়ে এতদূর ঘটিয়াছিল, তবে সম্দায় ভারত এক জ্বাতীয় বন্ধনে বন্ধ হইলে কি না হইতে পারিত ?

ইংরাজ ভারতবর্ষের পরমোপকারী। ইংরাজের ধার ভারতবর্ষ কখন শোধিতে পারিবে না। ইংরাজ বাণিজ্য বাড়াইতেছে, রেলওয়ে বসাইতেছে, টেলিগ্রাফ খাটাইতেছে, শান্তিরক্ষা করিতেছে, সদ্বিধ প্রচার ও সুবিচার বিতরণ করিতেছে, কিন্তু এ সকলের জক্য বলি না। ইংরাজ আমাদিগকে নূতন কথা শিখাইতেছে; যাহা আমরা কখন জানিতাম না, তাহা জানাইতেছে; যাহা কখন দেখি নাই, শুনি নাই, বৃঝি নাই, তাহা দেখাইতেছে; শুনাইতেছে; বৃঝাইতেছে; যে পথে কখন চলি নাই, সেপথে কেমন করিয়া চলিতে হয়, তাহা দেখাইয়া দিতেছে। সেই সকল শিক্ষার মধ্যে অনেক শিক্ষা অমূল্য। যে সকল অমূল্য রত্ত্ব আমরা ইংরাজের চিওভাগুর হইতে লাভ করিতেছি, তাহার মধ্যে ছইটির আমরা এই প্রবন্ধে উল্লেখ করিলাম—স্বাতম্ব্যপ্রিয়তা এবং জ্বাতিপ্রতিষ্ঠা। ইহা কাহাকে বলে, তাহা হিন্দু জ্বানিত না।



>

চাহে খাইতে মধু বিনা বঙ্গকুত্বমে ?—

এমন কোপার আর,
কোমল কুস্তম হার,
পরিতে দেখিতে ছু তে আছে এ নিখিল ভূমে ?
কোপা হেন শতদল,
বুকে করি পরিমল,
পাকে প্রিয়ম্খ চেয়ে মধুমাখা শরমে ?—
বঙ্গকুলবালা বিনা মধু কোপা কুস্তমে ?

>

কি ফুলে তুলনা দিব বল চ্তমুকুলে ?

কোপায় এমন স্থল,

খুঁজিলে এ ধরাতল,

যেখানে এমন মৃছু মধু ঝরে রুসালে ?

যেখানে এমন বাস

নব রুসে পরকাশ,

নবীন যৌবনকালে মধু ওঠে উপুলে—
বঙ্গকুলবালা বিনা মধু কোপা মুকুলে ?

0

মধুর সৌরভময় ভাব দেখি চামেলি—

ঢালে কি অতৃল বাস

মুখে তৃলি মৃত্ হাস,

তরুকোলে তমু রেখে, অলিকুলে আকুলি!

কি জ্বাতি বিদেশী ফুল!
আছে এর সমতুল,
রাখিতে হৃদয় মাঝে করে চিতপুত্লি?
বঙ্গকুলনারী এর তুলনাই কেবলি!

8

আছে কি জগতে বেল মতিয়ার তুলনা ?—

সরল মধুর প্রাণ,

স্থাতে মিশায়ে ড্রাণ,

প্রবেশে মুনির মনে নাহি জানে ছলনা ;

নাহি পরে বেশবাস,

সুটে পাকে বার মাস,

অধরে অমিয় ধরে, হুদে পুরে বাসনা—
বঙ্গের বিধবা সম পাব কোণা ললনা !

ŧ

কে দেবে বিলাতিফুল লিলি পদ্মে উপমা ?

দেশে যে কুমুদ আছে,

ভাস্ত্ৰক তাহারি কাছে,
ভখন দেখিব বুঝে কার কত গরিমা।
বিধুর কিরণ কোলে

কুমুদ যখন দোলে,
কি মাধুরী শোভে ভায় কে বোঝে সে মহিমা —
কে দেবে বিলাতিফুল লিলি পদ্মে উপমা ?

હ

কি কুলে তুলনা তুলি বল দেখি চাঁপাতে ?
প্রগাঢ় স্থবাস যার
প্রেমের পুলকাগার,
বঙ্গবাসী রঙ্গবেদ মত্ত আড়ে যাহাতে।
কোধায় ঈরাণী গুল্
এ কুলের সমতুল ?
কোধা ফিঁকে ভায়োলেট্ গন্ধ নাহি তাহাতে—
কি কুল তুলনা দিতে আছে বল চাঁপাতে ?

٩

কতই কুন্থম আরো আছে বঙ্গ-আগারে - মালতী, কেতকী, জাতী
বাঁধুলি কামিনী, পাঁতি,
টগর মলিকা নাগ নিশিগদ্ধা শোভা রে।
কে করে গণনা তার—
অশোক, কিংশুক আর,
কত শত ফুলকুল ফোটে নিশিত্যারে,—
সুধার লহরীনাখা বঙ্গকুল মাঝারে!

١,

কিবা সে অপরাজিতা নীলিময় মাধুরী !—
লতায় ল ার পারে,
লমরে স্বদয়ে ধরে,
লাজে অবনত-মুখী, তমুখানি আবরি।
তাই এ০ ভাল বাসি
কালোতে চপলা হাসি—
কে খোঁজে রে প্রজাপতি পেলে হেন অমরী ?—
মরি কি অপরাজিতা নীলিময় মাধুরী।

৯

এ মাধুরী স্থারস পাব কোথা কুস্নে ?

এমন কোথায় আর

কোমল কুস্ম হার,
পরিতে দেখিতে ছুঁতে আছে এ নিখিল ভূমে ?

কোথা হেন শতদল,

বুকে করি পরিমল,
থাকে প্রিয়েখ চেয়ে মধুমাথা শরমে—
বঙ্গকুলবালা বিনা মধু কোথা কুস্কমে ?



উপন্থাস

### ত্রীবন্ধিমচন্দ্র চট্টোপাধ্যায়

### প্রথম পরিচ্ছেদ

নগেন্দ্রের নৌকা যাত্রা

গেল্ড দত্ত নৌকারোহণে যাইতেছিলেন। জ্যৈষ্ঠমাস, তৃষানের সময়; ভার্যা সূর্যামুখী মাথার দিব্য দিয়া বলিয়া দিয়াছিলেন, দেখিও, নৌকা সাবধানে লইও, তৃষ্টান দেখিলে লাগাইও, ঝড়ের সময় কথন নৌকায় থাকিও না। নগেল্ড স্থীকৃত হইয়া নৌকারোহণ করিয়াছিলেন; নহিলে সূর্যামুখী ছাড়িয়া দেন না। কলিকাভায় না গেলেও নহে, অনেক মোকদ্দমান্যলার ভদির করিতে হইবে।

নগেলনাথ মহা ধনবান্ ব্যক্তি, জমিদার। তাঁহার বাসস্থান গোবিন্দপুর।
যে জেলয়ে সেই গ্রাম, তাহার নাম গোপন রাখিয়া, হরিপুর বলিয়া তাহার
উল্লেখ করিব। নগেল্র বাবু যুবা পুরুষ, বয়ঃক্রম ক্রিংশং বর্ষ মাত্র।
নগেল্রনাথ আপনার বজ্রায় যাইতেজিলেন। প্রথম তুই এক দিন নির্বিল্লে
গেল। নগেল্র দেখিতে দেখিতে গেলেন; নদীর জল অবিরশ চল্ চল্
চলিতেছে—ছৃটিতেছে—নাচিতেছে—হাদিতেছে—ডাকিতেছে। জল অশ্রাম্ভ
— অনন্থ—ক্রীড়াময়। জ্বলের ধারে তীরে মাঠে মাঠে রাখালেরা
গোরু চরাইতেছে, কেহ বা রক্ষের তলায় বিসয়া গান করিতেছে, কেহ
তামাকু খাইতেছে, কেহ বা মারামারি করিতেছে, কেহ ভুজা খাইতেছে।
কুমকে লাচ্চল চ্যিতেছে, গোরু ঠেকাইতেছে, গোরুকে মানুষের অধিক

করিয়া গালি দিতেছে, কুষাণকেও কিছু কিছু ভাগ দিতেছে। ঘাটে ঘাটে কলসী, ছেঁড়া কাঁথা, পচা মাত্রর লইয়া কৃষকের মহিষীরা, রূপার তাবিজ, নাকছাবি, পিতলের পৈছে, ছুই মাসের ময়লা পরিধেয় বস্ত্র, মসীনিন্দিত গায়ের বর্ণ, রুক্ষ কেশ লইয়া বাজার বসাইতেছেন। ভাহার মধ্যে কোন সুন্দরী মাথায় কাদা মাথিয়া মাথা ঘসিতেছেন, কেহ ছেলে ঠেঙ্গাইতেছেন, কেহ কোন অমুদ্দিষ্ঠা, অব্যক্তনাম্নী প্রতিবাসিনীর সঙ্গে উদ্দেশে কোন্দল করিতেছেন, কেহ কার্চ্চে কাপড় আছড়াইতেছেন। কোন কোন ভদ্রগ্রামের ঘাটে কুলকামিনীরা ঘাট আলো করিতেছেন। প্রাচীনারা বক্ততা করিতেছেন,—মধ্যমবয়স্কারা শিবপূজা করিতেছেন—যুবতীরা ঘোমটা দিয়া ড়ব দিতেছেন—আর বালক বালিকারা চেঁচাইতেছে, কাদা মাঁথিতেছে, পূজার ফুল কুড়াইতেছে, সাঁতার দিতেছে, সকলের গায়ে জল দিতেছে, কখন কখন ধ্যানে মগ্না মুদিতনয়না কোন ;তিণীর সম্মুখস্থ কাদার শিব লইয়া পলাইতেছে। ব্রাহ্মণ ঠাকুরেরা নিরীহ ভাল মান্তুষের মত আপন মনে গঙ্গার স্তব পড়িতেছেন, পূজা করিতেছেন, এক এক বার আগ্রীবা নিমজ্জিতা কোন যুবতীর প্রতি অলক্ষ্যেতে চাহিয়া লইতেছেন। আকাশে শাদা মেঘ; রোদ্রতপ্ত হইয়া ছটিতেছে, ভাহার নীচে কৃষ্ণবিন্দুবৎ পাখী উড়িতেছে, নারিকেল গাছে চীল বসিয়া, রাজমন্ত্রীর মত চারি দিকু দেখিতেছে, কাহার কিসে ছোঁ মারিবে। বক ছোট লোক, কাদা ঘাঁটিয়া বেড়াইতেছে। ডাহুক রসিক লোক, ডুব মারিতেছে। আর আর পাথী হান্ধা লোক, কেবল উড়িয়া বেড়াইতেছে। হাটুরিয়া নৌকা হটর হটর করিয়া যাইতেছে,—আপনার প্রয়োজনে। ক্ষেয়া নৌকা গজেন্দ্র গমনে যাইতেছে,—পরের প্রয়োজনে। বোঝাই নৌকা যাইতেছে না,—তাহাদের প্রভুর প্রয়োজন মাত্র।

নগেন্দ্র প্রথম ছই এক দিন দেখিতে দেখিতে গেলেন। পরে এক দিন আকাশে মেঘ উঠিল, মেঘে আকাশ ঢাকিল, নদীর জ্বল কাল হইল, গাছের মাথা কটা হইল, মেঘের কোলে বক উড়িল, নদী নিস্পন্দ হইল। নগেন্দ্র নাবিকদিগকে আজ্ঞা করিলেন, "নোকাটা কিনারায় বাঁধিও।" রহমত মোল্লা মাঝি তখন নেমাজ করিতেছিল, কথার উত্তর দিল না। রহমত আর কখন মাঝিগিরি করে নাই—তাহার নানার ফুফু মাঝির মেয়ে ছিল, তিনি সেই গর্কেব মাঝিগিরির উমেদার হইয়াছিলেন, কপালক্রমে সিদ্ধকাম ইইয়াছিলেন। রহমত হাঁকে ডাকে খাটো নন, নেমাজ সমাপ্ত হইলে

বাব্র দিকে ফিরিয়া বলিল, "ভয় কি হুজুর! আপনি নিশ্চিন্ত হইয়া থাকুন্।" রহমত মোল্লার এত সাহসের কারণ এই যে, কিনারা অভি নিকট, অবিলম্বেই কিনারায় নোকা লাগিল! তখন নাবিকেরা নামিয়া নোকা কাছি করিল।

বোধ হয়, রহমত মোল্লার সঙ্গে দেবতার কিছু বিবাদ ছিল, ঝড় কিছু গুরুতর বেগে আসিল। ঝড় আগে আসিল। ঝড় ফণেক কাল গাছপালার সঙ্গে মল্লযুদ্ধ কানিয়া সহোদর বৃষ্টিকে ডাকিয়া আনিল। তথন ছই ভাই বড় মাতামাতি আরম্ভ কলিল। ভাই বৃষ্টি, ভাই ঝড়ের কাঁধে চড়িয়া উড়িতে লাগিল। ছই ভাই গাছের মাথা ধরিয়া নোয়ায়, ডাল ভাঙ্গে, লতা ছেঁড়ে, ফুল লোপে, নদীর জল উড়ায়, নানা উৎপাত করে। এক ভাই রহমত মোল্লার টুপি উড়াইয়া লইয়া গেল, আর এক ভাই তাহার দাড়িতে প্রস্রবণের স্কল করিল। মাল্লারা পাল মুড়ি দিয়া বসিল। বাবু সব সাসী ফেলিয়া দিলেন। ভুতোরা নৌকার সহলা সকল রক্ষা করিতে লাগিল।

নগেল বিষম সঙ্গটে পড়িলেন। নৌকা হইতে ঝড়ের ভয়ে নামিলে, নাবিকেরা কাপুরুষ মনে করিবে—না নামিলে সূর্য্যমুখীর কাছে মিথাবাদী হইতে হয়। কেহু কেহু জিজ্ঞাসা করিবেন, 'ভাহাতেই বা ক্ষতি কি?' ক্ষতি কি, আমরা জানি না, কিন্তু নগেল ক্ষতি বিবেচনা করিতেছিলেন। এমত সময়ে রহমত মোল্লা স্বয়ং বলিল যে, "হুজুর, পুরাতন কাছি, কি জানি কি হয়, ঝড় বড় বড়েল, নৌকা হইতে নামিলে ভাল হইত।" স্বভরাং নগেল নামিলেন।

নিরাশ্রয়ে, নদী গ্রীরে ঝড় রৃষ্টিতে দাড়ান কাহার সাধা নহে। বিশেষ সন্ধা। হইল, ঝড় থামিল না, স্তত্ত্বাং আশ্রয়ান্তসন্ধানে যাওয়া কর্ত্ত্বা বিবেচনা করিয়া নগেন্দ গামাভিদ্ধে চলিলেন। নদীতীর হইতে গ্রাম কিছু দূরবর্ত্তী, নগেন্দ্র পদরক্তে কর্দ্দমনয় পথে চলিলেন। রৃষ্টি থামিল, ঝড়ও অল্পমাত্র রহিল, কিন্তু আকাশ মেঘপরিপূর্ণ; স্তত্ত্বাং রাত্তে আবার ঝড় রৃষ্টির সম্ভাবনা। নগেন্দ্র চলিলেন, ফিরিলেন না।

আক শেব মেঘাড়ম্বর কারণ রাত্রি প্রদোষ কালেই ঘনান্ধ তমোময়ী হইল। গ্রাম, গৃহ, প্রান্তর, পথ, নদী, কিছুই লক্ষ্য হয় না। কেবল, বনবিটপী সকল, সহস্র সহস্র খড়ো।তমালা-পরিমণ্ডিত হইয়া হীরক-খচিত কৃত্রিম বক্ষের ন্থায় শোভা পাইতেছিল। কেবল গর্জন-বিরত শ্বেত-কৃষণাভ মেঘমালার মধ্যে প্রস্বদীপ্তি সৌদামিনী মধ্যে মধ্যে চমকিতেছিল—জ্বীলোকের ক্রোধ একবারে ব্রাস প্রাপ্ত হয় না। কেবল নব-বারি-সমাগম প্রফুল্ল ভেকেরা উৎসব করিতেছিল, ঝিল্লীরর মনোযোগ পূর্বক লক্ষ্য করিলে শুনা যায়, রাবণের চিতার স্থায় অশ্রান্তরব করিতেছে, কিন্তু বিশেষ মনোযোগ না করিলে লক্ষ্য হয় না। শব্দের মধ্যে বৃক্ষাগ্র হইতে বৃক্ষপত্রের উপর বর্ধাবশিষ্ট বারিবিন্দুর পতনশন্দ, বৃক্ষতলস্থ বর্ধাজলে পত্রচ্যুত জলবিন্দুর পতনশন্দ, পথিস্থ অনিঃস্থত জলে শৃগালের পদসঞ্চার শন্দ, কদাচিৎ বৃক্ষারাচ় পক্ষীর আর্দ্র পক্ষের জল মোচনার্থ পক্ষবিধূননশন্দ। মধ্যে মধ্যে শমিতপ্রায় বায়ুর ক্ষণিক গর্জন, তৎসঙ্গে বৃক্ষপত্রচ্যুত বারি বিন্দু সকলের এককালীন পত্রন শন্দ। ক্রমে নগেন্দ্র দূরে একটা আলো দেখিতে পাইলেন। জলপ্লাবিত ভূমি অতিক্রম করিয়া বৃক্ষচ্যুত-বারি কর্তৃক সিক্ত হইয়া, বৃক্ষতলস্থ শৃগালের ভীতি-বিধান করিয়া, নগেন্দ্র সেই আলোকাভিম্বথে চলিলেন। বক্ত কন্তে আলোক সন্ধিধি উপস্থিত হইলেন। দেখিলেন, এক ইপ্টক নির্মিত প্রোচীন বাসগৃহ হইতে আলো নির্গত হইতেছে। গুতের দ্বার মুক্ত। নগেন্দ্র ভূত্যকে বাহিরে রাখিয়া গৃহমধ্যে প্রবেশ করিলেন। দেখিলেন, গৃহের অবস্থা ভ্যানক!

## দিতীয় পরিচ্ছেদ

#### দীপ নিৰ্কাণ

গৃহটা নিতান্থ সামান্ত নতে। কিন্তু এখন তাহাতে সম্পদলক্ষণ কিছুই নাই। প্রকোষ্ঠ সকল ভগ্ন, মলিন, মনুন্তসমাগম-চিহ্ন-বিরহিত। কেবল পেচক, মনিক ও নানাবিধ কীট পত্রসাদি সমাকীর্ণ। একটীমাত্র কক্ষেআলো জলিতেছিল। সেই কক্ষমধ্যে নগেন্দ্র প্রবেশ করিলেন। দেখিলেন, কক্ষমধ্যে মনুন্তজীবনোপযোগী হুই একটা সামগ্রী আছে মাত্র, কিন্তু সে সকল সামগ্রীই দারিদ্রোরাঞ্জক। হুই একটা হাঁড়ি—একটা ভাঙ্গা উনান—তিন চার থানি তৈজ্ঞস—ইহাই কক্ষালক্ষার। দেওয়ালে কালি, কোণে ঝুল; চারি দিকে আরম্থলা, মাকড্সা, টিক্টিকি, ইন্দুর বেড়াইতেছে। এক ছিন্ত শিষ্যায় একজন প্রাচীন শয়ন করিয়া আছেন। দেখিয়া বোধ হয়, তাঁহার অভিমকাল উপস্থিত। চক্ষু মান, নিশ্বাস প্রথব, ওষ্ঠ কম্পিত। শ্য্যাপার্ষে গৃহচ্যুত ইন্তক খণ্ডের উপর একটা মৃক্সয় প্রদীপ, ভাহাতে তৈলাভা;

শয্যোপরিস্থিত নরদেহও তাই। আর শয্যাপার্শ্বে আরও এক প্রদীপ ছিল,
—এক অনিন্দিত গৌরকান্তি স্লিগ্ধ-জ্যোতির্শ্বয়-রূপিণী বালিকা।

তৈলহীন প্রদীপের জ্যোতিঃ অপ্রথর বলিয়াই হউক, অথবা গৃহবাসী তুই জন আশুভাবী বির্তের চিম্থায় প্রগাঢ়তর বিমনা থাকার কারণেই হউক, প্রবেশ কালে. নগেন্দ্রকে কেহই দেখিল না। তখন নগেন্দ্র দারদেশে দাঁডাইয়া সেই প্রাচীনের মুখনির্গত চরমকালিক হুঃথের কথা সকল শুনিতে লাগিলেন। এই তুই জন, প্রাচীন এবং বালিকা, এই বহুলোক-পূর্ণ लाकानास निः भशास । এकिन ইशिनिएगत मण्यान छिन, लाक **छन, माम** मानी, महाय मोर्ছर मर हिल। किन्न **ठक्ष**ना कमलात कुशांत मरक मरक একে একে সকলই গিয়াছিল। সন্ত-সমাগত দারিদ্যের পীড়নে পুত্র কন্তার মুখমওল, হিমানীসিক্ত পদ্মবৎ দিন দিন ম্লান দেখিয়া, অগ্রেই গৃহিণী নদী-সৈকত শ্যায় শ্য়ন করিলেন। অবশিষ্ট তারাগুলিনও সেই চাঁদের সঙ্গে সঙ্গে নিবিল। এক বংশধর পুত্র, মাতার চক্ষের মণি, পিতার বা**দ্ধক্যের** ভরসা, সেও পিতৃ সমক্ষে চিরারোহণ করিল। কেহ রহিল না, কেবল প্রাচীন আর এই লোকমনোমোহিনী বালিকা সেই বিজ্ঞান বনবেষ্টিভ ভগ্ন গুহে বাস করিতে লাগিলেন। পরস্পরে পরস্পরের এক মাত্র উপায়। কুন্দ-নন্দিনী, বিবাহের বয়স অভিক্রম করিয়াছিল, কিন্তু কুন্দ পিভার অন্ধের যষ্টি, এই সংসার বন্ধনের এখন একমাত্র গ্রন্থি; বুদ্ধ প্রাণ ধরিয়া তাহাকে পরহন্তে সমর্পণ করিতে পারিলেন না। "আর কিছু দিন যা**ক্, কুন্দকে** বিলাইয়া দিয়া কোথায় থাকিব ; কি লইয়া থাকিব গ" বিবাহের কথা মনে হইলে, বৃদ্ধ এই রূপ ভাবিতেন। এ কথা তাঁহার মনে হইত না যে. যেদিন তাঁহার ডাক পভিবে, সে দিন কুন্দকে কোথায় রাখিয়া যাইবেন ? আজি অকস্তাং যমদূত আসিয়া শ্যাপার্শে দাড়াইল। তিনি ত চলিলেন। কুন্দনন্দিনী কালি কোথায় দাঁ ছাইবে ?

এই গভীর, অনিবার্য্য যন্ত্রণা মুমূর্র প্রতিনিশ্বাসে ব্যক্ত হইতেছিল। অবিরল মুদিতোমুখনেত্রে বারিধারা পড়িতেছিল। আর শিরোদেশে প্রস্তর-ময়ী মূর্ত্তির স্থায় সেই ত্রয়োদশবর্ষীয়া বালিকা স্থিরদৃষ্টে মৃত্যুমেঘাচছন্ন পিতৃমুখ-প্রতি চাহিয়াছিল। আপনা ভুলিয়া, কালি কোথা যাইবে, তাহা ভুলিয়া, কেবল গমনোমুখের মুখপ্রতি চাহিয়াছিল। ত্রুমে ক্রমে বৃদ্ধের বাক্যুফ্র্ বিস্পৃষ্টিতর হইতে লাগিল। নিশ্বাস কণ্ঠাগত হইল, চক্ষু নিস্তেঞ্জ হইল,

ব্যথিত প্রাণ ব্যথা হইতে নিষ্কৃতি পাইল। সেই নিভ্ত কক্ষে, স্থিমিত প্রদীপে, কুন্দনন্দিনী একাকিনী, পিতার মৃতদেহ ক্রোড়ে লইয়া বসিয়া রহিল। নিশা ঘনান্ধকারা; বাহিরে এখনও বিন্দু বিন্দু বৃষ্টি পড়িতেছিল, বৃক্ষপত্রে তাহার শব্দ হইতেছিল, বায়ু রহিয়া রহিয়া গর্জ্জন করিতেছিল, ভগ্ন গৃহের কবাট সকল শব্দিত হইতেছিল। গৃহমধ্যে নির্বাণোন্ম্থ চঞ্চল ক্ষীণ প্রদীপালোক ক্ষণে ক্ষণে শবমুখে পড়িয়া আবার ক্ষণে ক্ষণে অন্ধকারবং হইতেছিল। সে প্রদীপে অনেকক্ষণ তৈলসেক হয় নাই। এই সময়ে ছই চারি বার উজ্জ্জলতর হইয়া প্রদীপ নিবিয়া গেল।

তথন নগেন্দ্র নিঃশব্দ পদসঞ্চারে গৃহ দ্বার হইতে অপস্ত হইলেন!

# তৃতীয় পরিচ্ছেদ

### ছায়া পূৰ্কগামিনী!

নিশীথ সময়! ভগ্ন গৃহমধ্যে কুন্দনন্দিনী ও তাহার পিতার শব! কুন্দ ডাকিল, "বাবা"। কেহ উত্তর দিল না। কুন্দ একবার মনে করিল, পিতা ঘুমাইলেন, আবার মনে করিল, বৃঝি মৃত্যু—কুন্দ সে কথা স্পষ্ট মনে আনিতে পারিল না। শেষে, কুন্দ আর ডাকিতেও পারিল না, ভাবিতেও পারিল না। অন্ধকারে ব্যক্তন হস্তে যেখানে তাহার পিত। জীবিতাবস্থায় শয়ান ছিলেন, এক্ষণে যেখানে তাঁহার শব পড়িয়াছিল, সেইখানে বায়ু সঞ্চালন করিতে লাগিল। নিদ্রাই শেষে স্থির করিল, কেননা মরিলে কুন্দের দশা কি হইবে গ দিবা রাত্র জাগরণে এবং এক্ষণকার ক্রেশে বালিকার তন্দ্রা আসিল। কুন্দ্রনন্দিনী দিবা রাত্র জাগিয়া পিতৃসেবা করিতেছিল। নিদ্রাকর্ষণ হইলে কুন্দনন্দিনী তালবৃস্ত হস্তে সেই অনাবৃত কঠিন শীতল হন্ম্যতলে আপন মৃণালনিন্দিত বাহুপরি মস্তক রক্ষা করিয়া নিদ্রা গেল।

তখন কুন্দনন্দিনী স্বপ্ন দেখিল। দেখিল, যেন রাত্রি অতি পরিষ্কার জ্যোৎস্নাময়ী। আকাশ উজ্জ্বল নীল, সেই প্রভাময় নীল আকাশ মণ্ডলে যেন বৃহচ্চন্দ্রমণ্ডলের বিকাশ হইয়াছে। এত বড় চন্দ্রমণ্ডল কুন্দ কখন দেখে নাই। তাহার দীপ্তিও অতিশয় ভাস্বর, অথচ নয়ন-স্নিগ্ধকর। কিন্তু সেই রমণীয় প্রকাণ্ড চন্দ্রমণ্ডল মধ্যে চন্দ্র নাই; তৎপরিবর্ত্তে কুন্দ মণ্ডল-মধ্যবর্তিনী এক অপূর্ব্ব জ্যোতিশ্বয়ী দৈবী মৃতি দেখিল। সেই জ্যোতিশ্বয়ী মৃতি সনাথ

চন্দ্রমণ্ডল যেন উচ্চ গগন পরিত্যাগ করিয়া ক্রমে ক্রমে ধীরে ধীরে নীচে নামিতেছিল। ক্রমে সেই চন্দ্রমণ্ডল, সহস্র শীতলরিম্ম চ্ছুরিত করিয়া, কুন্দ-নন্দিনীর মস্তকের উপর আসিল। তখন কুন্দ দেখিল যে, সেই মণ্ডল-মধ্য-শোভিনী, আলোকময়ী কিরীট-কুণ্ডলাদি ভূষণালঙ্কতা মূর্ত্তি স্ত্রীলোক আকৃতি। রমণীর কারুণা পরিপূর্ণ মুখমগুলে স্লেহ পরিপূর্ণ হাস্তে অধর স্ফ্রিড হইতেছে: তখন কুন্দ সভয়ে সানন্দে চিনিল, যে সেই করুণাময়ী তাহার বহুকাল-মৃতা প্রস্থৃতির অবয়ব ধারণ করিয়াছে। আলোকময়ী সম্নেহাননে কুন্দকে ভূতল হইতে উত্থিতা করিয়া ক্রোড়ে লইলেন। এবং মাতৃহীনা কুন্দ বহুকাল পরে "মা" কথা মুখে আনিয়া যেন চরিতার্থ হইল। পরে, জ্যোতির্মণ্ডলমধ্যস্থা কুন্দের মুখ চুম্বন করিয়া বলিলেন, "বাছা! তুই বিস্তর ছুঃখ পাইতেছিস। আমি জানিতেছি যে, বিস্তর ছুঃখ পাইবি। তোর এই বালিকা বয়ঃ, এই কুম্বমকোমল শরীর, তোর শরীরে সে ছঃখ সহিবে না। অতএব তুই আর এখানে থাকিস না। পৃথিবী ভাাগ করিয়া আমার সঙ্গে আয়।" কুন্দ যেন ইহাতে উত্তর করিল "কোথায় যাইব ১" তথন কুন্দের জননী উদ্ধে মঙ্গুলি নিৰ্দেশ ছাৱা উজ্জ্বল প্ৰজ্জ্বলিত নক্ষত্ৰলোক দেখাইয়া দিয়া কহিলেন, যে 'ঐ দেশে।" কুন্দ তখন যেন বহু দূরবন্তী, বেলাবিহীন অনন্তুসাগরপারস্থবং, অপরিজ্ঞাত নক্ষত্র লোক দৃষ্টি করিয়া কহিল, "আমি মত দুর যাইতে পারিব না ; মামার বল নাই ।" তখন ইহা শুনিয়া জননীর কারুণ্য-প্রফুল্ল অথচ গন্থীর মুখমণ্ডলে ঈষৎ অনাহলাদ-জনিতবং জাকুটি বিকাশ হইল এবং তিনি মৃত্যগন্তীর স্বরে কহিলেন, "বাছা, যাহা ভোমার ইচ্ছা তাহা কর। কিন্তু যামার সঙ্গে আসিলে ভাল করিতে। ইহার পর তুমি ঐ নক্ষত্রলোক প্রতি চাহিয়া তথায় আসিবার *জন্ম* কাতর হুই**রে**। আমি আর একবার তোমাকে দেখা দিব। যখন তুমি মনঃপীড়ায় ধুলাবলুঞ্জিত হইয়া, আমাকে মনে করিয়া, আমার কাছে আসিবার জ্ঞা কাদিবে, তথন আমি আবার আসিয়া দেখা দিব, তখন আমার সঙ্গে আসিও। এখন তুমি আমাৰ অঙ্গুলি সম্ভেতনাতনয়নে, আকাশ-প্রান্তে চাহিয়া দেখ। আমি তোমাকে ছুইটা মনুষ্য মূর্ত্তি দেখাইতেছি। এই ছুই মনুষ্যুই ইহলোকে তোমার শুভাশুভের কারণ হইবে। যদি পার, তবে ইহাদিগকে দেখিলে বিষধরবৎ প্রত্যাখ্যান করিও। তাহার। যে প**থে** যা**ইবে, সে পথে** যাইও ন।।"

তখন জ্যোতির্মায়ী, অঙ্গুলি সঙ্কেতের দ্বারা গগনোপাস্ত দেখাইলেন। কৃন্দ তৎসঙ্কেতামুসারে দেখিল, নীল গগনপটে এক দেবনিন্দিত পুরুষমূর্ত্তি অঙ্কিত হইয়াছে। তাহার উন্ধত, প্রশাস্ত, প্রশাস্ত ললাট; সরল, সকরুণ, কটাক্ষ; তাহার মরালবৎ দীর্ঘ, ঈষৎ বঙ্কিম গ্রীবা, এবং অন্যান্ত মহাপুরুষ লক্ষণ দেখিয়া, কাহারও বিশ্বাস হইতে পারে না যে, ইহা হইতে আশক্ষা সম্ভবে। তখন ক্রমে ২ সে প্রতিমূর্ত্তি জলবৃদ্ধুদবৎ গগনপটে বিলীন হইলে, জননী কুন্দকে কহিলেন, "ইহার দেবকান্ত রূপ দেখিয়া ভুলিও না। ইনি মহদাশয় হইলেও, তোমার অমঙ্গলের কারণ। অতএব বিষধর বোধে ইহাকে ত্যাগ করিও।" পরে আলোকময়ী পুনশ্চ "ঐ দেখ," বলিয়া গগনপ্রান্তে নির্দেশ করিলে, কুন্দ দ্বিতীয় মূর্ত্তি আকাশের নীলপটে চিত্রিত দেখিল। কিন্তু এবার পুরুষ মূর্ত্তি নহে। কুন্দ তথায় এক উজ্জ্বল শ্যামাঙ্কী, পদ্মপলাশ-নয়না, যুবতী দেখিল। তাহাকে দেখিয়াও কুন্দ ভীতা হইল না। জননী কহিলেন, "এই শ্যামাঙ্কী নারী বেশে রাক্ষপী। ইহাকে দেখিলে পলায়ন করিও।"

ইঠা বলিতে বলিতে সহসা আকাশ অন্ধকারময় হইল, বৃহচ্চন্দ্রমণ্ডল আকাশে অন্থাইত হইল, এবং তংসহিত তন্মধ্যসম্ভিনী তেজোময়ীও অন্থাহিত হইলেন। তথন কুন্দের নিদ্রাভঙ্গ হইল।

# চতুর্থ পরিচ্ছেদ

#### এই সেই!

নগেন্দ্র গ্রাম মধ্যে গমন করিলেন। শুনিলেন, গ্রামের নাম ঝুমঝুমপুর। তাঁহার অন্থরোধে এবং অর্থান্তুকুলো গ্রামস্থ কেহ২ আসিয়া মৃতের সৎকারের আয়োজন করিতে লাগিল। এক জন প্রতিবাসিনী কুন্দনন্দিনীর নিকটে রহিল। কুন্দ যখন দেখিল যে, তাহার পিতাকে সৎকারের জন্ম লইয়া গেল, তখন তাঁহার মৃত্যু সম্বন্ধে কুতনিশ্চয় হইয়া, অবিরত রোদন করিতে লাগিল।

প্রভাতে প্রতিবেশিনী আপন গৃহকার্য্যে গেল। কুন্দনন্দিনীর সাম্বনার্থ আপন কন্যা চাঁপাকে পাঠাইয়া দিল। চাঁপা কুন্দের সমবয়স্কা এবং সঙ্গিনী। চাঁপা আসিয়া কুন্দের সঙ্গে নানাবিধ কথা কহিয়া তাহার সাম্বনা করিতে লাগিল। কিন্তু দেখিল যে, কুন্দ কোন কথাই শুনিতেছে না, রোদন করিতেছে এবং মধ্যে২ প্রত্যাশাপন্নাবং আকাশ পানে চাহিয়া দেখিতেছে।

চাঁপা কৌতৃহল প্রযুক্ত জিজ্ঞাসা করিল, "এক শ বার আকাশ পানে চাহিয়া কি দেখিতেছ ?"

কুন্দ তখন কহিল, "আকাশ থেকে কাল্ মা আসিয়াছিলেন। তিনি আমাকে ডাকিলেন, 'আমার সঙ্গে আয়।' আমার কেমন হুর্ব্বৃদ্ধি হইল, আমি ভয় পাইলাম, মার সঙ্গে গেলাম না। এখন ভাবিতেছি, কেন গেলাম না। এখন আর যদি তিনি আসেন, তবে আমি যাই। তাই ঘন ঘন আকাশ পানে চাহিয়া দেখিতেছি।"

চাঁপা কহিল, "হাঁ! মরা মামুষ নাকি আবার আসিয়া থাকে!"

তখন কুন্দ , স্থপ্ন বৃত্তান্ত সকল বলিল। শুনিয়া চাঁপা বিস্মিতা হইয়া কহিল, "সেই আকাশের গায়ে যে পুরুষ আর মেয়েমান্থ দেখিয়াছিলে, ভাহাদের চেন '"

কুন্দ। না; তাহাদের আর কখন দেখি নাই। সেই পুরুষের মত স্থান্দর পুরুষ যেন কোথাও নাই। এমন রূপ কখন দেখি নাই।

এ দিকে নগেল প্রভাতে গাত্রোখান করিয়া গ্রামস্থ সকলকে ডাকিয়া জিজ্ঞাসা করিলেন, "এই মৃত ব্যক্তির কন্থার কি হইবে গু সে কোথায় থাকিবে গু তাহার কে আছে গু" ইহাতে সকলেই উত্তর করিল যে, উহার থাকিবার স্থান নাই, উহার কেহ নাই। তখন নগেল কহিলেন, "তবে তোমরা কেহ উহাকে গ্রহণ কর। উহার বিবাহ দিও। ভাহার ব্যয় আমি দিব। আর মত দিন সে তোমাদিগের বাড়াতে থাকিবে, তত দিন আমি তাহার ভরণপোষণের ব্যয়ের জন্ম মাসিক কিছু টাকা দিব।"

নগেন্দ্র যদি নগদ টাকা ফেলিয়া দিতেন, ভাহা হইলে **অনেকেই তাঁহার** কথায় সীকৃত হইতে পারিত। পরে নগেন্দ্র চলিয়া গেলে, কুন্দকে বিদায় করিয়া দিত, অথবা দাস্তবৃত্তিতে নিযুক্ত করিত। কিন্তু নগেন্দ্র সেরপ মৃঢ্তার কার্য্য করিলেন না। স্তাভ্রাং নগদ টাকা না দেখিয়া, কেইই তাঁহার কথায় সীকৃত হইল না।

ভখন নগেলকে নিরুপায় দেখিয়া এক জন বলিল, "শ্রামবাজারে ইহার এক মাদীর বাড়ী আছে। বিনোদ ঘোষ ইহার মেসো। আপনি কলিকাভায় যাইভেছেন, যদি ইহাকে সঙ্গে করিয়া লইয়া গিয়া সেই খানে রাখিয়া আসেন, ভবেই এই কায়স্থ ক্যার উপায় হয় এবং আপনারও স্বজ্ঞাভির কাজ করা হয়।" অগত্যা নগেন্দ্র এই কথায় স্বীকৃত হইলেন। এবং এই কথা বলিবার জন্ম, কুন্দকে ডাকিতে পাঠাইলেন। চাঁপা কুন্দকে সঙ্গে করিয়া লইয়া আসিল।

আসিতে২ দূরে হইতে নগেন্দ্রকে দেখিয়া, কুন্দ অকস্মাৎ স্তম্ভিতের **গ্রায়** দাঁড়াইল। তাহার আর পা সরিল না। সে বিস্ময়োৎফুল্ললোচনে বিমৃঢ়ার গ্রায় নগেন্দ্রের প্রতি চাহিয়া রহিল।

চাঁপা কহিল, "ও কি, দাঁড়ালি যে ?"

কুন্দ অঙ্গুলি নির্দেশের দ্বারা দেখাইয়া কহিল, "এই সেই !"

চাঁপা কহিল, "ওই কে ?" কুন্দ কহিল, "যাহাকে মা কাল্ রাত্রে আকানের গায়ে দেখাইয়াছিলেন।"

তখন চাঁপাও বিশ্বিতা ও শক্কিতা হইয়া দাড়াইল। বালিকাদিগকৈ অগ্রসর হইতে সঙ্কুচিতা দেখিয়া নগেশ্র তাহাদিগের নিকট আসিলেন এবং কুন্দকে সকল কথা বুঝাইয়া বলিলেন। কুন্দ কোন উত্তর করিতে পারিল না; কেবল বিশ্বয়-বিশ্বারিতলোচনে নগেন্দ্রের প্রতি চাহিয়া রহিল।

## পঞ্চম পরিচ্ছেদ

অনেক প্রকারের কথা

অগত্যা নগেন্দ্রনাথ কুন্দকে কলিকাতায় আত্মসমভিব্যাহারে লইয়া আদিলেন। প্রথমে তাহার মাতৃসম্পতির অনেক সন্ধান করিলেন। শ্যামবাজারে বিনোদ ঘোষ নামে কাহাকেও পাওয়া গেল না। এক বিনোদ দাস পাওয়া গেল— সে সম্বন্ধ অস্বীকার করিল। স্বতরাং কুন্দ নগেন্দ্রের গলায় পডিল।

নগেন্দ্রের এক সহোদরা ভগিনী ছিলেন। তিনি নগেন্দ্রের অমুক্তা। তাঁহার নাম কমলমণি। তাঁহার শ্বশুরালয় কলিকাতায়। গ্রীশচন্দ্র মিত্র তাঁহার স্বামী। গ্রীশ বাবু প্লগুর কেয়ার্লির বাড়ীর মৃতস্থদি। হৌস বড় ভারি—গ্রীশচন্দ্র বড় ধনবান্। নগেন্দ্রের সঙ্গে তাঁহার বিশেষ সম্প্রীতি। কুন্দনন্দিনীকে নগেন্দ্র সেইখানে লইয়া গেলেন। কমলকে ডাকিয়া কুন্দের সবিশেষ পরিচয় দিলেন।

কমলের বয়স অস্ট্রাদশ বৎসর। মুখাবয়ব নগেন্দ্রের স্থায়। ভ্রাতা ভগিনী উভয়েই পরম স্থান্দর। কিন্তু কমলের সৌন্দর্য্য-গৌরবের সঙ্গেং

িবৈশাখ

বিভার খ্যাতিও ছিল। নগেন্দ্রের পিতা, মিস টেম্পল্ নামী এক জন निकामाजी नियुक्त ताथिया कमलमिंगिक এवः सूर्यामुशीक विस्नव याज लागा পড়া শিখাইয়াছিলেন। কমলের শৃঞা বর্ত্তমান। কিন্তু তিনি শ্রীশচন্দ্রের পৈতৃক বাসস্থানেই থাকিতেন। কলিকাতায় কমলই গৃহিণী।

নগেন্দ্র পুরিচয় দিয়া কহিলেন, "এখন তুমি ইহাকে না রাখিলে আর রাখিবার স্থান নাই। পরে আমি যখন বাড়ী যাইব—উহাকে গোবিন্দ-পুরে লইয়া যাইব i"

কমল বড় হুষ্ট। নগেন্দ্র এই কথা বলিয়া পশ্চাৎ ফিরিলেই কমল কুন্দকে কোলে তুলিয়া লইয়া দৌড়াইলেন। একটা টবে কতকটা অনতি-তপ্ত জল ছিল, অকস্মাৎ কুন্দকে তাহার ভিতরে ফেলিলেন। কুন্দ মহাভীতা হইল। কমল তখন হাসিতে২ স্নিগ্ধ সৌরভযুক্ত সোপ হস্তে লইয়া স্বয়ং ভাহার গাত্র গৌত করিতে আরম্ভ করিলেন। এক জ্বন পরিচারিকা স্বয়ং কমলকে এই রূপ কাজে ব্যাপৃতা দেখিয়া, তাড়াতাড়ি "আমি দিতেছি, আমি দিতেছি," বলিয়া দৌড়াইয়া আসিতেছিল—কমল সেই তপ্ত জল ছিটাইয়া পরিচারিকার গায়ে দিলেন, পরিচারিকা পলাইল।

কমল স্বহস্তে কন্দকে মার্ভিডত এবং স্নান করাইলে—কুন্দ শিশির-ধৌত পদ্মবৎ শোভা পাইতে লাগিল। তখন কমল, ভাহাকে অমল খেত চাক বস্ত্র পরাইয়া, গন্ধতিল সহিত তাহার কেশ রচনা করিয়া দিলেন; এবং কতক গুলিন অলম্বার পরাইয়া দিয়া, বলিলেন, "যা, এখন দাদা বাবুকে প্রণাম করিয়া আয়। আর দেখিস্--যেন এ বাড়ীর বাবুকে প্রণাম করে ফেলিস্ না-এ বাড়ীর বাবু দেখিলেই বিয়ে করে ফেলিবে।"

নগেল্ডনাথ, কুন্দের সকল কথা সূর্য্যযুখীকে লিখিলেন। হরদেব ঘোষাল নামে তাঁহার এক প্রিয় স্তহাৎ দূর দেশে বাস করিতেন—নগেলু তাঁহাকেও পত্র লেখার কালে কুন্দনন্দিনীর উল্লেখ করিলেন ; যথা,---

"বল দেখি, কোন বয়সে জ্রীলোক স্থন্দরী গু ভূমি বলিবে চল্লিশ পরে, কেননা ভোমার বাহ্মণীর আরও ছুই এক বংসর হুইয়াছে। কুন্দ নামে যে কন্সার পরিচয় দিলাম, ভাহার বয়স তের বৎসর। ভাহাকে দেখিয়া বোধ হয়, ে এই সৌন্দর্য্যের সময়। প্রথম যৌবনসঞ্চারের অব্যবহিত **পূর্ব্বেই** যেরূপ মাধুর্য্য এবং সরলতা থাকে, পরে তত **থাকে না। এই কুন্দে**র সরলতা চমৎকারা; সে কিছুই বুঝে না। আজিও রাস্তার বালকদিগের

সহিত খেলা করিতে ছটে। আবার বারণ করিলেই ভীতা হইয়া প্রতিনিবৃত্তা হয়। কমল তাহাকে লেখা পড়া শিখাইতেছে। কমল বলে, লেখা পড়ায় তাহার দিব্য বৃদ্ধি। কিন্তু অস্থ কোন কথাই বুঝে না। বলিলে, বৃহৎ, নীল, তুইটী চক্ষু--চক্ষু তুইটী শরতের পদ্মের মত সর্ব্বদাই স্বচ্ছ-জ্বলে ভাসিতেছে—সেই তুইটা চক্ষু আমার মুখের উপর স্থাপিত করিয়া চাহিয়া থাকে; কিছু বলে না—আমি সে চক্ষু দেখিতে২ অন্ত-মনস্ক হই, আর বুঝাইতে পারি না। তুমি আমার মতিস্থৈর্য্যের এই পরিচয় শুনিয়া হাসিবে, বিশেষ তুমি বাতিকের গুণে গাছ কয় চুল পাকাইয়া ব্যঙ্গ করিবার পরওয়ানা হাসিল করিয়াছ; কিন্তু যদি ভোমাকে সেই হুটী চক্ষের সম্মুখে দাঁড় করাইতে পারি, তবে তোমারও মতিস্থৈয়ের পরিচয় পাই। চক্ষু ছুইটা যে কিরূপ, তাহা আমি এ পর্যান্ত স্থির করিতে পারিলাম না। তাহা ছুইবার এক রকম দেখিলাম না; আমার বোধ হয়, যেন এ পৃথিবীর সে চোখ নয়; এ পৃথিবীর সামগ্রী যেন ভাল করিয়া দেখে না: অন্তরীক্ষে যেন কি দেখিয়া তাহাতে নিযুক্ত আছে। কুন্দ যে নির্দ্দোষ স্থন্দরী, তাহা নহে। অনেকের সঙ্গে তুলনায় তাহার মুখাবয়ব অপেক্ষাকৃত অপ্রশংসনীয় বোধ হয়, অথচ আমার বোধ হয়, এমন স্থন্দরী কখন দেখি নাই। বোধ হয় যেন, কুন্দ-নন্দিনীতে পৃথিবীছাড়া কিছু আছে, রক্তমাংসের যেন গঠন নয়; যেন চন্দ্রকর কি পুষ্পসৌরভকে শরীরী করিয়া তাহাকে গড়িয়াছে। তাহার সঙ্গে তুলনা করিবার সামগ্রী হঠাৎ মনে হয় না। অতুল্য পদার্থটী; তাহার সর্ব্বাঙ্গীন শাস্তভাব-ব্যক্তি-ম্বাদি স্বচ্ছ সরোবরে শরচ্চন্দ্রের কিরণ সম্পাতে যে ভাব-বাক্তি, তাহা বিশেষ করিয়া দেখ, তবে ইহার সাদৃশ্য কতক অমুভূত করিতে পারিবে, তুলনার অন্য সামগ্রী পাইলাম না।"

নগেন্দ্র সূর্য্যমুখীকে যে পত্র লিখিয়াছিলেন, কিছু দিন পরে তাহার উত্তর আসিল। উত্তর এই রূপ:—

"দাসী শ্রীচরণে কি অপরাধ করিয়াছে, তাহা বুঝিতে পারিলাম না। কলিকাতায় যদি তোমার এত দিন থাকিতে হইবে, তবে আমি কেনই বা নিকটে গিয়া পদসেবা না করি? এ বিষয়ে আমার বিশেষ মিনতি; ছকুম পাইলেই ছুটিব।

একটা বালিকা কুড়াইয়া পাইয়া কি আমাকে ভুলিলে? অনেক জিনিযের কাঁচারই আদর। কাঁচা পেয়ারা, কাঁচা শশা লোকে ভালবাসে, নারিকেলের ডাবই শীতল। এ অধম স্ত্রীজ্ঞাতিও বৃঝি কেবল কাঁচা মিঠে? নহিলে বালিকাটি পাইয়া আমায় ভুলিবে কেন?

তামাসা যাউক, তুমি কি মেয়েটিকে একবারে স্বন্ধত্যাগ করিয়া বিলাইয়া দিয়াছ ? নহিলে আমি সেটি তোমার কাছে ভিক্ষা করিয়া লইতাম। মেয়েটিতে আমার কাজ আছে। তুমি কোন সামগ্রী পাইলে তাহাতে আমার অধিকার হওয়াই উচিত, কিন্তু আজি কালি দেখিতেছি, তোমার ভগিনীরই প্রা অধিকার। কমল যদি আমায় বেদখল করে, আমি বড় ছঃখিত হইব না।

মেয়েটিতে আমার কি কাজ ? আমি তারাচরণের সঙ্গে তাহার বিবাহ দিব। তারাচরণের জন্ম একটা ভাল মেয়ে আমি কত খুঁজিতেছি, তা ভ জান। যদি একটা ভাল মেয়ে বিধাতা মিলাইয়াছেন, তবে আমাকে নিরাশ করিও না। কমল যদি ছাড়িয়া দেয়, তবে কুন্দনন্দিনীকে আসিবার সময়ে সঙ্গে করিয়া লইয়া আসিও। আমি কমলকেও অনুরোধ করিয়া লিখিলাম। আমি গহনা গড়াইতে ও বিবাহের আর আর উল্যোগ করিতে প্রবৃত্ত হইলাম। কলিকাতায় বিলম্ব করিও না, কলিকাতায় নাকি ছয় মাস থাকিলে মান্থ্য ভেড়া হয়। আর যদি কুন্দকে স্বয়ং বিবাহ করিবার অভিপ্রায় না করিয়া থাক, তবে সঙ্গে লইয়া আসিও, তুমি আসিলেই বিবাহ দিব। যদি নিজে বিবাহ করিবার অভিপ্রায় করিয়া থাক, তবে বল, আমি বরণ ডালা সাজাইতে বসি।"

তারাচরণ কে, তাহা পরে প্রকাশ করিব। কিন্তু সে যেই হউক, সূর্য্যমুখীর প্রস্থাবে নগেন্দ্র এবং কমলমণি উভয়ে সম্মত হইলেন। স্কুতরাং স্থির হইল যে, নগেন্দ্র যথন বাড়ী যাইবেন, তখন কুন্দকে সঙ্গে করিয়া লইয়া যাইবেন। সকলে আহলাদ পূর্ব্বক সম্মত হইয়াছিলেন, কমলও কুন্দের জ্বন্থ কিছু গহনা গড়াইতে দিলেন। কিন্তু মন্ত্র্যা ত চিরান্ধ! কয়েক বৎসর পরে এমত এক দিন আইল, যথন কমলমণি ও নগেন্দ্র ধূল্যবলুষ্ঠিত হইয়া কপালে করাঘাত করিয়া ভাবিলেন যে, কি কুক্ষণে কুন্দনন্দিনীকে পাইয়াছিলাম ? কি কুফণে সূর্য্যমুখীর পত্রে সম্মত হইয়াছিলাম।

এখন কমলমণি, সূর্য্যমুখী, নগেন্দ্র তিন জ্বনে মিলিত হইয়া বিষবীজ্ঞ রোপণ করিলেন। পরে তিন জনেই হাহাকার করিবেন। এখন বজ্রা সাজাইয়া, নগেন্দ্র কুন্দকে লইয়া গোবিন্দপুরে যাত্রা করিলেন।

কুন্দ স্বপ্ন প্রায় ভূলিয়া গিয়াছিল। নগেন্দ্রের সঙ্গে যাত্রা কালে একবার তাহা স্মরণ পথে আসিল। কিন্তু নগেন্দ্রের কারুণ্যপূর্ণ মুখকান্তি এবং লোকবৎসল চরিত্র মনে করিয়া কুন্দ কিছুতেই বিশ্বাস করিল না যে, ইহা হইতে তাহার অনিষ্ট হইবে। অথবা কেহ ২ এমন পতঙ্গ-বৃত্ত যে, জ্বলস্ত বহ্নিরাশি দেখিয়াও তন্মধ্যে প্রবিষ্ট হয়।



পিবীর সকল দেশেই প্রায় দেখিতে পাওয়া যায় যে, জাতিভেদে মন্তুয়ের পরিচ্ছদ-প্রণালীর এক একটা স্বতন্ত্র নিয়ম আছে, এবং মন্তুয়ের অবস্থার উন্নতির সহিত বন্ত্রাদি ব্যবহারের নিয়মও উৎকৃষ্ট হইয়া আইসে। এই প্রথাটা এত সাধারণ যে, মন্তুয় জাতির মধ্যে কে সভ্য, কে অসভ্য, পরিচ্ছদ দৃষ্টি মাত্রেই বলা যাইতে পারে; এবং তদ্বারা কে কোন্ দেশের বা কোন্ জাতীয় লোক, প্রায়ই বৃঝিতে পারা যায়। এমন কি, বন্তু অসভ্য জাতিরাও যে সর্ব্বাঙ্গে উল্কি ব্যবহার করিয়া থাকে, তাহাতেও পরস্পরের মধ্যে প্রভেদ আছে; দেখিলে বুঝা যায়, কে কোন্ জাতীয় বন্তু।

কিন্তু আমরা "বড় লোক!" আমাদিগের পরিচ্ছদ দৃষ্টে আমরা কোন্
জাতাঁয়—বতা কি সভা—ভাগ বিচার করিয়া উঠা বিধাতারও অসাধ্য।
কেহ যদি এ দেশের কোন সভামওলী অথবা জনতার প্রতি একবার নিরীক্ষণ
করিয়া দেখেন, তবে বুঝিতে পারিবেন, সেটা কি ছরহ ব্যাপার। আমরা যে
কত বার কত দিন অবাক্ হইয়া এই রহস্ত দেখিয়াছি, বলিতে পারি না।
অপরসাধারণের কথা থাক; ভদ্রলোকের কথাই মনে কর। যখন টাউন্হলে
কোন সভা হয়, তখন বড় বড় চেরেট্, ক্রহম্, ফেটিন, আপিসজ্ঞান, এবং
পাল্লিগাড়া চড়িয়া স্থসভিত্ত বাবুরা সমবেত হইতে থাকেন। কিন্তু
বেশবিন্তাশ দেখিয়া উহারা যে কোন্ জাতীয় লোক, এক জাতীয় কি না, এবং
কোথা হইতে উপস্থিত হইলেন, স্থির করিয়া উঠে কাহার সাধ্য। স্ব্যালোক
কি চন্দ্রলোক হইতে নামিতেছেন, অথবা ভূলোকবাসী, ছন্নবেশ ধারণ করিয়া
মন্ত্র্য জাতিকে বঞ্চনা করিতেছেন, নিরূপণ করা বৃদ্ধির অগম্য। কেহ বা
অতিবৃদ্ধ প্রেপিভামহের আমলের পুচ্ছবিশিষ্ট জামাজোড়া, কেহ বা বৃক্কাটা
কাবা, কেহ বা ঝক্মকে সাটিন মক্মলের চোস্ত চাপকান, কেহ বা দোছল্য-

মান চোগা, লবেদা, কেহ বা আল্পাকা পাইনাপেলের আদ্সাহেবি চায়না কোট, কেহ বা বৃক্ফোলান পূরোসাহেবী কামিজ কোট, কেহ বা ইজের চাপকানের উপর পাটকরা অথবা কোচান চাদর, কেহ বা স্থধু ধুতি চাদর পরেই আসিয়াছেন। তাহাতে আবার শাদা, কালো, গোলাপী, বেগুনে, জরদা, সবুজ, নীল রঙ্গের বিচিত্র শোভা। মধ্যে২ ফুট্কি, ফুলকাটাও দেখিতে পাওয়া যায়। মস্তকের সভ্জা আরো অদ্ভূত। মরেশা, মোগ্লাই, আমামা সামলা, ক্যাপ, টোপর, টুপি, তাজ—কত শত প্রকার, তাহার সীমা পরিসীমা নাই।

পাঠকগণ স্মরণ করিও, এসকল ইংরাজী ধরণের সভায় সভাস্থ হইবার পোশাক। দেশীয় সামাজিক কার্য্যোপলক্ষে সভাস্থ হইবার পরিচ্ছদপদ্ধতি অন্যরপ। তখন, ছুএকটা শিশু ও বুদ্ধ বালক ছাড়া প্রায় সকলেই বিলাতি-মিশনো দেশীচেলে সজ্জা করিয়া আইসেন। ধুতিচাদর হাফ্ মোজা, ফুল মোজা এবং স্কুছবা পিরাণেরই ধুম পড়ে যায়। কালাপেড়ে, লালপেডে, নরুনপেডে, খডকেপেডে, বিছাসাগরপেডে অথবা শাদাপেডে— ফিনফিনে ঢাকাই, শান্থিপুরে, সিমলের ধুতি এবং তত্পযুক্ত মীহি মল্মল্, ঢাকাই বা কেরেপের উড়ানীতে দালান, উঠান, বৈঠকখানা, বারাণ্ডা ফর্ফর করতে থাকে। পিরানের ত কথাই নাই, কতই রকমের, কতই রঙ্গের, শতই ফেসিয়নের চিত্রবিচিত্র করা ; দেখিলেই ছুচারদণ্ড অবাক্ হইয়া থাকিতে হয়। ফলে, পোশাকেঁর চাক্চকা এবং অসমদৃশ্তার সম্বন্ধে পৃথিবীর কোন জাতিই আমাদিগের সহিত তুলনা দিতে পারেন না। এ বিষয়ে আমাদিগেরও রুচি এবং প্রাবৃত্তির সীমা নাই। বোধ হয়, নিউজিলণ্ড হইতে মারম্ভ করিয়া পৃথিবীর অপর প্রায়ভাগ গ্রীণলণ্ড পর্য্যন্ত খুঁজিয়া সকল জাতীয় এক একটা মনুষ্য অথব। দ্বিপদ বহু একত্র করিলে যত প্রকার পরিচ্ছদের সমাবেশ হয়, আমাদিগের মধ্যে তত্ত্বাবতেরই অনুরূপ আছে। স্থৃতরাং আমরা "বড লোক।"

অনেক দিন আমরা মনে মনে ভাবিয়াছি যে, পৃথিবীর মধ্যে আমরা একটা প্রধান জ্ঞাতি—অতি সভ্যা, বৃদ্ধিমান-বিদ্ধান ও বিচক্ষণ, তথাপি এপর্য্যন্ত এই একটা সামান্ত বিষয়ের কিনারা করিয়া উঠিতে পারিতেছি না কেন! যে যখন আসিয়া আমাদিগকে পদানত করে, তখনি তাহাদের বস্ত্রাদির অন্তুকরণ করি। অন্তুকরণ ভিন্ন কি আমাদিগের উপায় নাই!

অথবা যে কোন রকম হউক, এমন একটা পোশাক অমুকরণ করিতে পারা যায় না, যাহা সকল সময়ে, সকলের জ্বন্ত, সর্ব্ব বিধায়ে উপযোগী হইতে পারে 

পারে 

আমাদিগের পিতৃপৈতামহিক যে বস্তাদি আছে, বিস্তর বিবেচনা করিয়া দেখিয়াছি, তাহাতে সকল দিক রক্ষা হয় না। ধুতি আর চাদর বড় আরামের জ্বিনিস বটে, এবং ভাহা পরিধান করিয়া সর্বাঙ্গে বায়ুসেবন করা অপেক্ষা, বোধ হয়, উপপদেয় আর কিছুই নাই। কিন্তু ভব্যতা রক্ষা এবং লঙ্কা নিবারণের পঙ্গে তাহাতে সময়ে সময়ে মহা গোলোযোগ উপস্থিত হয়। বলিতে পারি না, এ বিষয়ে, মহাশয় ব্যক্তিরা কি স্থির করিয়াছেন, কিন্তু আমাদিগের সামাত্য বৃদ্ধিতে, থান্ধুতিই হউক আর দিশি মীহি ধুতিই হউক, ব্যবহারের বিরুদ্ধে একটা বিশেষ প্রতিবন্ধক আছে। আমরা বাঙ্গালি **জাতি** —অতি সাবধান—বিবেচক—বিপদ অথবা উৎপাতের উন্তমেই পলায়ন করিতে অভিশয় পট, স্বভরাং সেই কার্যাটি যাহাতে নির্কিন্দ্রে সমাধা হয়, ভত্নপযোগী বস্ত্রাদি ব্যবহার করাই আমাদিগের কর্ত্তব্য। ধৃতিচাদরে সেই অতি প্রয়োজনীয় কার্যোর অতিশয় ব্যাঘাত জন্ম। ছটিবার সময়, বিশেষতঃ ছুটিয়া পলাইবার সময়, কাছা কি কোঁচা খুলিয়া গেলে, লোকের নিকট অসম্ভ্রম এবং হাস্তাম্পদ হইতে হয়। নত্বা ধৃতিচাদর মন্দ নয়। আমাদের দেশের লোক স্থানী, স্বপুরুষ বটে, বিবস্ত্র হইলে ক্ষতি নাই, বরং অঙ্গুমোষ্ঠ্ব স্তুচারুরূপে প্রকাশ পায়; স্তুত্রাং যত মল্ল এবং পাতলা কাপড় ব্যবহার করা যায়, ততুই ভাল ; এবং তওজন্য আমরাও পাতলা কাপড় ব্যবহার করিয়া থাকি। কিন্তু পলাবার উপায় কি ৮ সেইটিই আমাদের পক্ষে বিষম সমস্তা। অনেক সময়ে ইহাও ভাবিয়াভি যে, হিন্দুস্থানী কিম্বা মহারাষ্ট্রীয়দিগের স্থায় মালকোঁচ। করিয়া ধুতি পরাই আমাদিগের পক্ষে সর্কাপেকা শ্রোফ্রর। কিন্তু ভাহাতেও, গুরুতর না ইউক, একটা আপত্তি আছে। আমরা যে জোরোয়ার জাতি এবং যেরপে দীর্ঘকায়, ঐ প্রকার মল্লবেশ ধারণ করিলে পাছে তাল্-পাতার সিপাতির মত দেখায়—আমাদিগের এই আশক্ষা। যাহা হউক, দে বিষয়ের ইতিকাণবৃত্তে কর্তারাই স্থির করিবেন, আমাদিগের **ক্ষুত্র বৃদ্ধিতে** পরিচ্ছদ সম্বন্ধে আমাদের রুচির কিঞ্ছিৎ খব্দতা এবং সমতা করি**লেই ভাল** হর । অভঃপর গিল্লীপক্ষে কিরূপ, একবার দেখা আব**শ্য**ক।

ঘরের লক্ষ্মীদের বেশ ভূষার কথা উত্থাপন করা বড় বালাই। বিন্দুমাত্র ্মের্য্যাদার কথা বলিলে কতা গিন্ধী উভয়েরই নিকটে লাঞ্ছনার ভাজন হুইতে হয়, এবং ঘরে বাহিরে ভাল করে মাথা তুলে মুখ দেখান ভার হইয়া উঠে। কিন্তু আমাদের সে ভয় নাই, কারণ এ দেশের স্ত্রীলোকদিগের পরিচ্ছদ সম্বন্ধে যত্তপি নিন্দা করিবার কিছুমাত্র আবশ্যকতা থাকিত, তাহা হইলে এ কঠিন বিষয়ে আমরা হস্ত ক্ষেপণ করিতাম না। ছিদ্রান্তুসন্ধানের তিলান্ধিমাত্র স্থল নাই বলিয়াই আমরা ইহার উল্লেখ করিতেছি। স্ত্রীজাতি জগতের শ্রেষ্ঠ— সকল সৌন্দর্য্যের চরম সীমা। তাহাদিগের অঙ্গ অবয়ব এবং লাবণ্যমাধুরী যতই প্রকাশ পায়, ততই জগতের শোভাবৃদ্ধি হয়। চক্ষুরিন্দ্রিয় তৃপ্ত করিবার নিমিত্ত জ্রীলোকের অঙ্গুসোষ্ঠবের তুল্য আর কি পদার্থ আছে ? তবে যে বর্বরজ্ঞাতীয় বিবস্ত্রা স্ত্রীলোক দেখিয়া আমাদিগের মনে অত্যন্ত ঘুণা এবং বিতৃষ্ণার উদ্রেক হয়, তাহাদিণের কদর্য্যতাই তাহার একমাত্র কারণ। বিবস্ত্রা স্ত্রীলোক বলিয়া নয়, বোধ হয় বিকট্সর্ভি রাক্ষ্মী বলিয়াই আমরা তাহাদিগকে মশ্রদ্ধা এবং ঘুণা করি। কিন্তু, এ দেশের স্ত্রীলোকেরা অপুসরার স্থায় স্থন্দরী, মুখ্ন্রী ও অঙ্গমোষ্ঠ্য অতি চমৎকার। এতাদৃশ অপ সরাদিগের অঙ্গ অবয়ব অনাবৃত না রাখিয়া কোন স্বর্রসক পুরুষ প্রাণ-ধারণ করিতে পারে ৮ আমাদিগের দেশের লোক অতিশয় রসজ্ঞ, ভজ্জ্যুই এ দেশের মোহিনীগণকে একখানি দশহাত কাপড়ের শাড়ী পরাইয়া রাখিয়াছেন। স্ত্রীলোকদিগের লঙ্চা নিবারণ এবং সৌন্দর্য্য প্রকাশের এমন কৌশল বোধ হয়, কোন দেশে, কস্মিন কালে, কোন জাতিতেই উদ্ভাবন করিতে পারে নাই'। অস্তাজ অসভা জাতিরা স্ত্রীলোকদিগকে কৌপীন অথবা পত্রাচ্ছাদন পরাইয়া রাখে, কিন্তু সভা বাঙ্গালিরা একথানি প্রমাণ শাভী প্রাইয়াছেন। ইহাতে দৃষ্টিকঠোরও হয় না, অথচ অনায়াসে সর্কাঙ্গের শোভা দেখিতে পাওয়া যায়।

আমরা যখন কোন সর্বাঙ্গস্থন্দরী বাঙ্গালি স্ত্রীলোককে বেশ ভূষা করিয়া যাইতে দেখি, তখন মনে মনে আমাদের দেশের লোকের বিচক্ষণতা ও অগাধ বৃদ্ধির যে কত প্রশংসা করি, তাহা এক মুখে ব্যাখ্যা করিতে পারি না। কিন্তু স্বপরিবারস্থ কাহাকেও দেখিলেই কিঞ্চিৎ জড়সড় হুইতে হয়।

কালক্রমে সভ্যতার ক্রমশঃ কৃদ্ধি হইতেছে, স্থতরাং এ দেশের স্ত্রীলোক-দিগের পরিচ্ছদও ক্রমশঃ আরো উৎকৃষ্ট হইয়া উঠিতেছে। পূর্ব্বে শাড়ীখানি পূরো দশ হাত না হউক, মোটা গোচের ছিল। ক্রমে চক্রবেড়, চন্দ্রকোণা, বঙ্গদৰ্শন

শান্তিপুর, কল্মে, সিমূলে, ঢাকাই ঢপে, সূক্ষ্ম, অতিসূক্ষ্ম হইয়া আসিয়া এক্ষণে কেরেপে দাঁড়াইয়াছে। বোধ হয়, আর কিছুদিন পরেই মাকড়সার জালে পরিণত হইবে, অথবা এ দেশের স্ত্রীলোকেরা পুনর্ববার স্বভাবের সরল ভাব ধারণ করিবে। তাহাতেও আমরা ক্ষতি বোধ করি না; কারণ আমাদের দেশের গৃহিণীরা অন্তঃশুরবাসিনী এবং তাঁহাদের স্থায় পতিপরায়ণা সতী কুত্রাপি নাই ৷ ইহাদের প্রপ্রফ্রের নয়নগোচর হইবার সম্ভাবনা নাই এবং নয়নগোদর হইলেই বা লড়্চার বিষয় কি 

কৈহ কেহ আপত্তি করিতে পারেন যে, এক্ষণকার স্ত্রালোকদিগের মধ্যে অনেকে অন্তঃপুর পরিত্যাগ করিতে প্রস্তুত হইয়াছেন। কিন্তু আমরা কত ভদু, মাতব্বর লোককে তাঁহাদিগের পরিবারগণকে একখানি শাড়া পরাইয়া রেলওয়ের গাড়ী এবং সভাস্থলে লইয়া যাইতে দেখিয়াছি; তাহাতে তাঁহাদিগের মনে কিছুমাত্র মালিতা জন্মে নাই, এবং সেই সকল যোষাদিগের মনেও কিছুমাত্র লঙ্জা হয় না। ফলে আমাদিগের বিবেচনায় এমন স্বরূপা সভী লক্ষ্মীদিগকে বিবস্ত্রা করিয়। লোকালয়ে পাঠাইতে কোন আপত্তি ইইতে পারে না। আমাদিগের ঘরের গিন্ধী যজপি লোকালয়ে বাহির করিবার যোগ্য হইতেন, তবে আমরাও তাহাই করিতাম। কিন্তু সঙ্গে ধাইতে লক্ষা বোধ হইত।

পূর্বে আমরা কখন কখন মনে করিতাম যে, আমাদের দেশের স্থালোকদিগকে যিভদি স্থালোকদিগের পোশাক দিবা সাজে এবং উহাঁদিগকে কখন লোকালয়ে আনিতে হুইলে এরপ পোশাক পরাইয়া বাহির করাই করবা। কিন্তু এফাণে দেখিতেছি, আমাদিগের সেটি ভ্রম—যদি এক প্রমাণ শাড়াতেই ঘরে বাহিবে আনায়াসে চলে, তবে এমন মনোহারিণী শাড়ীকে পরিত্যাগ করিতে কে উপদেশ দিতে পারে গুপরন্তু যভই দেখিতেছি, তুইই আমাদিগের প্রতিতি জন্মিতেছে যে, আমরা অতি স্ববাধ, বিজ্ঞ, রসজ্ঞ এবং যথার্থই বিচক্ষণ লোক; সংক্ষেপে—"আমরা বড়লোক!"



স্থাত কাহাকে বলে ? সকলেই জানেন যে, স্তর্বিশিষ্ট শব্দই সঙ্গীত, কিন্তু স্থার কি ?

কোন বস্তুতে লপর বস্তুর আঘাত হইলে, শদ জন্মে; এবং আহত পদার্থের প্রমাণু মধ্যে কম্পন জন্মে। সেই কম্পনে, তাহার চারি পার্থস্থ বায়ুও কম্পিত হয়। যেমন সরোবরমধ্যে জলের উপরি ইপ্টকখণ্ড নিক্ষিপ্ত করিলে, ক্ষুত্র হরক্ষমালা সমৃদ্ধত হইয়া চারি দিকে মণ্ডলাকারে ধাবিত হয়, সেই রূপ কম্পিত বায়ুর তরক্ষ চারি দিকে ধাবিত হইতে থাকে। সেই সকল তরক্ষ কর্নমধ্যে প্রবিষ্ঠ হয়; কর্নমধ্যে এক খানি স্ক্ষ্ম চর্ম্ম আছে। এই সকল বায়বায় তরক্ষ পরম্পারা সেই চন্মোপরি প্রহত হয়; পরে তৎসংলগ্ন অস্তি প্রভৃতি দ্বারা শ্রাবণ ধমনীতে নাত হইয়া মস্ক্ষ্ম মধ্যে প্রবিষ্ঠ হয়। ভাহাতে আমরা শক্ষাকৃত্ব করি।

মত এব বায়ুর প্রকম্প শব্দ জ্ঞানের মুখ্য কারণ। দার্শনিকেরা স্থির করিয়াছেন যে, যে শব্দে প্রতি সেকেণ্ডে ৫৮,০০০ বার বায়ুর প্রকম্প হয়, তাহা মামরা শুনিতে পাই, তাহার মধিক হইলে শুনিতে পাই না। মসূর সাবর্তি মবধারিত করিয়াছেন যে, প্রতি সেকেণ্ডে ১৪ বারের নানসংখ্যক প্রকম্প যে শব্দে, সে শব্দ আমরা শুনিতে পাই না। এই প্রকম্পের সমান নাত্রা স্থারের কারণ। ছইটি প্রকম্পের মধ্যে যে সময় গত হয়, তাহা যদি সকল বারে সমান থাকে, তাহা হইলেই স্থর জন্মে। গীতে তাল যেরূপ, মাত্রার সমতা মাত্র—শব্দ প্রকম্পে সেই রূপ থাকিলেই স্থর জন্মে; যে শব্দে সেই সমতা নাই, তাহা স্থর রূপে পরিণত হয় না। সে শব্দ "বেমুর" অর্থাৎ গণ্ডগোল মাত্র। তালই সঙ্গীতের সার।

এই সুরের একতা বা বহুছই সঙ্গীত। বাহু নিসর্গ তত্ত্বে সঙ্গীত এই রূপ, কিন্তু তাহাতে মানসিক সুখ জ্বাে কেন ? তাহা বলি।

সংসারে কিছুই সম্পূর্ণ উৎকৃষ্ট হয় না। সকলেরই উৎকর্ষের কোন আংশে অভাব, বা কোন দোষ আছে। কিন্তু নির্দ্দোষ উৎকর্ষ আমরা মনে কল্পনা করিয়া লইতে পারি —এবং একবার মনোমধ্যে তাহার প্রতিমা স্থাপিত করিতে পারিলে তাহার প্রতিমৃত্তির স্কুন করিতে পারি। যথা, সংসারে কখন নির্দ্দোষ স্থান্দর মন্তুম্ম পাওয়া যায় না; যত মন্তুম্ম দেখি, সকলেরই কোন না কোন দোষ আছে; কিন্তু সে সকল দোষ ত্যাগ করিয়া, আমরা স্থানর কান্তি মাত্রেরই সৌন্দর্য্য মনে রাখিয়া, এক নির্দ্দোষ মূর্ত্তির কল্পনা করিতে পারি। এবং তাহা মনে কল্পনা করিয়া নির্দ্দোষ প্রতিমা প্রস্তরে গঠিত করা যায়। এইরূপ উৎকর্ষের চরম স্প্রিই কাব্য চিত্রাদির উদ্দেশ্য।

যেমন সকল বস্তুরই উৎকর্ষের একটা চরম সীমা আছে, শব্দেরও তদ্রপ। বালকের কথা মিষ্ট লাগে; যুবভীর কণ্ঠস্থর মুগ্নকর; বক্তার স্বরভঙ্গাই বক্তৃতার সার। বক্তৃতা শুনিয়া যত ভাল লাগে, পাঠ করিয়া তত ভাল লাগে না, কেননা সে স্বরভঙ্গী নাই। যে কথা সহত্রে বলিলে তাহাতে কোন রস পাওয়া যায় না, রসিকের কণ্ঠভঙ্গীতে তাহা অত্যন্ত সরস হয়। কথন ২ একটি মাত্র সামাত্য কথায়, এত শোক, এত প্রেম, বা এত আফ্রাদ ব্যক্ত হইতে শুনা গিয়াছে যে, শোক বা প্রেম বা আফ্রাদ জানাইবার জত্য রচিত স্তুণীর্ঘ বক্তৃতায় তাহার শতাশে পাওয়া যায় না। কিসে এরপ হয় ও কণ্ঠভঙ্গীর গুণে। সেই কণ্ঠভঙ্গীর অবশ্য একটা চরমোৎকর্ষ আছে। সে চরমোৎকর্ষ অত্যন্ত স্থকর হইবে, তাহাতে সন্দেহ কি ও কেননা সামাত্য কণ্ঠভঙ্গীতেও মনকে চঞ্চল করে। কণ্ঠভঙ্গীর সেই চরমোৎকর্যই সঙ্গীত। কণ্ঠভঙ্গী মনের ভাবের চিক্ত। অতএব সঙ্গীতের দারা সকল প্রকার মনের ভাব

ভক্তি, প্রেম ও হাহলাদবাচক সঙ্গীত, সকল সময়ে, সকল দেশে, সর্বব লোকমধ্যে আছে। কেবল খলতা-ব্যঞ্জক সঙ্গীত নাই। যাহাতে রাগ দ্বোদি প্রকাশ পায়, সে সকল শব্দ গীত-মধ্যে নহে। রগবান্ত প্রভৃতি আছে সত্য, কিন্তু এ সকল বান্ত হিংসা প্রবাচক নহে; কেবল উৎসাহ-বর্দ্ধক মাত্র। কল্পনার দ্বারা আমরা রাগ হাহন্বার প্রভৃতি খলভাবের বর্ণনা গীতে ভাবসিদ্ধ করিতে চেষ্টা করি, কিন্তু সে বর্ণনা কল্পনা প্রভিষ্ঠিত মাত্র; বৃঝাইয়া না দিলে, বৃঝা যায় না। অতএব এ সকল গীত স্বভাবসঙ্গত নহে। শোক-প্রকাশক গীত আছে, গীত মধ্যে তাহা অতি মনোহর। কিন্তু শোক ক্রুরভাব নহে, ভক্তি ও প্রেমবাচক।

সকল দেশে সকল জাতি মধ্যে সকল কালে সঙ্গীত আছে। এবং সকল দেশে সকল কালে সর্ব্ব লোকেই ইহা আদরণীয়। কিন্তু সর্ব্ব স্থানে ইহার উৎকর্ষ সমরূপ নহে; অনেক দেশের ও জাতির গীত উৎকৃষ্ট নহে। বৃদ্ধি-সভ্যতাতারতম্যে ও কাল প্রভাবে ভাল, মন্দ, মধ্যম ইত্যাদি হইয়াছে। বংশ ভেদে সঙ্গীতেরও প্রভেদ দেখা যায়। কাফ্রিদিগের, প্রাচীন আমেরিকান অর্থাৎ ইণ্ডিয়ানদের, যিহুদী বংশের ও আর্য্যবংশের গীতপ্রণালীতে অনেক বিভিন্নতা দেখা যায়। মন্থ্য সমূহ এক স্বভাবাপার; সঙ্গীত স্বভাবপ্রবাচক শব্দ; বংশভেদে নিতাত্ব ভিন্ন হঠকের, এমত নহে। কিন্তু সকল জ্বাতি সমশক্তি বিশিষ্ট নহে, এই কারণে সঙ্গীতেরও তারতম্য হইয়াছে। সকল জ্বাতিমধ্যে আর্য্য জ্বাতি শ্রেষ্ঠ; এ জ্ব্যু আর্য্য জ্বাতির গ্রীত প্রণালীও শ্রেষ্ঠ।

উত্তরাঞ্চলে আর্য্য বংশের আদি বাসস্থান। তথা হইতে তাহারা সময়ে সময়ে ভিন্ন ভিন্ন দেশে বসতি করিয়াছে। কোন কোন শাখা অতি পূর্বকালে, কোন কোন শাখা তৎপরে, কোনং শাখা অন্য শাখার সহিত একত্রে দেশ ত্যাগ করে। কিন্তু সকলের ভাষার ও প্রাচীন ধর্মের এবং বাবহারের সাদৃশ্য দেখা যায়। সঙ্গাতের প্রণালীতেও তদ্রপ; দেশ কাল পার ও অবস্থা ভেদে এই সাদৃশ্যের অনেক বৈলক্ষণ্য হইয়াছে। কিন্তু মূল সকলেরই এক। সকলেরই সপ্ত স্ত্রর, হ্রপ্ন দীর্ঘ প্লুত ভেদে উচ্চারণ ও সময়ের নির্দেশ; একত্রিত পর সমূহের ধ্বনি ও গাম্ভীর্য্যে আস্থা এবং স্কুরের নাম ও গ্রামের ঐক্য একরপ। এসকল বিষয় ক্রমে প্রস্থাবের নিম্নভাগে বোধ হয়, সপ্রমাণ হইবেক।

স্থারের এবং সময়ের একমাত্র মিলন দ্বারা একেই অথবা অনেকের এক ত্রিত হইয়া বেদ্ধ্বনি করা আমাদের আদি সঙ্গীত। অপরই সঙ্গীতও ডিল। কালে সে সকল পরিমার্ভিত্তও পরিশোধিত ইইয়া পুরাণাদিতে বিনাস্ত ইইয়াছে। সঙ্গীত তুই প্রকার; গীত ও বাজ। কোন বিভাই প্রথমোৎপত্তিকালে উৎকর্ম প্রাপ্ত হয় না, ক্রমে তাহার উন্নতি হয়; বাদাও তৎপ্রথাগত। পিনাক, তানপুরা প্রভৃতি সামান্ত যন্ত্র সকল ইহার উদাহরণ। মৃদক্ষ, বোধ হয়, দেশীয়যন্ত্র; সাঁওতাল হইতে প্রাপ্ত। সেতার এই মত নহে!

যেমন প্রাচীন কবিগণই উৎকৃষ্ট কবি, তেমনি প্রাচীন হিন্দু-গীত-প্রণালীও আশ্চর্যা। গীতে কেবল বৃদ্ধির প্রাথর্য্য, কল্পনা, ভাব ও মনোযোগ আবশ্যক। প্রাচীনেরা এই সকল বিষয়ে মহাবলবিশিষ্ট ছিলেন, সহজেই গীতের অসাধারণ উন্নতি করিয়াছিলেন।

নাভি, কণ্ঠ এবং তালু, স্থরের তিন স্থান পৌরাণিকেরা নির্দেশ করিয়াছেন। একং স্থলসমূৎপন্ন স্থরকে একং গ্রাম কছে। একং গ্রামে সাতং সূর অর্থাৎ সা রি গা মা পা ধা নী। প্রথম পঞ্চম ও সপ্তম স্থর বাতীত অপর সকল স্থরের তীরতা ও কোমলতা থাকাতে, সে সকলকে অর্দ্ধ স্থর বলিয়া গণনা করা হইয়াছে। সহজেই সংলগ্ন স্থরের সংখ্যা ১২টী মাত্র। প্রাচীনের। তার ও কোমল অর্থাৎ অর্দ্ধ স্থর সকলকে এত ভাগে বিভাগ করিয়াছেন যে, তাহা ভাবিলে আশ্চর্যা বোধ করিতে হয়। ইহা তাহাদের বৃদ্ধি ও মনোগোগের এবং বিচারশক্তির পরিচয় বটে, কিন্তু বারটী স্থরই সহজ্সাধা এবং সামান্তরে আবশ্যক।

সকল গীতে সকল স্থানের আবশ্যক হয় না; কোন গীতে সাত, কোন গীতে কিন, কোন গীতে পাচ ইত্যাদি আবশ্যক হয়। অতএব সকল গীতকে ভাগেই বিজ্যন্ত করিয়া কোনই গীতকে সম্পূর্ণ, কোনই গীতকে সন্ধার্ণ, কোনই গীতকে খাড় ওড় বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন। বিবিধ বিভাগের গীত সকল পুনশ্চ সময়, ভাব এবং লাবণা অন্তুসানে রাগ রাগিণী আখ্যায় শ্রেণাভুক্ত হইয়াছে। প্রাচীন হিন্দুদিগের এক অন্তুত কমতা এই দেখা যায় যে, অসাম বুদ্ধি ও তর্ক কৌশলে তাহারা কি ধর্মশাস্ত্র, কি তর্কশাস্ত কি অপর বিজ্ঞা, সকলকেই পুজান্তপুদ্ধা বিচার পূর্বক প্রণালাবদ্ধ করিয়া গিয়াছেন; আবার প্রত্যেক ভাগকে দেহবিশিষ্ট ও পরিচ্ছদবিশিষ্ট করিয়া শ্রেণীভুক্ত করিয়াছেন। সঙ্গাতেরও তদ্ধা। যেমন ভাষার দ্বারা কথা কহিয়া ভাব প্রকাশ করা যায়, চিত্রকর্মের দ্বারা চিত্রের ভাবকে অবয়ব দেওয়া বায়, নিরর্থ-শন্দময় স্থানের দ্বারাত সেইরূপ হইতে পারে। হত্তস্থা অতি চনৎকার নিয়ম সকলের বিধান হইয়াছে। পূর্বেই কথিত ইয়াছে যে, সূর কণ্ঠভঙ্গীর চরমোৎকর্ষ। কণ্ঠভঙ্গী বিশ্বেষ মনের কোন বিশেষ ভাব ব্যক্ত হয়। এমত অবস্থায় সহজেই বৃশা ঘাইতেছে যে,

কতকগুলিন স্থর বাছিয়া২ একত্রিত করিলে কোন একটি বিশেষ মানসিক ভাব স্থাপপ্ত হইয়া ব্যক্ত হইবে। এইরূপ স্থর সমূহের সমষ্টিকে রাগ রাগিণী কহে। এক একটা রাগ বা রাগিণীর দ্বারা এক একটা পৃথক চিত্তবিকার বা নৈসর্গিক দৃশ্য অমুকৃত হয়। বসন্ত সময়ের অন্তর্রূপ বসন্ত রাগ, বর্ধার অমুরূপ মেঘ রাগ, শোকের অমুরূপ জয় জয়ন্তী, বিরহের অমুরূপ ললিত ইত্যাদি।

কোন২ ইউরোপীয় পণ্ডিত বলেন যে, প্রাচীন কালে ভারতবর্ষে লিপি বিছা ছিল না, \* বেদ ও মানবাদি ধর্মশাস্ত্র সকলই গোত্র ও প্রবরের প্রমুখাৎ মুখে আসিতেছিল। সঙ্গীতের বিষয়ও সেই মত। সঙ্গীতে ভরত ও হনুমানের মত প্রধান। আমরা স্মরণ শক্তি প্রভাবে মুখে মুখে প্রাচীন সঙ্গীত সকল প্রাপ্ত হইয়াছি, কিন্তু অনেক প্রাচীন রাগ রাগিণী বিলুপ্ত হইয়াছে, এবং আরও অনেকের এখনও বিলুপ্ত হইবার সম্ভাবনা। দেশহিতৈষিরা সম্প্রতি লেখার দ্বারা রাগ রাগিণীগণকে চিরস্থায়ী করিতে আরম্ভ করিতেছেন; ইহা পরম স্থাপর বিষয়। যে২ মহোদয় ইহা করিতেছেন, তাঁহারা সকল বাঙ্গালির দহ্যবাদ ও প্রেমের ভাজন।

মুসলমানদিগের দারা ভারতবর্ষ অধিকৃত হইলে তাহারা এ দেশে বসতি করে। মুসলমানের আগমনে ভারতবর্ষের অনেক লাভ হইয়াছে। সঙ্গাত বিষয়েও তাহা দেখা যায়।

মুদলমানেরা হিন্দুদিগের অনেক আচার ব্যবহার গ্রহণ করিয়াছে এবং দঙ্গাঁত শাস্ত্র আত্যোপান্ত গ্রহণপূর্বক নান। উন্নতি সাধন করিয়াছে। অর্থবায় ও উৎসাহের দ্বারা সঙ্গাত অনুশীলন প্রবল রাখিয়াছিল, এবং যত্ত্বের দ্বারা তাহার উন্নতিসাধন করিয়াছে। আশ্চর্য্য এই যে, প্রাচীন হিন্দু সঙ্গাঁতপ্রণালা কোন অংশেই ভিন্নজাতি সংসর্গে অপভ্রংশ প্রাপ্ত হয় নাই। সভাবেই রহিয়াছে। আরবী, তুরকী প্রভৃতি বিদেশীয় গীতপ্রথা ভারতবর্ষে নাই। আমাদের গীতি রীতি মাত্রেই দেশীয়। আমির খসরুর দ্বারা ৮টী দেশী গীতে বিদেশী ভাগ কিয়দংশ মিপ্রিত হইয়া সরফরদা, দেওগিরি প্রভৃতি ৮টা রাগিণা প্রস্তুত হয়। কিন্তু দেশীয়ের ভাগ এই সকল রাগিণীতে এত প্রবল যে, সে সকলকে বিদেশীয় বলিয়া জ্ঞান করা যায় না। বাধ হয় যে, দেশীয় সঙ্গাতপ্রথা উৎকৃষ্ট বলিয়া বিদেশীয় গীতপ্রথা তাহার বিকৃতি সাধন করিতে সক্ষম হয় নাই।

<sup>\*</sup> মাক্ষ মূলর এই কথা বলেন। গোল্ড ষ্টুকর তাহার প্রতিবাদ করিয়াছেন।

**িবৈশা**থ

মুস্লমানদের দ্বারা বাল্ডের অনেক উন্নতি সাধন হইয়াছে। সেতার এসরার সারক্ষ ইত্যাদি সকল যন্ত্র নব্য। গীতেরও অনেক উপকার দেখা যায়। গ্রুপদ ব্যতীত খেয়াল, টপ্পা, ঠুংরি ইত্যাদি মুস্লমানদের প্রযন্ত্রে প্রকাশ হইয়াছে, রাগরাগিণী অনেক বাড়িয়াছে, এবং তালের নৃতন পদ্ধতি ও তাহার চমৎকার পারিপাটা ইহাদের দ্বারা প্রতিষ্ঠিত।

বাঙ্গালায় বহুকাল হইতে সঙ্গীতচৰ্চ্চার আদর ও মর্য্যাদা আছে, এবং বাঙ্গালিদের বৃদ্ধি ও উৎসাহের প্রবলতায় সঙ্গীতের কয়েক নৃতন প্রণালী এদেশে প্রচলিত হইয়াছে। কবি, আখড়া, হাফ আখড়া, সঙ্কীর্ত্তন, যাত্রা, পাঁচালি এবং আড়খেমটা সম্যক্রপে বাঙ্গালিদের সামগ্রী।

ছুংখের বিষয় এই যে, পূর্ব্ব সঞ্চিত ধন সকল আমাদের বিনষ্ট হইবার সম্ভাবনা হইয়াছে। ইউরোপীয় বিভাপ্রভাবে নব্য সম্প্রদায়ের দারা এই ছুভাবনা দূর হইবার আশা হুল্যাতে যে কিরূপ আহলাদ হয়, তাহা বলা বাহুলা।

ইউরোপীয়ের। বহুকটে সঙ্গীত লেখন-প্রণালী চালনা করিয়াছেন। তাঁহারা যাহা বহুকটে প্রস্তুত করিয়াছেন, আমাদের তাঁহা সহজে গ্রহণ করামাত্র। ইহা বাঙ্গালিদিগের অবশ্য কর্ত্তব্য।

খ্রীষ্টিয়ান ধর্ম ইউরোপে প্রচলিত হইলে, প্রাচীন খ্রীষ্টিয়ানেরা আপনাপন ধর্মমন্দিরে হিব্রু গীত গান করিতেন। এই সকল গীত কখন লেখা হয় নাই: স্মরণ দারা প্রচলিত থাকে। বাস্তবিক ইউরোপীয় সঙ্গীত গ্রীক্দিগের সঙ্গাত হইতে উপিত ও প্রাপ্ত। গ্রীকদের গামা হইতে স্বরের উপান, এজন্ম গামের নাম "গমট" যাহাকে আমরা "গমক" কহিয়া থাকি। দশম শতাদ্বা পর্যান্থ, সরের সময় ও হুন্দ দীর্ঘতা, যেমন বেদে হুন্দ দীর্ঘ প্র্তু চিচ্ছের দারা চিচ্ছিত, সেই মত "নিউএস" দারা ইউরোপেও চিহ্ছিত হইত। একাদশ শতান্বাতে আরিজো নগরের গে নামক মহোদয়ের দারা গীত লেখার প্রথম প্রণালী প্রচার হয়। গে সাহেব চতুদ্ধাণ অঙ্কের দারা চারি স্থান্ত সপ্ত স্কর বিতান্ত করিয়া গীত সকল লিখিতে আরম্ভ করেন।

ক্রমে চতুদে এপেকা গোল চিহ্ন সহজ্ঞসাধ্য বলিয়া ইউরোপে প্রচলিত ইইয়াছে। গালিন নামক একজন ফ্রেঞ্চ্যান অঙ্কের দ্বারা অর্থাৎ ১, ২, ৩ ইত্যাদি চিহ্নের দ্বারা সঙ্গীতলিপি সমাধা করিতে চেষ্টা পাইয়াছিলেন। কেহ কেহ অক্ষরের দ্বারা কেহ বা ফর ও হলের দ্বারা মিপ্রিত গ্রাম ও সময় উভয় এক বারে চিহ্নিত করিতে চেষ্টা পাইয়াছেন। সে যাহা হউক, এক্ষণে যে প্রথা প্রচলিত, তাহাতে আবশ্যক বিষয় সকল সমাধা হইতেছে। তবে ১, ২ স্থরের ইত্যাদি চিহ্ন স্বভাবতঃ সর্ব্বাপেক্ষা উৎকৃষ্ট বোধ হয়।

গীতের সুর, তাল ও ভাব যেমত আবশ্যক, সম, লয়ও সেইরপ আবশ্যক।
ইউরোপীয় গীতের সহিত উক্ত সকল বিষয়ে আমাদের সাদৃশ্য আছে।
কেবল আমাদের বহুমিলন নাই, অর্থাৎ আমাদের গীতপ্রথায় গ্রামে গ্রামে
মিলন আছে, কিন্তু এক গ্রামের মধ্যে পৃথক পৃথক সুরের একত্র মিলন নাই।
তানপুরাতে জুড়ির দহিত পঞ্চম ও খরজের মিল এবং এসরার প্রভৃতিতে
তিন গ্রামের তারের মিলন আছে। কিন্তু এই সকল য়িল গ্রামান্থ্যায়ী
মাত্র। ভিন্ন সুরের একত্র মিলন নাই। ইউরোপেও এই প্রকার মিলন
ছিল না। কেবল এক মিলন ছিল। ইউরোপেও এই প্রকার মিলন
ছিল না। কেবল এক মিলন ছিল। ইউরোপিও এই প্রকার বিষয়ে
উন্নতি সাধন হইতেছে, সঙ্গীতেও তদ্ধপ হওয়া আবশ্যক। ভরসা করি যে,
ইউরোপীয় লেখা প্রণালী যেমত গৃহীত হইতেছে, তদ্দেশীয় সঙ্গীত শাস্ত্র
সেই মত গৃহীত হইয়া আমাদের সঙ্গীতের যাহা অভাব আছে, তাহা পরিপ্রিত করিবেক।



কদা সুন্দরবন-মধ্যে ব্যান্তদিগের মহাসভা সমবেত হইয়াছিল। নিবিড় বন্দধ্যে প্রশস্ত ভূমি খণ্ডে ভীমাকৃতি বহুতর বাান্ত লাঙ্গুলে ভর করিয়া, দংট্রাপ্রভায় অরণা প্রদেশ আলোকময় করিয়া, সারি সারি উপবেশন করিয়াছিল। সকলে একমত হইয়া অমিতোদর নামে এক অতি প্রাচীন বাান্তকে সভাপতি করিলেন। অমিতোদর মহাশয় লাঙ্গুলাসন গ্রহণ পূর্বকি, সভার কার্য্য আরম্ভ করিলেন। তিনি সভ্যদিগকে সম্বোধন করিয়া কহিলেন;—

"অছ আমাদিগের কি শুভ দিন! অছ আমরা যত অরণাবাসী মাংসাভিলাধী ব্যান্ত্রকুলতিলক সকল পরম্পরের মঙ্গল সাধনার্থ এই অরণ্যমধ্যে একত্রিত হইয়াছি। আহা! কুৎসাকারী, খলস্বভাব অন্যান্ত পশুবর্গে রটনা করিয়া থাকে যে, আমরা বড় অসামাজিক, একা এক বনেই বাস করিতে ভালবাসি, আমাদের মধ্যে এক্য নাই। কিন্তু অছ আমরা সমস্ত শুসভ্য ব্যান্ত্রন ওলী একত্রিত হইয়া সেই অমূলক নিন্দাবাদের নিরাকরণ করিতে প্রবৃত্ত হইয়াছি! এক্ষণে সভ্যভার যেরূপ দিন দিন শ্রীবৃদ্ধি হইতেছে, ভাহাতে আমার সম্পূর্ণ আশা আছে যে, শীন্ত্রই ব্যান্ত্রেরা সভ্যজাতির অগ্রগণ্য হইয়া উঠিবে। এক্ষণে বিধাতার নিকট প্রার্থনা করি যে, আপনারা দিন দিন এইরূপ জ্বাতিহিতৈষিতা প্রকাশপূর্বক পরম স্থাথে নানাবিধ পশুহনন করিতে থাকুন।" (সভা মধ্যে লাঙ্গুল চট্চটারব।)

"এক্ষণে হে প্রাতৃর্ন্দ! আমরা যে প্রয়োজন সম্পাদনার্থ সমবেত হইয়াছি, তাহা সংক্ষেপে বির্ত করি। আপনারা সকলেই অবগত আছেন যে, এই স্থান্দর-বনের ব্যান্ত্রসমাজে বিভার চর্চচা ক্রেমে লোপ পাইতেছে। আমাদিগের বিশেষ অভিলাষ হইয়াছে, আমরা বিদ্বান হইব। কেননা আজি কালি সকলেই বিদ্বান হইতেছে। আমরাও হইব। বিস্তার আলোচনার জ্বন্য এই ব্যাত্মসমাজ সংস্থাপিত হইয়াছে। এক্ষণে, আমার বক্তব্য এই যে, আপনারা ইহার অমুমোদন করুন।"

সভাপতির এই বক্তৃতা সমাপ্ত হইলে, সভাগণ হাউমাউ শব্দে এই প্রস্থাবের অমুমোদন করিলেন। তথন যথারীতি কয়েকটা প্রস্তাব পঠিত এবং অমুমোদিত হইয়া সভাগণ কর্তৃক গৃহীত হইল। প্রস্তাবের সঙ্গে২ দীর্ঘ দীর্ঘ বক্তৃতা হইল, তাহা ব্যাকরণশুদ্ধ এবং অলঙ্কার বিশিষ্ট বটে, তাহাতে শব্দ বিক্যাসের ছটা বড় ভয়ন্ধর; বক্তৃতার চোটে সুন্দর্বন কাঁপিয়া গেল।

পরে সভার অন্যান্য কার্য্য হইলে, সভাপতি বলিলেন, "আপনারা জানেন যে, এই সুন্দরবনে বৃহল্লাঙ্গুল নামে এক অতি পণ্ডিত ব্যাদ্র বাস করেন। অন্থ রাত্রে তিনি আমাদিগের অন্ধুনেধে মন্থ্য চরিত্র সম্বন্ধে একটি প্রবন্ধ পাঠ করিতে স্বীকার করিয়াছেন।"

মন্থারে নাম শুনিয়া কোনং নবীন সভা ক্ষুধা বোধ করিলেন। কিন্তু তংকালে পরিক ডিনরের স্টনা না দেখিয়া নীরব হইয়া রহিলেন। ব্যাঘ্রাচার্য্য বৃহল্লাঙ্কুল মহাশয় সভাপতি কর্তৃক আহুত হইয়া, গর্জন পূর্ব্বক গাত্রোখান করিলেন। এবং পথিকের ভীতিবিধায়ক স্বরে নিম্নলিখিত প্রবন্ধটা পাঠ করিলেন:—

"সভাপতি মহাশয়! বাঘিনীগণ! এবং ভদ্ৰ ব্যাঘ্ৰগণ!

মনুষ্য এক প্রকার দ্বিপদ জন্ত। তাহারা পক্ষবিশিষ্ট নহে, স্থতরাং তাহাদিগকে পাখী বলা যায় না। বরং চতুষ্পদগণের সঙ্গে তাহাদিগের সাদৃষ্য আছে। চতুষ্পদগণের যে২ অঙ্গ, যে২ অস্থি আছে, মনুষ্যেরও সেই রূপ আছে। অতএব মনুষ্যদিগকে এক প্রকার চতুষ্পদ বলা যায়। প্রভেদ এই যে, চতুষ্পদের যেরূপ গঠনের পারিপাট্য, মনুষ্যের তাদৃশ নাই। কেবল ঈদৃশ প্রভেদের জন্য আমাদিগের কর্ত্তব্য নহে যে, আমরা মনুষ্যকে দ্বিপদ বলিয়া দ্বণা করি।

চতুষ্পদমধ্যে বানরদিগের সঙ্গে মনুয়াগণের বিশেষ সাদৃশ্য। পণ্ডিতেরা বলেন যে, কালক্রমে পশুদিগের অবয়বের উৎকর্ষ জন্মিতে থাকে; এক অবয়বের পশুক্রমে অন্য উৎকৃষ্টতর পশুর আকার প্রাপ্ত হয়। আমাদিগের ভরসা আছে যে, মনুয়া-পশুও কালপ্রভাবে লাঙ্গুলাদি বিশিষ্ট হইয়া ক্রমে বানর হইয়া উঠিবে।

মমুয়্য-পশু যে অত্যন্ত স্থসাহ এবং স্মৃতক্ষ্য, তাহা আপনারা বোধ হয়, সকলেই অবগত আছেন। (শুনিয়া সভ্যগণ সকলে আপন২ মুখ চাটিলেন।) তাহার। সচরাচর অনায়াসেই মারা পড়ে। মুগাদির স্থায় তাহারা জ্রুত পলায়নে সক্ষম নহে, অথচ মহিষাদির স্থায় বলবান্ বা শৃঙ্গাদি আয়ুধ-যুক্ত নহে। জগদীশ্বর এই জগৎ সংসার ব্যাঘ্র জাতির সুখের জ্ঞগ্র সৃষ্টি করিয়াছেন, সন্দেহ নাই। সেই জন্ম ব্যান্ত্রের উপাদেয় ভোজ্য পশুকে পলায়নের বা রক্ষার ক্ষমতা পর্যান্ত দেন নাই। বাস্তবিক মানুস্যজাতি যেরূপ অরক্ষিত—নথ দন্ত শৃঙ্গাদি বর্জিত, গমনে-মন্থর এবং কোমল প্রকৃতি, তাহা দেখিয়া বিস্মিত হইতে হয় যে, কি জ্বন্ত **ঈশ্ব**র ইহাদিগকে সৃষ্টি করিয়াছেন। ব্যাঘ্র জাতির সেবা ভিন্ন ইহাদিগের জীবনের আর কোন উদ্দেশ্য দেখা যায় না। এই সকল কারণে, বিশেষ তাহাদিগের মাংসের কোমলতা হেতু, আমরা মনুষ্য জাতিকে বড় ভাল বাসি। দৃষ্টি মাত্রেই ধরিয়া খাই। আশ্চর্য্যের বিষয় এই যে, ভাহারাও বড় ব্যাঘ্রভক্ত। এই কথায় যদি আপনার। বিশাস না করেন, তবে তাহার উলাহরণ স্বরূপ আমার যাহা ঘটিয়াছিল, তদু তাস্ত বলি। আপনারা অবগত আছেন, আমি বহুকালাবধি দেশ ভ্রমণ করিয়া বহুদশী হুইয়াছি: আমি যে দেশে প্রবাসে ছিলাম, সে দেশ এই বাামভূমি স্থুন্দরবনের উত্তরে আছে। তথায় গো মনুয্যাদি ক্ষুদ্রাশয় অহিংস্ত্র পশুগণই বাস করে। তথাকার মন্ত্রন্য দ্বিবিধ। এক জ্বাতি কুঞ্চবর্ণ, এক জ্বাতি শ্বেতবর্গ। একদা আমি সেই দেশে বিষয়-কর্ম্মোপলক্ষে গমন করিয়াছিলাম।"

শুনিয়া মহাদংখ্রা নামে একজন উদ্ধত-স্বভাব ব্যাঘ্র জিজ্ঞাসা করিলেন,—
"বিষয় কর্মাটা কি ?"

বৃহল্লাঙ্গুল মহাশ্য কহিলেন, "বিষয় কর্ম, আহারাশ্বেষণ। এখন
সভ্যালাকে আহারাশ্বেষণকে বিষয় কর্ম বলে। ফলে সকলেই যে আহারাশ্বেষণকে বিষয় কর্মা বলে, এনত নতে। সন্ত্রান্থলাকের আহারাশ্বেষণের
নাম বিষয় কর্মা, অসম্ভ্রান্থের আহারাশ্বেষণের নাম জুয়াচুরি, উঞ্জুত্বতি এবং
ভিক্ষা। ধূর্ত্তের আহারাশ্বেষণের নাম চুরি; বলবানের আহারাশ্বেষণ দম্মতা;
লোকবিশেষে দম্যতা শব্দ ব্যবহার হয় না; তৎপরিবর্তে বারত্ব বলিতে
হয় যে দম্যুর দওপ্রণেতা আছে, সেই দম্যুর কার্য্যের নাম দম্মতা;
যে দম্যুর দওপ্রণেতা নাই তাহার দম্যুতার নাম বীরত্ব। আপনারা,
যখন সভ্যসমাজে অধিষ্ঠিত হইবেন, তখন এই সকল নামবৈচিত্র শ্বরণ

রাখিবেন, নচেৎ লোকে অসভ্য বলিবে। বস্তুতঃ আমার বিবেচনায় এত বৈচিত্রের প্রয়োজন নাই; এক উদর-পূজা নাম রাখিলেই বীর্থাদি সকলই বুঝাইতে পারে।

সে যাহাই হউক, যাহা বলিতেছিলাম শ্রাবণ করুন। মন্থুয়েরা বড় ব্যাঘ্রভক্ত। আমি একদা মন্থুয়বসতি মধ্যে বিষয়-কর্ম্মোপলক্ষে গিয়া-ছিলাম। শুনিয়াছেন, কয়েক বৎসর হইল এই স্থুন্দরবনে পোর্ট ক্যানিং কোম্পানি স্থাপিত হইয়াছিল।"

মহাদংট্রা পুনরায় বক্তৃতা বন্ধ করাইয়া জিজ্ঞাসা করিলেন, "পোর্ট ক্যানিং কোম্পানি কিরূপ জন্তু গু"

বৃহল্লাঙ্গুল কহিলেন, "তাহা আমি সবিশেষ অবগত নহি। ঐ জন্তুর আকার হস্তপদাদি কিরপে, জিঘাংসাই বা কেমন ছিল, ঐ সকল আমরা অবগত নহি। শুনিয়াছি ঐ জন্তু মনুয়ের প্রতিষ্টিত; মনুয়াদগেরই হাদয়শোণিত পান করিত; এবং তাহাতে বড় মোটা হইয়া মরিয়া গিয়ছে। মনুয়াজাতি অত্যন্ত অপরিণামদর্শী। আপন আপন বধোপায় সর্বাদা আপনারাই সজন করিয়া থাকে। মনুয়েরা যে সকল অস্ত্রাদি ব্যবহার করিয়া থাকে, সেই সকল অস্ত্রই এ কথার প্রমাণ। মনুয়াবধই ঐ সকল অস্ত্রের উদ্দেশ্য। শুনিয়াছি, কখনং সহস্রং মনুয়্যা পায়েনমধ্যে সমবেত হইয়া ঐ সকল অস্ত্রাদির দ্বারা পরস্পর প্রহার করিয়া বদ করে। আমার বোধ হয়, মনুয়াগণ পরস্পরের বিনাশার্থ এই পোট ক্যানিং কোম্পানি নামক রাক্ষসের সজন করিয়াছিল। সে যাহাই হউক, আপনারা স্থির হইয়া এই মনুয়্য-বৃত্তান্ত শ্রেবণ করন। মধ্যেং রসভঙ্গ করিয়া প্রশ্ন জিজ্ঞাসা করিলে বক্তৃতা হয় না। সভাজাতিদিগের এরূপ নিয়মান্যসারে চলা ভাল।

আমি একদা সেই পোর্টক্যানিং কোম্পানির বাসস্থান মাতলায় বিষয়কর্মোপলক্ষে গিয়াছিলাম। তথায় এক বংশ-মণ্ডপ-মধ্যে একটা কোমল
মাংসযুক্ত নৃত্যশীল ছাগবংস দৃষ্টি করিয়া তদাস্বাদনার্থ মণ্ডপ-মধ্যে প্রবিষ্ট
হইলাম। ঐ মণ্ডপ ভৌতিক—পশ্চাং জ্বানিয়াছি, মনুয়োরা উহাকে ফাঁদ বলে।
আমার প্রবেশ মাত্র আপনা হইতে ভাহার দ্বার রুদ্ধ হইল। কভকগুলি
মন্ত্র্যা তৎপরে সেইখানে উপস্থিত হইল। তাহারা আমার দর্শন পাইয়া

প্রমানন্দিত হইল, এবং আহলাদসূচক চীৎকার, হাস্থা, পরিহাসাদি করিতে লাগিল। তাহারা যে আমার ভূয়সী প্রশংসা করিতেছিল, তাহা আমি বুঝিতে পারিয়াছিলাম। কেহ আমার আকারের প্রশংসা করিতেছিল, কেহ আমার দম্ভের, কেহ নখের, কেহ লাঙ্গুলের গুণগান করিতে লাগিল। এবং অনেকে আমার উপর প্রীত হইয়া, পত্নীর সহোদরকে যে সম্বোধন করে, আমাকে সেই প্রিয় সম্বোধন করিল। পরে তাহারা ভক্তিভাবে আমাকে মণ্ডপ-সমেত স্বন্ধে বহন করিয়া, এক শকটের উপর উঠাইল। তুই অমল-শ্বেতকান্তি বলদ ঐ শক্ট বহন করিতেছিল। তাহাদিগকে দেখিয়া আমার ব্ড ক্ষধার উদ্দেক হইল। কিন্তু তৎকালে ভৌতিক মণ্ডপ হইতে বাহির হইবার উপায় ছিল না, এ জন্ম অর্দ্ধভুক্ত ছাগে তাহা পরিতৃপ্ত করিলাম। আমি স্থাথ শকটারোহন করিয়া, ছাগ মাংস ভক্ষণ করিতে করিতে এক নগরবাসী শ্বেতবর্ণ মন্তুয়্যের আবাসে উপস্থিত হইলাম। সে আমার সম্মানার্থ স্বয়ং দারদেশে আসিয়া আমার অভ্যর্থনা করিল। এবং লৌহ দণ্ডাদি ভূষিত এক স্থরম্য গৃহ মধ্যে আমার আবাসস্থান নির্দেশ করিয়া দিল। তথায় সজীব বা সতা হত ছাগ মেষ গ্রাদির উপাদেয় মাংস শোণিতের দারা আমার সেবা করিত। অক্যান্ম দেশ বিদেশীয় বহুতর মন্তুম্ম আমাকে দর্শন করিতে আসিত, আমিও বুঝিতে পারিতাম যে, উহারা আমাকে দেখিয়া চৰিতাৰ্গ হইতে ।

যামি বছকাল এ লোহজালারত প্রকোষ্ঠে বাস করিলাম। ইচ্ছা ছিল না যে, সে স্থুণ ত্যাগ করিয়া আর ফিরিয়া আসি। কিন্তু স্বদেশ-বাৎসল্য প্রযুক্ত থাকিতে পারিলাম না। আহা! যখন এই জন্মভূমি আমার মনে পড়িত, তখন আমি হাট হাট করিয়া ডাকিতে থাকিতাম। হে মাডা, স্বন্দরবন! আমি কি তোমাকে কখন ভুলিতে পারিব ? আহা! তোমাকে যখন মনে পড়িত, তখন আমি ছাগ মাংস ত্যাগ করিতাম, মেষ মাংস ত্যাগ করিতাম! ( অর্থাং অন্থি এবং চর্মমাত্র ত্যাগ করিতাম)—এবং সর্বদা লাঙ্গুলাঘাতের দারা আপনার অন্তঃকরণের চিন্তা লোককে জ্বানাইতাম। তে জন্মভূমি! যতদিন আমি তোমাকে দেখি নাই, ততদিন ক্ষুধা না পাইলে এই নাই, নিদ্রা না আসিলে নিদ্রা যাই নাই, ছংখের অধিক পরিচয় আর কি দিব ? পেটে যাহা ধরিত, তাহাই খাইতাম, তাহার উপর আর তুই চারি সের মাত্র মাংস খাইতাম। আর খাইতাম না।"

তখন বৃহল্লাঙ্গুল মহাশয়, জন্মভূমির প্রেমে অভিভূত হইয়া অনেকক্ষণ নীরব হইয়া রহিলেন। বোধ হইল, তিনি অঞ্চপাত করিতেছিলেন, এবং তুই এক বিন্দু স্বচ্ছ ধারা পতনের চিহ্ন ভূতলে দেখা গিয়াছিল। কিন্তু কতিপয় যুবা ব্যান্ত তর্ক করেন যে, সে বৃহল্লাঙ্গুলের অঞ্চ পতনের চিহু নহে। মন্ত্যালয়ের প্রচুর আহারের কথা স্মরণ হইয়া সেই ব্যান্তের মুখে লাল পড়িয়াছিল।

লেক্চরর তথন ধৈর্য্য প্রাপ্ত হইয়া পুনরপি বলিতে আরম্ভ করিলেন, "কি প্রকারে আমি সেই স্থান ত্যাগ করিলাম, তাহা বলিবার প্রয়োজন নাই। আমার অভিপ্রায় বৃঝিয়াই হউক, আর ভুলক্রমেই হউক, আমার ভূত্য এক দিন আমার মন্দির-মার্জ্জনান্তে, দ্বারা মুক্ত রাখিয়া গিয়াছিল। আমি সেই দ্বার দিয়া নিজ্জান্ত হইয়া উদ্যানরক্ষককে মুখে করিয়া লইয়া চলিয়া আসিলাম।

এই সকল বৃত্তান্ত সবিস্থারে বলার কারণ এই যে, আমি বহুকাল মনুষ্যালয়ে বাস করিয়া আসিয়াছি—মনুষ্য চরিত্র সবিশেষ অবগত আছি—শুনিয়া আপনারা আমার কথায় বিশেষ আস্থা করিবেন, সন্দেহ নাই। আমি যাহা দেখিয়াছি, তাহাই বলিব। অন্ত পর্য্যটকদিগের ক্যায় অমূলক উপত্যাস বলা আমার অভ্যাস নাই। বিশেষ, মনুষ্য সম্বন্ধে অনেক উপত্যাস আমরা চিরকাল শুনিয়া আসিতেছি; আমি সে সকল কথায় বিশ্বাস করি না। আমরা পূর্ব্বাপর শুনিয়া আসিতেছি যে, মনুষ্যোরা ক্ষুত্র-জীবী হইয়াও পর্বতাকার বিচিত্র গৃহ নির্ম্বাণ করে। এ রূপ পর্বতাকার গৃহে তাহারা বাস করে বটে, কিন্তু কখন তাহাদিগকে এ রূপ গৃহ নির্ম্বাণ করিতে আমি চক্ষে দেখি নাই। স্কুত্রাং তাহারা যে এ রূপ গৃহ স্বয়ং নির্মাণ করিয়া থাকে, ইহার প্রমাণাভাব। আমার বোধ হয়, তাহারা যে সকল গৃহে বাস করে, তাহা প্রকৃত পর্বত বটে, স্বভাবের সৃষ্টি; তবে তাহা বহু গুহাবিশিষ্ট দেখিয়া বৃদ্ধিজীবী মনুষ্যজাতি তাহাতে আশ্রায় করিয়াছে। •

শাসক মহাশর রহলাঙ্গুলের তর্ক শাস্ত্রে বৃংপত্তি দেখিয়। বিশ্বিত হইবেন না।
এইরপ তর্কে মাক্ষ মূলর স্থির করিয়াছেন যে, প্রাচীন ভারতব্যায়েরা লিখিতে
জানিতেন না। এইরূপ তর্কে জেম্দ মিল হির করিয়াছেন যে, প্রাচীন
ভারতব্যায়েরা অসভা জাতি, এবং সংস্কৃত ভাষারয় ভাষা। বস্তুত এই ব্যায়
পণ্ডিতে এবং মহয় পণ্ডিতে অধিক বৈশক্ষণা দেখা যায় না।
সম্পাদক।

মনুষ্য-জন্ত উভয়াহারী। তাহারা মাংসভোজী; এবং ফলমূলও আহার করে। বড়ং গাছ খাইতে পারে না; ছোটং গাছ সমূলে আহার করে। মনুষ্যেরা ছোট গাছ এত ভাল বাসে যে, আপনারা তাহার চাস করিয়া ঘেরিয়া রাখে। এ রূপ রক্ষিত ভূমিকে খেত বা বাগান বলে। এক মনুষ্যের বাগানে অন্য মনুষ্য চরিতে পায় না।

মন্থারা, ফল মূল লতা গুলাদি ভোজন করে বটে, কিন্তু ঘাস খায় কি
না, বলিতে পারি না। কখন কোন মন্থাকে ঘাস খাইতে দেখি নাই।
কিন্তু এ বিষয়ে আমার কিছু সংশয় আছে। শ্বেতবর্ণ মন্থারা এবং কৃষ্ণবর্ণ
ধনবান্ মন্থারা বহুয়ত্বে আপনং উল্লানে ঘাস তৈয়ার করে। আমার
বিবেচনায় উহার। এ ঘাস খাইয়া থাকে। নহিলে ঘাসে তাহাদের এত
যত্ন কেনা এরূপ আমি এক জন কৃষ্ণবর্ণ মন্থায়ের মুখেও শুনিয়াছিলাম।
সে বলিতেছিল, 'দেশটা উচ্ছন্ন গেল—খত সাতেব স্থবো বড় মান্থ্যে বসে
বসে ঘাস খাইতেছে।' স্ততরাং প্রধান মন্থায়েরা যে ঘাস খায়, তাহা এক

কোন মন্ত্যু বড় ক্রন্ধ হইলে বলিয়া থাকে, 'আমি কি ঘাস খাই ?' আমি জানি, মন্তয়দিগের হভাব এই, তাহারা যে কাজ করে, অতি যত্নে তাহা গোপন করে। গতএব যেখানে ভাহারা ঘাস খাওয়ার কথায় রাগ করে, তখন অবশ্য সিদ্ধান্ত করিতে হইবে যে, তাহারা ঘাস খাইয়া থাকে।

মন্ত গোরা পশু পূজা করে। আমার যে প্রকার পূজা করিয়াছিল, তাহা বলিয়াছি। অধাদগেবও উহারা ইরপে পূজা করিয়া থাকে; অধ্যদিগকে আশ্রয় দান করে, আহার যোগায়, গাত্র গৌত ও মার্জ্জনাদি করিয়া দেয়। বোধ হয়, অধ্য মন্ত্যু হইতে শ্রেষ্ঠ পশু বলিয়াই মন্ত্যুেরা তাহার পূজা করে।

মন্তুষ্যের। ছাগ মেষ প্রাদিও পালন করে। গো সম্বন্ধে তাহাদের এক আশ্চর্য্য ব্যাপার দেখা গিয়াছে; তাহারা গোরুর ত্থ্য পান করে। ইহাতে পূর্ককালের ব্যাঘ্র পণ্ডিতেরা সিদ্ধান্ত করিয়াছেন যে, মন্তুষ্যেরা কোন কালে গে'রুর বংস ছিল। আমি তত দূর বলি না, কিন্তু এই কারণেই বোধ পার, গোরুর সঙ্গে মান্তুযের বৃদ্ধিত সাদৃশ্য দেখা যায়।

সে যাহাই ১ টক, মন্যোরা আহারের স্ববিধার জ্বন্য, গোরু, ছাগল এবং মেষ পালন করিয়া থাকে। ইহা এক সুরীতি, সন্দেহ নাই। আমি মানস করিয়াছি, প্রস্থাব করিব যে, আমরাও মান্থুষের গোহাল প্রস্তুত করিয়া মন্ত্রস্থ পালন করিব।

গো, অশ্ব, ছাগ ও মেষের কথা বলিলাম। ইহা ভিন্ন, হস্তী, উদ্ভু, গৰ্দ্দভ, কুৰুর, বিড়াল, এমন কি, পক্ষী পর্য্যস্ত ভাহাদের কাছে সেবা প্রাপ্ত হয়। অতএব মন্মুয়া জাতিকে সকল পশুর ভৃত্য বলিলেও বলা যায়।

মন্ধুয়ালয়ে অনেক বানরও দেখিলাম। সে সকল বানর দ্বিবিধ; এক সলাঙ্গুল, অপর লাঙ্গুলশৃতা। সলাঙ্গুল বানরেরা প্রায় ছাদের উপর, না হয় গাছের উপর থাকে। নীচেও অনেক বানর আছে বটে, কিন্তু অধিকাংশ বানরই উচ্চপদস্থ। বোধ হয়, বংশমর্য্যাদা বা জ্লাতিগৌরব ইহার কারণ।

মনুষ্য চরিত্র অতি বিচিত্র। তাহাদের মধ্যে বিবাহের যে রীতি আছে, তাহা অত্যস্ত কৌতুকাবহ। তদ্তিন্ন, তাহাদিগের রাজনীতিও অত্যস্ত মনোহর। ক্রমে২ তাহা বিবৃত করিতেছি।"

এই পর্য্যক প্রবন্ধ পঠিত হইলে, সভাপতি অমিতোদর, দূরে একটি হরিণ শিশু দেখিতে পাইয়া, চেয়ার হইতে লাফ দিয়া তদনুসরণে ধাবিত হইলেন। অমিতোদর এই রূপ দূরদশী বলিয়াই সভাপতি হইয়াছিলেন। সভাপতিকে অকস্মাৎ বিভালোচনায় বিমুখ দেখিয়া, প্রবন্ধপাঠক কিছু ক্ষুণ্ণ হইলেন। তাঁহার মনের ভাব বুঝিতে পারিয়া এক জ্বন বিজ্ঞ সভ্য তাঁহাকে কহিলেন, "আপনি ক্ষুন্ধ হইবেন না, সভাপতি মহাশয় বিষয়-কর্ম্মোণ পলক্ষে দৌড়াইয়াছেন। হরিণের পাল আসিয়াছে, আমি আণ পাইতেছি।"

এই কথা শুনিবামাত্র মহাবিজ্ঞ সভ্যের। লাঙ্গুলোখিত করিয়া, যে যে দিকে পারিলেন, সেই দিকে বিষয় কর্ম্মের চেষ্টায় ধাবিত হইলেন। লেক্চররও এই বিছার্থিদিগের দৃষ্টান্তের অমুবর্তী হইলেন। এই রূপে সে দিন ব্যাদ্রদিগের মহাসভা অকালে ভঙ্গ হইল।

পরে তাঁহার। অন্য এক দিন, সকলে পরামর্শ করিয়া আহারাস্তে সভার অধিবেশন করিলেন। সে দিন নির্বিন্দ্রে সভার কার্য্য সম্পন্ন হইয়া প্রবন্ধের অবশিষ্টাংশ পঠিত হইল। তাহার বিজ্ঞাপনী প্রাপ্ত হইলে, আমরা প্রকাশ করিব।



বিকৃত ভাবাপন্ন। আবার অনেক ভাল বস্তু ছিল। তাহার অনেক একবারে লুপ্ত হইয়াছে; অনেক লুপ্তপ্রায়, অনেক নির্জীব ও মরণাপন্ন, ও অনেক বিকৃত ভাবাপন্ন। আবার অনেক ভাল বস্তু ছিল না। কিম্বা মধ্যে মধ্যে হইয়াছিল মাত্র। যা ছিল, তা আবার হইবে। কিন্তু যা ছিল না, না থাকাতেই এত সর্বনাশ; অথবা যা ছিল, থাকাতেই এত সর্বনাশ, ভাহারই অনুসন্ধান আমাদিগের কর্তব্য। অনুসন্ধান করিয়া যে ভাল বস্তুটি ছিল না, তাহা কিমে সমাজে প্রবিষ্ট হইতে পারে, তাহার চেষ্টা করা, যদি প্রবিষ্ট হইয়া থাকে, তবে অতি যত্ন পূর্ব্বক তাহার পোষণ করা, অতি কর্তব্য। যে মন্দ বস্তুটি ছিল, তাহা যদি এখন আর না থাকে, তবে যাহাতে সেটি আর পুনঃপ্রবেশ করিতে না পারে, এমন সাবধান হওয়া উচিত, এবং যে মন্দ বস্তু গুলি এখনও জীবিত রহিয়াছে, সে গুলি যাহাতে সমাজ হইতে একবারে উৎপাটিত হইয়া যায়, তাহার জন্ম বিশেষ যত্ন করা যুক্তিযুক্ত।

এই একটি ভাল বস্তু ছিল না। এটি সমাজের স্বাস্থ্য জন্য থাকা অভ্যন্থ আবশাক। "ছিল না" এই শব্দটি হ্যায় মতের অভাব পদার্থ জ্ঞাপক বোধ করিতে হইবে না। "আমার রোগে রোগে আর শরীরে কিছুমাত্র বল নাই," বলিলে বলের নিরবচ্ছিন্ন অভাব বুঝায় না। যভ টুকু বল শরীরেব সহজ অবস্থায় থাকা নিভান্ত আবশ্যক, সে টুকু নাই, বুঝিতে হইবে। সেই রূপ সমাজ সম্বন্ধেও বুঝিতে হয়।

আমাদের এই একটি ভাল বস্তু ছিল না। উদ্দীপনা শক্তি ছিল না। ডিমস্থিনিস, কাইকিরো, আমাদের এক জনও ছিল না। যে বাক্শক্তি ইউরোপে এলোকোয়েন্দ্ বলিয়া প্রতিষ্ঠিত, তাহা আমাদের ছিল না।

অলঙ্কারকারের। উদ্দীপন বিভাবের বর্ণন ও লক্ষণ নির্দেশ করিয়াছেন। উদ্দীপন বিভাবকে তাঁহার রসের একটি অঙ্গ বলেন। রসকে কাব্যের সারভূত পদার্থ বলেন। "বাক্যং রসাত্মকং কাব্যং।" কিন্তু কবিতা**শক্তি** ও উদ্দীপনাশক্তি, ছটি যে ভিন্ন, এ কথা সংস্কৃত আলম্ভারিকেরা বলেন না। যেমন কাব্যের সার রস, তেমনি উদ্দীপনার সারও রস। কাব্যসার রস যেমন করুণ, বীর, প্রভৃতি নানা ভাগে বিভক্ত করিয়াছেন, উদ্দীপনার সার রসও ঠিক সেই রূপ নানা ভাগে বিভক্ত হইতে পারে। কাব্য রস বর্ণনে যেমন আলম্বন, উদ্দীপন প্রভৃতি বিভাবের আবশ্যকতা ও যেমন স্থায়ী ও সঞ্চারী ভাব নানা প্রকার উদিত হয়, সেইরূপ উদ্দীপনা রসেও আলম্বন, উদ্দীপন প্রভৃতি নানা বিভাগের আবশ্যকতা ও তাহাতেও সেইরপ নানা প্রকার স্থায়ী ও সঞ্চারী ছাব উদ্ভূত হয়। আপাত দৃষ্টিতে কবিতা ও উদ্দীপনা এক বোধ হইতে পারে, কিন্তু তাঁহারা সহোদরা মাত্র। এক গোত্রে জন্মগ্রহণ করিয়া তুই জনে কালে তুই বিভিন্ন গোত্রে পরিণীতা হইয়াছেন। এক্ষণে ছই জনের বিভিন্ন গোত্র বলিতে হইবে। উদাহরণে শীঘ্র বুঝা যাইবে। একই বিষয়, উদ্দীপনা কিরূপ ভাবে বলেন, শুম্বন: আর কবিতাই বা কিরূপ বলেন, পরে শুনিবেন।

## উদ্দীপনা বলিভেছেন ;—

"স্থাধীনতা হীনতায় কে বাঁচিতে চায় হে, কে বাঁচিতে চায়।
দাসত্ব শৃদ্ধল বল কে পরে গলায় হে, কে পরে গলায়।।
যবনের দাস হয়ে ক্ষত্রিয় তনয় হে, ক্ষত্রিয় তনয়।
এ কথা যখন হয় মনেতে উদয় হে, মনেতে উদয়।।
এ শুন এ শুন ভেরির আওয়াজ্ব হে, ভেরির আওয়াজ্ব।
সাজ সাজ বলে সাজ্ব সাজ্ব সাজ্ব হে, সাজ্ব সাজ্ব সাজ্ব।
(পদ্মিনী উপাধ্যান।)

সেই স্বাধীনতা বিষয়েই আবার কবিতা কি বলেন, শুমুন ;—

"সেই দিন রাত্রিকালে মহাবন হইতে বিংশতি সহস্র যবন আসিয়া নবদীপ প্লাবিত করিল। বঙ্গজয় সম্পন্ন হইল। যে সূর্য্য সেই দিন অস্তে গিয়াছে, আর তাহার উদয় হইল না। আর কি উদয় হইবে না ? উদয় অস্ত উভয়ই ত স্বাভাবিক নিয়ম। আকাশের সামাস্ত নক্ষত্রটিও অস্ত গেলে পুনক্রদিত হয়।"

তুইটিই রসাত্মক বাক্য। কিন্তু প্রথমটি কখনই আপনা আপনি বলা যাইতে পারে না। কোন এক বিশেষ ব্যক্তি ইহার উদ্দেশ্য, তাহার আর সংশয় নাই ! রসাত্মক বাক্য বটে, কিন্তু বক্তার সম্মুখে একজন শ্রোতা থাকা নিতান্ত আবশ্যক। দ্বিতীয়টি স্বতঃশ্বলিত রসাত্মক বাক্যমাত্র। इंटरें भारत. कवि यश्य अं कथा छिलि कर्र २३८७ वर्टिर्गंड कतिराडिएलन, তখন অনেক লোক তাঁহার নিকটে ছিল ও সেই কথা শুনিতে পাইয়াছিল, কিন্তু তিনি কখনই তাহাদিগকে উদ্দেশ করিয়া সে কথাগুলি উচ্চারণ করেন নাই। তিনি আপনি আপনার মনের ভাব প্রকাশ করিয়াছেন, কেহ শুনিল কি না, তাহাতে তাঁহার মনোযোগ নাই।

কিন্তু উদ্দীপনা সর্ব্বদাই লোককে ডেকে কথা কন। পরের মনোবৃত্তি সঞ্চালন, ধর্ম প্রবৃত্তি উত্তেজন, অন্মের মনে রস উদ্ভাবন, অন্মকে কোন কার্যো লওয়ান, এইরূপ একটি না একটি তাঁর চির উদ্দেশ্য। তিনি সর্ব্বদাই ডাকিতেছেন। নিজ মন চইতে একটু রস তোমার মনে ঢালিয়া দিলেন, তুমি হয় ত সাহসে উদ্দীপ্ত হইয়া উঠিলে, কখন বা ভয়ে কাঁপিতে লাগিলে, কখন বা তুমি ক্রন্দন করিয়া উঠিলে। উদ্দীপনা চরিতার্থ হুইলেন। তিনি যে রস তোমার মনে উদ্দীপন করিয়া দিবার চেষ্টা করিয়াছিলেন, তাহা করিলেন; স্তুতরা: চরিতার্থ হইলেন। কবিতা সেই প্রকৃতির নহেন। তিনি কাহাকে ডাকেনও না, নিজে হাত তুলে কাহাকে কিছু ঢালিয়াও দেন না। তিনি কখন বসন্ত-সন্ধ্যাবাতান্দোলিতা, প্রস্ফুটিতা, ভূরি প্রস্ফুটিতা সত্যঞ্জল-সিঞ্চিতা, কচিং ভ্রমরভর-ম্পন্দিতা যুথিকা লতা রূপে বন আলো করিয়া বসিয়া আছেন, কাহাকে ডাকেনও না, কাহাকে কিছু ঢালিয়াও দেন না, চতুর্দ্দিক গব্ধে আমোদিত হইতেছে ; তিনি সেই গন্ধ বিস্তার করিয়াই স্থামুভব করিতেছেন। তাহাতেই চরিতার্থ হইতেছেন। সে গন্ধ কে**হ** ভ্রাণ লইল কি না, সে শোভা কেহ দেখিল কি না, তাহাতে তাঁর জ্রচ্ছেপও নাই। তুমি নিকটে যাইবামাত্র গঙ্গে ভোর হইলে, সেই অতুল শোভা দেখিয়া তোমার নয়ন তৃপ্ত হইল, তোমার মানস মোহিত হইল, তুমি চরিতার্থ হইলে; লতার তাহাতে কিছু মাত্র ক্ষতি বৃদ্ধি নাই। লতা ফুটিয়াই চরিতার্থ হইয়াছে। কবিতা কখন বা জ্বলম্ভ অনল রূপে প্রকাশ পাইতেছেন। ধৃউ ধৃউ করিয়া অগ্নি জ্বলিতেছে; শোঁ। শোঁ। করিয়া শব্দ হইতেছে; মধ্যে মধ্যে চট্ চট্ শব্দে কর্ণকৃহর বধির হইয়া যাইতেছে।

সহস্র শিখা গগন স্পর্শ করিয়াছে। চারিদিকে স্ফুলিঙ্গ ছুটিতেছে। তেজে দিম্মণ্ডল আরক্ত হইয়া উঠিয়াছে। উত্তাপ ক্রমেই চারি পার্শ্বে বিস্তার করিতেছে। কবিতা রূপ ধারণ করিয়াই চরিতার্থ হইতেছেন। তুমি দূর হইতে ব্রহ্মমূর্ত্তি দেখিতে পাইলে, ঝঞ্চা প্রধাবিত লক্ষণবাহী শব্দ সদৃশ সেই তুমুল আরব শুনিতে পাইলে, ভয়বিশ্ময়ে তোমার চিত্ত পরিপূরিত হইল, তুমি নিকটে গেলে, উদগীরিত উত্তাপে তোমার গাত্র অভিষিক্ত হুইল। যদি তুমি শীতার্ত হও, তোমার সুখম্পর্শ হুইল। পতঙ্গবৎ অতি নিকটে যাও তুমিই অবিলম্বে ভক্ষীভূত হইয়া যাইবে। কিন্তু প্ৰচণ্ড অগ্নির তাহাতে কিছুই এসে যায় না। কখন বা কবিতা প্রেতভূমিরূপ ধারণ করিয়া নদীকূলে শয়ন করিয়া থাকেন। রাশি২ অঙ্গার বিকীর্ণ রহিয়াছে; অঙ্গারে মর্দ্ধ পুরিত চুল্লী; অর্দ্ধ দণ্ণ বংশখণ্ড; মর্দ্ধভঙ্গ অল্প ভঙ্গ, সচ্চিন্ত্র, অচ্ছিন্ত্র, মূৎকলস কত গড়াগড়ি যাইতেছে; কোন কোনটার ভিতর সন্ধ্যাবায়ু প্রবেশ করাতে হোকো করিয়া শব্দিত হইতেছে; সমস্ত স্থান অস্থি কপাল কঙ্কাল কেশ পরিপুরিত। দক্ষিণে জলসমীপে একটি চিতা জ্বলিতেছে। এক ব্যক্তি একটা বাঁশ লইয়া একটি চিতাস্থিত শবের উদরে বেগে আঘাত করিল। শব দক্ষিণ বাহু উত্তোলন করিল; তোমার বোধ হইল যেন হাত নাড়িয়া বারণই করিল। তুমি পলায়নপর হইয়া বাম দিকে দেখিলে; দেখিলে, ভগ্ন ঘাটের উপরি প্রোঢ়া মাতা অপোগণ্ড নব কুমার শিশুকে বটতলায় শোয়াইয়া ছন্দে বন্ধে ক্রন্দন করিতেছেন। দুরে, বোধ হইল, এক জন লোক বসিয়া আছে। নিকটে গেলে। একি! স্থা মরা শ্ব তেলান দিয়া বসান রহিয়াছে। তুমি চক্ষু বিক্ষারিত করিয়া শিহরিয়া উঠিলে। একটা কৃষ্ণকায় কুকুর তোমার সেই চাহনি দেখিল; ঐ শবের দিকে দেখিল ; উভয়ে কি প্রভেদ, যেন কিছুই না বুঝিতে পারিয়া বিরক্ত হইয়া চলিয়া গেল। সন্ধ্যা সমীরণ সঞ্চালনে তোমার কর্ণমূলে কে যেন দীর্ঘ নিশ্বাস ত্যাগ করিল; সকলের হো হো শব্দে কে যেন হোহোহো করিয়া হাসিয়া উঠিল। তুমি আড়ষ্ট, আস্তর্ম, নিম্পন্দ, তুষ্ণীস্কৃত, চকিত ও স্থগিতনেত্র। দূরে একটি শিবারব তোমার কর্ণে প্রবেশ করিল। তুমি চারিদিকে দেখিয়া ভয়, বিস্ময়, বিরাগ, জুগুপ্সা পরিপুরিত মনে গৃহে প্রত্যাগমন করিলে। তোমার এত ভাবান্তর হইল, শ্মশানের কি হইল ? কিছুই নহে।

কবিতা রসাত্মিকা আত্মগতা কথা। উদ্দীপনা রসাত্মিকা অস্টোদ্দিষ্টা কথা। স্বতরাং নির্জনে বিরলে চিন্তাই কবিতার প্রস্তৃতি; এবং অনেক লোকের সহিত আলাপে ও কথোপকথনেই উদ্দীপনার জন্ম হইয়া থাকে। কেন পূর্ব্বতন কালে আমাদের কবি,—পুঞ্জ২ কবি ছিল, ও একজনও উদ্দীপক ছিল না, তাহা এখন সহজেই বুঝা যাইতে পারে। ভারতবর্ষীয়দের মত বোধ হয়, এমন নির্জনস্পৃহ জ্বাতি,—এমন নির্জনচিন্তাস্পৃহ জ্বাতি, পৃথিবাতে আর ছিল না, এখনও বোধ হয়, আর নাই। বোধ হয়, এই জ্ব্যুই এত কবি,—প্রকৃত কবিপদবাচ্য কবি, এক দেশে এত আর কখনই জ্বন্ম নাই। আজিও কোথাও জন্মতেছে না।

সংসার ভাল মন্দ মিশ্রিত; স্বথ তুঃখ-জড়িত। যেখানে গুণ আছে, তার সঙ্গে২ দোষ আছে; নিরবচ্ছিন্নতা, পূর্ণতা, অত্যন্থাভাব, এগুলি আধ্যাত্মিক পদার্থবাচক, সাংসারিক অবস্থাজ্ঞাপক নতে। এক দিকে কিছু বেশী লাভ হইয়াছে কি, অন্ত দিকে সেই পরিমাণে ঠিক না হউক, কতক ক্ষতি অবশ্যুই হইয়াছে। জগতের জ্বমাখরচ সকল সময় ঠিক মিল থাকে কি না, তা বলা যায় না। কিন্তু চলতি কারবার। কোন কুঠাতে **আজ** মাল আমদানি হইল, জমার অঙ্ক দেখিতে খরচের অঙ্ক হইতে অনেক বেশী বোধ হইতেছে, স্বস্থ্য কুঠাতে সেই সময় এত বিলাত বাকি যে সে কুঠা চালান ভার। কিন্তু সমস্ত জগতের কারবার চিরকালই চলতি। সামান্ত খণ্ড সমাজেও সেই রূপ! যাঁহার উপর লক্ষ্মীর কুপা ইইয়াছে, সপত্নী সরস্বতী তার দিকে প্রায় চেয়ে দেখেন না ; লক্ষ্মী আবার তেমনি সপত্নী বরপুজ্রদের পল্লীতেও পদার্পণ করেন না। যশোরাশি, মানধন, পণ্ডিতপ্রবর, অপ্রিয়-বাদিনী ভার্বা। লইয়া বিব্রত: দাসদাসা পরিবেষ্টিতা, রূপযৌবনসম্পন্না, মুশীলা সতা, মাদকসেবনশীল উদ্ধত স্বামী নিগ্ৰহে দিনং মিয়ুমাণা হইতেছেন। কেহ বা লক্ষ টাকা ব্যয় করিয়া, আয়াসসাধ্য যজ্ঞ করিয়া একটি পুত্রের কামনা করিতেছেন, অহা একব্যক্তি সোণারচাঁদ ছেলেদিগকে, ননার পুতলি মেয়েগুলিকে ছবেলা ছটে। মাছে ভাতে, পূজার সময়ে এক ২ খানি নীলে ছোবান কোরা কাপড় দিতে পারিতেছেন না। এই জম্মই কেহ াত্র আপনার অবস্থা পরিবর্ত্তন করিতে চায় না। কিস্তু তবু যদি উচ্চরবে জিজাসা করি, "আপনাস অবস্থায় কে অসম্ভষ্ট ?" প্রতিধ্বনি অমনি তখনি মুখের উপর উত্তরচ্চলে জিজ্ঞাসা করিবে, "হায়! কে সস্তুষ্ট ?" সকলেই

অসম্ভষ্ট, সকলেই সম্ভষ্ট। জগতের একটি বিচিত্র কৌশলই এই, যদি এক দিকে কিছু কম থাকে, নিশ্চয় আর এক দিকে কিছু বেশী আছে।

আমাদের অনেক কবি ছিলেন, অনেক কাব্য ছিল, সেই জন্মই আমাদের দেশে এক জনও উদ্দীপক ছিলেন না, উদ্দীপনা ছিল না। যে নিভ্ত চিস্তা কবিতা থাকার কারণ, সেই নির্জ্জনস্পৃহাই উদ্দীপনা না থাকার কারণ। সেই নিভ্ত চিস্তাই এখনও আমাদের বাঙ্গালি জাতিকে গুমরে গুমরে পোড়াইতেছে। এই যে সমস্ত বঙ্গজাতি টগ্গাগান প্রিয়, তাহাতে কি বুঝায় ? বুঝায়, এ দেশে এখনও উদ্দীপনার বীজও অগ্নুরিত হয় নাই; আপনার কথা আপনি বলিয়াই আমরা ক্ষান্ত, তাই যথেই; এবং তাহাতেই আমাদের চরিতার্থতা।

ভারতবর্ষীয়েরা যেমন নিজনস্পৃত ছিলেন, তেমনি স্বতঃ সন্তুপ্ত ছিলেন। ভাল মন্দ উভয়ই প্রয়োজনের অমুচর। সংসারে, সমাজে, গৃতে, আচরণে, সকল বিষয়েই প্রয়োজন একা শাসনকর্তা।

বাস্থবিক প্রয়োজনের নিকট ধর্মশাস্ত্রকেও পরাজিত হইতে হয়, প্রয়োজনশাসন সর্ব্বাপেক্ষা গরীয়ান। এই জন্মই আমাদের সামান্য কথায় বলে যে,
"গরজের উপর আইন নাই।" এই জন্মই সামান্য কথায় বলে যে "অরে
ছই প্রহর বেলা সিঁধ কাটিতেছিস যে—না আমার গরজ।" কিন্তু
প্রয়োজনে যেমন মন্দ বস্তু হয়, তেমনি ভাল বস্তুও হয়। ভারতবর্ষীয়েরা
স্বতঃসন্তুষ্ট ছিলেন। তাঁহাদের কিছুরই আর নূতন প্রয়োজন ছিল না।
স্বতরাং অনেক মন্দ বস্তুও জন্মে নাই, অনেক ভাল বস্তুও জন্মে নাই।
উদ্দীপনাও জন্মে নাই।



## সমাজ সমালোচন দিতীয় ভাগ

রভবর্ষীয়েরা যে স্বভঃসন্তুঈ জাভি ছিলেন, ভাহা ভারতের <mark>যাহা</mark> কিছু পর্য্যালোচনা করিবেন, তাহাতেই প্রকাশ পাইবে। ভারতের সমাজ ভাগ দেখুন। ব্রাঙ্গণে নিভূতে চিন্তা করিলেন, বিবেচনা করিলেন, পরামর্শ দিলেন, ব্যবস্থা করিলেন। ক্ষজ্রিয় বিদেশীয় শত্রুর বাহ্য আক্রমণ নিবারণ করিলেন, দস্তা হইতে আভ্যন্তরিক রক্ষা করিলেন। বৈশ্য বাণিজ্যে কৃষিকার্য্যে জাবন যাপন করিলেন। শুদ্র দাস। সমা**জের ভাগ যেন** ভূগোলের ভাগ। চাবিটি খণ্ড দেশ লইয়া যেমন একটি দেশ, তেমনি চারিটি জাতি লইয়া একটি হিন্দু জাতি হইল। ঠিক যন্ত্রের মত সমুদায়। প্রয়োজন নাই, অভাবেও নাই, কঠও নাই। কে কাহার মনে কি উদ্দীপন করিতে যাইবে ৮ প্রয়োজন কি ৮ জীবনে দেখুন। ব্রাহ্মণ শিশু আট বৎসর বা দশ বৎসর পর্যাফ পিতামাতার ক্রোড়ে বর্দ্ধিত হইলেন। উপনয়ন হইল। মেইটি তাঁহার বিজ্ঞারম্ভ। তিনি তখন রক্ষাচারী। (বোর্ডিং ইউনিবর্সিটির বোর্চর।) কেছ পার বংসর, কেছ যোল, কেছ বিংশতি বংসর পরে গু স্থাশ্রমে প্রবেশ করিলেন, বিবাহ করিলেন। ক্রমে স্থবির বয়সে বনে েলেন। নদীস্রোতের হায়ে জীবন স্রোতঃ। পিতা মাতার অমুকরণ করিলেই, শাব্রামুযায়ী কার্য্য করা হইল। যুক্তি ও শাস্ত্রও তাহার বিপরীত কিছুই বলিতে পারিত না। স্থতরাং যুক্তিও শাস্ত্র সঙ্গত হইল; সমা**জ** সুশৃষ্থল হইয়া চলিতে লাগিল। এ দিকে দেখুন। বসুন্ধরা ভূরি শস্ত-প্রস্তি, খনি রত্নগর্ভা; ফল ফুলের উত্তান বলিলেই হয়। কথায় বলে, পৃথিবীর সকল জিনিষের নমুনা ভারতে আছে। পূর্বেকালে যে সেই রূপ ছিল, তাহার আর সন্দেহ নাই। কিছুরই অভাব নাই। প্রয়োজন নাই। স্বুতরাং কাহাকে কিছুই বলিতে হইল না। যাহার কাহাকেও কিছুই বলিতে হয় না, তাহার উদ্দীপনা কোথা হইতে হইবে ? তিনি কবি হইলে হইতে পারেন। হায়! রোগশোকত্বঃখজরামরণসঙ্গুল পৃথিবীতে কবি নয় কেঁ? সকলেই এক সময়ে না এক সময়ে কবি। যাঁহার লেখা পড়া বোধ আছে, যিনি আপনার মনের ভাব, ভাষায় স্থলর রূপে গাঁথনি করিতে পারেন, তিনিই প্রকাশ্য কবি। কিন্তু সম্বানে সহত্রে সকলেই কবি। যিনি মৃত্যু-শ্য্যার পার্শ্বে উপবিষ্ট হইয়া, অশ্রুপূর্ণ লোচনে, "হায় বুঝি হারাইলাম," বলিয়াছেন, তিনি অন্তরে কবি। এক্ষণে অন্তরে কবি নয় কে ? তাহাতেই বলি, হায়! রোগশোকতঃখজ্ঞরামরণসঙ্গল পৃথিবীতে কবি নয় কে ? আবার এ দিকেও বলি—ও হো হো! স্থখ্যান্তিসৌন্দর্য্যশোভাগ্রীতিপূরিত মজার সংসারে কবি নয় কে ? আমরা সকলেই অন্তরে কবি। কোন নারীর স্নেহ, আদর বা প্রীতিতে গলিয়া গিয়া, যিনি মা, দিদি বা প্রেয়সি বলিয়া সম্বোধন করিয়াছেন, তিনিই অন্তরে কবি। যে হাসে নাই, কাঁদে নাই, সে মনুয়া নয়; জীবস্ত পুতুল। মনুষ্মাত্রেই অস্তরে অন্তরে কবি। সংসারে নানা রস ছড়ান রহিয়াছে, অবস্থানুসারে তিক্ত মিষ্ট লবণ আস্বাদন করিতে হইতেছে। নানব যদি কুশিক্ষায় অরসিক, অভাবৃক না হইয়া থাকে, তাহাকে কবি হইতেই হইবে। কবিত্ব মন্তুষ্মের স্বভাবধর্ম। উদ্দীপনা সে রূপ নহে, ইহা বিশেষ বিশেষ অবস্থায় বিশেষ বিশেষ রূপে পরিণত, বর্দ্ধিত ও পুষ্ট হয়।

প্রাচীন ভারতের একগতিসোতে ইহার বীজ মৃত্তিকা আশ্রয় করিতে পারে নাই। স্রোতের বলে কয়বার চরে লাগিয়াছিল, ও সেই কয়বারই বাজ অঙ্কৃরিত, লতা পল্লবিতা ও পুষ্পিতা এবং বোধ হয়, ফলভরেও অবনতা ১ইয়াছিল। পুরারতের কোন্ কোন্ স্থানে এইরূপ ঘটনা হয়, তাহাও আমাদের দেখা বিশেষ কর্ত্তব্য। কিরূপ মৃত্তিকায়, কিরূপ জ্বলবায়তে বীজ্ঞ সঙ্কৃরিত ও লতা বর্দ্ধিতা হয়, তাহা না জ্বানিলে, কখনই আমরা কৃষিকার্য্যে সফলতা লাভ কুরিতে পারি না; সেই কৃষিকার্য্যও এখন বিশেষ আবশ্যক। প্রাচীন ভারতের একগতিস্রোতোবাহিনীতে আমরা বড় অধিক দিন বা অধিক বার সঞ্চরণ করি নাই। ভারত নদী বিপুলা; চর দেখিয়াই, আমরা আমাদের ক্ষুদ্র তরি সেই প্রবাহে বিসর্জন করিতেও ভরসা পাই। নাবিক পাই নাই, পাইলট পাই নাই, স্নতরাং কয়টি বৃহৎ চরে লাগাইয়া, সেই কয়েটি দেখিয়াই প্রত্যাবৃত্ত হইতে হইয়াছে। ক্ষুদ্র দ্বীপ প্রায় কখনই লক্ষ্যে পড়ে নাই। যদি কখন দূরে একটি কাল মেঘের মত মধ্যে মধ্যে দেখিয়া থাকি, ভরসা করিয়া যাইতে পারি নাই। আর পাঁচ জন সঙ্গী পাইলেও বা ভরসা হয়। তা কে কোথায়, কাহাকেও দেখি না। তখন ভয়ে বিষাদে বাগঞ্জীতে বলিতে হয়;—

"তরি নাহি দেখি আর, চারিদিকে অন্ধকার। বঝি প্রাণ যায় এবার, ঘণিত জলে।"

এই রূপ অবস্থায় এক বার এক জন বিলাতি পাইলটের সঙ্গে দেখা হয়। তাঁহাকে দেখিয়া মনে কিছু ভরসা হয়। সাহেবেরা নৌবিছায় কিছু পটু, তাহাতে জাতিতে ইংরেজ, সাহসও বিলক্ষণ আছে। পাইলট অগ্রে অগ্রে চলিলেন, আমরা সঙ্গে সঙ্গে চলিলাম। স্রোতের বিপরীত দিকে যাওয়াই আমাদের উদ্দেশ্য ছিল। সাহেব আমাদিগকে বলিলেন, ঐ যে দূরে চর দেখিতে পাইতেছ, এটি মহাভারত আর তার এদিকে এই যে দেখিতেছ, এইটি রামায়ণ। আমরা শিহরিয়া উঠিলাম। দ্বাপরের পর তেতা যুগ হইল, এ যে ঘোর কলি! সাহেবের প্রতি এক বারে অঞ্জন্ধা জ্বিলা। তখন সেই পূর্বেব গানের মোহড়াটি গাইয়া ফিবিয়া আসিলাম;

"কোথা মানিলে তে—

পথ ভুলালে হে—।—"

সেই অবধি আর কাহারও সঙ্গে ভারত নদীতে যাই না।

পরস্থরামের ক্ষত্রিরপ্রাত্তবিদমনসম্বন্ধে আমরা পৌরাণিক আখ্যায়িক। বাতীত আর কিছুই জানি না। কিন্তু তাঁহার পর রাম অবতার। দক্ষিণ-বিজয়ই রামায়ণযুদ্ধ। তথন ব্রাহ্মণ ক্ষত্রিয় মধ্যে আর রাজ্য লইয়া বিবাদ ছিল না; যখন সমুদায় আর্য্যাবর্তে আর্য্যসন্থানেরাই বাস ক্রিতেছিল, তানই রামায়ণের ঘটনা সমস্ত ঘটে।

তখন দাক্ষিণাত্য অনাগ্য ভূমি; রামচন্দ্র, যে উদ্দেশেই হউক, এই অনার্য্য ভূমিতে প্রবেশ করিয়া ইহার সীমান্তর্বর্তী লক্ষাদ্বীপ প্রয়ন্ত বিজয়

করেন। আর্য্যাবর্ত্তের সীমা ছাড়াইয়াই নির্জ্জনস্পৃহ আর্য্য মুনিগণের তপোবন ছাড়াইয়াই, রাম এক জাতি দেখেন। এ জাতি অতি প্রাচীন; আর্য্যেরা ইহাদিগকে জ্বানিতেন। আর্য্যগণের পীড়নে ইহারা বহিষ্কৃত হইয়া—উত্ত্যক্ত হইয়া, দক্ষিণে বাস করিতেছিল। আর্য্যেরা ইহাদিগ**কে** মাংসপ্রলোভী জানিয়া ঘূণা করিতেন ও চণ্ডাল বলিয়া, হেয় অভিধান দিয়াছিলেন। শ্রীরামকে স্বকার্য্য উদ্ধার জন্ম এই জাতির সহিত ব**ন্ধুত্ব** করিতে হইয়াছিল। রামায়ণে এই ঘটনাই গুহক চণ্ডালের সহিত মৈত্র-নিবন্ধন বলিয়া বর্ণিও হইয়াছে। পরে এক অত্যন্ত অসভ্য জাতির মধ্যে যাইয়া, কোন দলের সহিত যুদ্ধ করিয়া, সেই দলকে পরাজয় এবং কোন দলের সহিত বা সন্ধিবন্ধন করিয়াছিলেন। ইহাই রামায়ণে বালিবানর বধ ও সুগ্রীবসহ বন্ধুত্ব বলিয়া বর্ণিত। চণ্ডালেশ হিন্দুসমাজবহিন্ধৃত বটে, কিন্তু বানরগণের স্থায় অসভ্য নহে। কিন্তু বানরগণ চণ্ডালগণ অপেক্ষা বিশেষ সমৃদ্ধিশালী। কেননা তাহারা দাক্ষিণাত্যের আদিম বাসী; চণ্ডালগণের ন্যায় আধ্যনির্ব্বাসিত জ্বাতি নতে। পরে রামচন্দ্র নরমাংসলোভী, নরমাংস-ভোজী, বিকৃতাকার এক জাতিকে প্রায় একবারে লোপ করেন। ইহাই রাবণের সবংশে বধ। ইহারা অত্যন্ত সমৃদ্ধিশালী। যেমন আমেরিকার নরকপালসংগ্রহকারী, নরবলি প্রতিষ্ঠাকারী অজতেকজাতির মধ্যে অনার্য্য সমৃদ্ধির বিশেষ পুষ্টি হইয়াছিল, রাক্ষসদিগেরও ঠিক সেইরূপ হইয়াছিল। আধাগণের স্থায় ভাহাদের মধ্যে ব্রাহ্মণ ক্ষজ্রিয় বৈশ্য শূব্দবিভাগ ছিল না। সকলেই যোদ্ধা ও ধন্নুর্ধারী, বেদাচারবহিন্তৃতি, অথচ বিশেষ সমৃদ্ধিশালী। রামায়ণ ঘটনার স্থল মশ্ম এই, কিন্তু এ গুলি গুরুতর ঘটনা। বৈদিক এক-গতির রোধকারী। ইহাতেই বৃহৎ চর উৎপন্ন হয়। রামকে ( তিনি একজনই হটন, আর অনেক জনই হউন ) একটি অসাধারণ বিপ্লব করিতে হইয়াছিল। ্য চণ্ডালকে দর্শন করিতে নাই, তাহার সহিত বন্ধুত। সামাশ্য বর্ণনে বলে, গুহক চণ্ডালের সহিত কোলাকুলি। কন্দমূলফলাশী বানর সদৃশ জীবের ফদয়ে বীররসের উদ্ভাবনা; পৃথক পৃথক নানা অসভ্য দলের একত্রকরণ। সেই সামান্ত অসভা জাতির সাহায্যে আমমাংসলোভী, অতিবিক্রমশালী জাতিকে একবারে উচ্চন্ন করা, শ্রীরামচন্দ্রের কার্য্য। পরের চিত্তবৃত্তির উপর, পরের সাহায্যের উপর লোকের শ্রদ্ধার উপর তাঁহাকে নির্ভর করিতে হইয়াছিল। নিভুত চিম্ভা, নির্জ্জনে তারস্বরে বেদপাঠ, আচার্য্য নিকটে ধ্যু-

বিঁছা শিক্ষা করিয়া, বর্ষেথ একবার নিজ্প পরিজ্ঞান সমভিব্যাহারে অযোধ্যা-সংলগ্ন শালতালবনে মৃগয়া প্রভৃতি নিয়মিত কার্য্য করিয়াই তাঁহার জ্ঞীবন পর্য্যবসিত হয় নাই। তিনি স্বীয় অসীম ক্ষমতা প্রভাবে আর্য্যবৈরী, প্রভৃত-বিক্রমশালী (যে বিক্রম বর্ণন জ্বন্য আর্য্যমূনি আর্য্যদেবগণকে সেই জ্ঞাতির দাসত্বে নিযুক্ত করিতে বাধ্য হইয়াছেন) সেই জ্ঞাতিকে একবারে ভারতবর্ষ সিয়হিত দ্বীপ হইতেও নিম্ল করিয়াছেন। আর্য্যসন্থানেরা তাঁহার সেই কীর্ত্তি মনে করিয়া, অত্যাপি তাঁহাকে সপ্তমাবতার বলিয়া শ্রাজা করেন। অত্যাপি তাঁহার নাম মহান্ ঈশ্বর শব্দের প্রতিশব্দ। অত্যাপি রামজ্ঞী হিন্দুস্থানে একমেবাদ্বিতীয়ং।

কিন্তু এই ত্রেতাবতার রামচন্দ্র মানবীয় উপায় অবলম্বন করিয়াই কৃতকার্য্য হয়েন। তাঁহার চরিত্র অসাধারণ অলৌকিক নহে। মনুষ্য যে উপায় অবলম্বন করিয়া পরের সাহাযা প্রাপ্ত হয়, রামচন্দ্র তাহাই করিয়াছিলেম। পরের সাহায্য না হইলে, কখনই মহংকার্য্য স্থসাধিত হয় না; এবং অস্থে কর্ত্তার মনোভাবে সমভাবী না হইলে, প্রাণপণে সাহায্য করে না। আন্তরিক সাহাযা নহিলে, সাহায্ট নহে। এক ব্যক্তির মনোভাবে আর এক ব্যক্তিকে বা ব্যক্তিগণকে সমভাবী কে করে গ রস ঢালিয়া দিয়া পান করিতে, কে বলে গ কেবল রস অন্তভ্রত করিয়াই ক্ষান্ত না হইয়া, রস উদ্দীপন করিতে চায় কে ১ উদ্দীপনা : প্রয়োজন হইয়াছিল বলিয়াই, এই রামায়ণ চরে, দক্ষিণ বিজয় চরে, রাবণ বধ চরে, রাক্ষ্য ধ্বংস চরে, যাহাই নাম দিউন, এই স্থানে, প্রয়োজন, বিপচদ্ধার, মহংকার্যা সাধন, এই সকল জল বায়ুর গুণে উদ্দীপনার বাজ হাস্কুরিত হয়। সে লাতা বহু পল্লবিতা, ভূরিমনোহর-কুত্রমশোভিতা হইয়াছিল। সে ফুলের মালা এখন রামায়ণের পাতে পাতে সাজান রহিয়াছে। রামায়ণ গ্রন্থ রামের সমকালিক। রামায়ণ কাব্য স্থানে২ উদ্দীপনাপূর্ণ। রামোপ্ত। উদ্দীপনা লতা তাবং ভারত ব্যাপিয়াছিল, কবিশুরু বার্লাকি তাহারই গুটকত অক্ষয় কুম্বম তুলিয়া গাঁথিয়া রাখিয়া গিয়াছেন। কিন্তু এই লতা কত দিন জীবিতা ছিল গ তাহা কে বলিতে পারে। যে দেশে মৌনব্রভাবলথ। মুনিগণকে দেবসদৃশ ভক্তি করে, সে দেশে উদ্দীপনা কত দিন জাঁবিতা থাকিবে ? কিন্তু আমরা এ সময়ের কিছুই **জানি না।** র:বণ নিপাতকারী নাঘব ব শের, সেই সূর্য্য বংশের, প্রা**ত্নভাব কিসে হুস্ব** হইয়া, চন্দ্র বংশের শ্রীকৃদ্ধি হইল, তা কে বলিতে পারে ? কিন্তু ভারত নদীতে আর সহত্রৈক বৎসর এদিকে বাহিয়া আসিয়া, আমরা আর একটি বৃহৎ চর দেখিতে পাই। চর দেখিলেই আশা হয়। অবশ্য নানা তরুলতা আছে। হয় ত উদ্দীপনার লতা আছে। এ চরটি ভারতযুদ্ধ চর।

এই সময়ে বিস্তীর্ণ আর্য্যাবর্তে নানা জাতি উৎপন্ন হইয়াছে। আর্য্যক্ষেত্রে স্ত, মাগধ, বল্লব, গোপ, স্পকার প্রভৃতি নানা আগাছা পরগাছা জন্মিয়াছে। সৈরিন্ধ্রী, নাগক্তা, আভীরী প্রভৃতি কত জঙ্গলী লতা উদ্ভূতা হইয়াছে, আর্য্যক্ষেত্রের চতুষ্পার্শ্বে শক, খস, দরদ, বাহলীক, চীন, যবন প্রভৃতি নানা অনার্য্য জাতি দিন দিন বিক্রম বিস্তার করিয়া আপনাদের আয়তন বৃদ্ধি করিতেছে। ভারত রাজ্য, খণ্ড রাজ্য, উপরাজ্য, মণ্ডল, ছত্র, নগর, গ্রাম বিভেদে একবারে চূর্ণীকৃত হইয়াছে। চোল, কোল, চোর, মণ্ডল, অঙ্গ, বঙ্গ, কলিঙ্গ, কাশী, কাঞ্চি, জাবিড়, মথুরা, ত্রিগর্ভ, মৎস্ক, সৌরাষ্ট্র, মরুকচ্ছ, সিন্ধু, সৌবীর প্রভৃতি নানা দেশ, নানা রাজা। পরস্পরের একতা নাই, সৌহাদ্দ নাই। এই সময়ে অষ্টম যমলাবতার কৃষ্ণাৰ্জ্জ্ন জন্ম পরিগ্রাহ করেন। শ্রীকৃষ্ণ স্বীয় চিরবৈরী বেদদেষী কংশ রাজাকে বিনষ্ট করিয়া, যে জরাসন্ধ স্বীয় কারাগারে ভারতের বীরগণকে অন্ধকারে বিনষ্ট করিতেছিলেন, যে শিশুপাল খীয় দুদ্রে ধর্ম্মের অবমাননা করিতেছিল, তাহাদিগকে বিনষ্ট করিবার জন্ম, যুধিষ্ঠির আদি পঞ্চ ভ্রাতার সাহায্য লইলেন। সেই পঞ্চ ভ্রাতা আবার আপনাদের চিরজ্ঞাতিশক্র তুর্য্যোধনকর্ত্তক তাড়িত হইয়া শ্রীকৃষ্ণের সহায়তা প্রার্থনা করিলেন। স্বার্থে তুই বিভিন্ন রাজাকে একত্র করিল। শ্রীকুষ্ণের অর্থ স্মাধিত হইল, কিন্তু তৎপরেই জ্ঞাতিবৈরযুদ্ধে সমস্ত ভারত তুই দলে বিভক্ত হইল এবং কুরুক্ষেত্রে তুমুল সংগ্রাম হইল। চুর্ণীকৃত ভারত **অন্ততঃ** কিছুদিনের জ্বন্থ এক না হউক, ছুই দল হুইয়াছিল। এ গুহুবিবাদে আরু কি মহৎ ফল ফলিয়াছিল, তাহা আমরা বলিতে পারি না। কিন্তু অশ্বমেধ পর্কের বর্ণনে বোধ হয়, সমস্ত সাম্রাজ্য একীকরণের চেষ্টা হইয়াছিল। যাহা হউক, এই মহৎ কার্য্যের উভ্তমের কর্ত্তগণকেও আমরা দেবত্বে অভিষিক্ত করিয়াছি। শ্রীকৃষ্ণ পূর্ণাবতার, অর্জুন নরনারায়ণ। তাঁহার ভাতৃগণ সকলেই দেবরূপী। কুরুক্ষেত্র যুদ্ধের ঘটনা সমস্ত মহাভারত প্রণয়নের সমকালিক বৃত্তান্ত। বেদব্যাসের গ্রন্থ মহাভারত রামায়ণের স্থায় সেই কালের উদ্দীপনা শক্তির প্রাচুর্য্যের পরিচয় প্রদান করিতেছে। মহোদ্দীপক বেদব্যাসের গ্রন্থোক্ত শকুস্থলা উপাখ্যানের সহিত মহাকবি কালিদাসের অভিজ্ঞান শকুন্তল নাটকের লেখার একবার তুলনা করুন। ভারতোক্তা নায়িকা শকুন্তলার চরিতের সহিত নাটকের শকুন্তলাচরিত্রের এক বার তুলনা করুন। উভয়েই সতী সাধ্বী পতিব্রতা, মানবমোহিনী শক্তিতে ভূষিতা। উভয়েই আশৈশব মুনিগৃহে পালিতা, মাধ্বীলতার সহিত উভয়েই বর্দ্ধিতা, উটজপর্য্যস্তচারিণী হরিণা উভয়েরই সঙ্গিনী। উভয়েকেই ছত্মন্ত গান্ধর্বে বিধানে বিবাহ করিয়া, ইচ্ছাপূর্ব্বকই হউক, আর বিস্মৃতি ক্রেমেই হউক, বর্জন করিলেন, অর্দ্ধাঙ্গের ভাগিনী করিলেন না, সহধর্মিণী আখ্যা দিয়া মান বৃদ্ধি করিলেন না। কিন্তু এই আচরণে দেখুন, কবির শকুন্তলা কিরূপে ব্যবহার করেন। কবির শকুন্তলা রাজার গোপন ব্যবহার ছই বার স্মরণ করিয়া দিতে গিয়া, পবে লঙ্কাতে ঘূণাতে নিবারিত হইয়া, আপনার ছঃথ আপনই প্রকাশ করিলেন।—যথা,—রাজা। আর্য্যে কথ্যতাম্।

গৌত। ণাবেক্খিদো গুরুঅণো ইমিএ,

তু এবি ৭ পুচ্ছিদো ৰন্ধু। এককস্সঅ চরি এ, কিং ভন্নতু এক একস্সিং॥

শকু। ( আত্মগতম্) কি<mark>গুকথু অঙ্জউত্তো ভণিস্সদি ?</mark>

রাজা। ( সাশঙ্কমাকর্ণ্য ) ময়ে! কিমিদমুপক্সস্তং।

শকু। ( আত্মগতম্ ) হন্দী হন্দী! সাবলেবো সে ব্রাণাবক্থেবো।

রাজা। কিমত্রভবতী ময়া পরিণীতপুর্ববা।

শকু। (সবিধাদমাত্মগতম্) হিতাত সংপদং সংবৃত্তা দে আসঙ্কা।

রাজা। ভো স্থাসিনশ্চিন্তয়ন্ত্রপি ন খলু স্বীকরণমত্রভবত্যাংশ্ররামি তৎ-কথমিনামভিব্যক্তসবলক্ষণামাত্মানমক্ষল্রিয়ং মন্তমানঃ প্রতিপ্রস্ত্রে।

শকু। (স্বগতম্) হন্দী হন্দী! কধং পরিণএক্ষেব সন্দেহো ভগ্গা দাণিং দুরারোহিণী অসালদা।

শকু। (স্বগতম্) ইমং অবস্বস্থরং গদে তাদিসে অণুরাএ কি**স্বা স্থমরাবিদেণ,** এধবা অত্তা দাণিং মে সোধনীও হোছত্তি কিঞ্চি বদিস্সং। (প্রকাশম্) অজ্জনিত্ত! (ইত্যর্জোক্তে) অধবা সংস্কাদা দাণিং এসো সমুদাচারো। পৌরব ! জুতং ণাম তুহ পুরা অস্সমপদে সম্ভাবৃত্তাণহিঅঅং ইমংঞ্চণং তধাসমঅপুব্দঅংসম্ভাবিঅ সম্পদং ইদি সেহিং অক্থারেহিং পচ্চক্খাছং।

শকু। ভোত্ব জ্বই পরমখদো পরপরি গ্গহসদ্ধিণা তৃএ এববং পউত্তং তা অহিপ্লাণেন কেণবি তুহ আসঙ্কং অবণইস্সং।

রাজা। প্রথম: কল্প:।

শকু। (মূদ্রাস্থানং পরাম্খ্য) হন্দী হন্দী! অঙ্গুলীঅঅস্থা মে অঙ্গুলী! (ইতি সবিষাদং গৌতমীমুখমীক্ষতে ) \* \*

রাজা। (সম্মিতম্) ইদং তাবৎ প্রত্যুৎপন্নমতিবং স্ত্রীণাম্।

শকু। এখ দাব বিহিনা দংসিদং পউত্তণং অবরং দে কধইসসং;

রাজা। শ্রোতব্যমিদানীম্।

শকু। ণংএক দিঅতে বেদসলদাম ওবে ণলিণীবত্তভা অণগদং উদঅং তুহ হথে। স্থিতিদং আসী।

রাজা। শৃণুমস্থাবং।

- শকু। তক্থণং সো মে পুত্তকিদও দীহাপক্ষোণাম মিঅপোদও উবট্ঠিদো,
  তদো তুএ অঅং দাব পড়মং পিঅছত্তি অণুকম্পিণা উবচ্ছন্দিদো উদএণ,
  ণ উণ সো অপরিচিদস্য দে হখাদো উদঅং উবগদো পাছং, পচ্চা তিস্পিং
  ক্ষেব উদএ মএ গহিদে কিদো তেণ পণও, এখন্তরে বিহসিঅ তুএ ভণিদং
  সক্ষো সগণে বীস্ধৃদি, জদো ছবেবি তুক্ষো আরঞ্জা আতি ।
- রাজা। আভিস্তাবদামকার্য্যপ্রবর্ত্তিনীভির্মধুরাভিরনূতবাগ্ভিরাকৃষ্যস্থে বিষ-য়িণঃ।
- গৌতমী। মহাভাম ! ণারিহসি পব্বং মস্তিছং, তবোবণসংবড্টিদো ক্খু অঅং জ্বো অণভিলোকইদবস্স।
- রাজা। অয়ি তাপসবৃদ্ধে।

ন্ত্রীণামশিক্ষিতপটুত্বমমানুষীণাং, সংদৃশ্যতে কিমৃত যাং পরিবোধবত্য:। প্রাগন্তরীক্ষণমনাৎ স্বমপত্যজ্ঞাতমন্তব্ধি জ্ঞোপরভূতাঃ কিল পোষয়ন্তি।

শকু। (সরোষম্) অণত্জ ! অত্তণো হিঅআণুমাণেণ কিল সবাং পেক্থিসি; কোণাম অলোধর্মকঞ্ অব্যবদেসিণো তিণচ্ছন্নক্বোবমস্স তুহ অন্ধুআরী ভবিস্সদি। রাজা। ভদ্রে প্রথিতং হ্রমন্তম্ম চরিতং, প্রজাম্বপীদং ন দৃশ্যতে।

শকু। তুকো জ্বেব পমাণং,

জ্ঞাণধ ধর্মাথিদিঞ্চ লোঅস্স।

লঙ্চাবিণিঙ্ভিদাও

জাণন্তি ণ কিম্পি মহিলাও।

यूर्ठ्रेमाव अख्डब्न्मानुष्ठातिनी शनिया ममुवर्रेठिमा ।

গৌতমী। জ্বাদে ইমস্পপুরুবংসপচ্চয়েণ যুহমন্ত্রণো হিঅঅবিসস্স হথং সমুবগদাসি।

শকু। (পটান্থেন মুখমাচ্ছান্ত রোদিতি।)

শাঙ্করিব। \* \* \* গোতমি গজাগ্রতঃ! [ইতিসর্কে প্রস্থিতাঃ।]

শকু। অহংদাণিং ইমিণা কিদবেণ বিপ্ললাকা, তুক্ষোবি মংপরিচ্চেঅধ। (ইত্যনুপ্রস্থিতা)

শাঙ্ক। (সরোষং প্রতিনিবৃত্য ) আঃ পুরোভাগিনি! কিমিদং স্বাতস্ত্র্যম-বলম্বসে।

শকু। (ভাতা বেপতে)

শাঙ্ক । শকুন্তলে । শৃণোত ভবতী । যদি যথা বদতি কিতিপস্থা সমসি কিপ্রেনকংকুল্যা হয়। এথ তু বেংসি শুচিত্রতমান্ত্রনা পতিসূহে তব দাস্তমপি ক্রমনং॥

পুরোধাঃ। (বিচার্যা) যদি তাবদেবং ক্রিয়তা:--।

রাজা। অনুশান্ত মা গুরুং।

পুরোধাঃ। অত্রভবতী তাবদাপ্রসবাদম্মদগুঠে তিইতু।

রাজা। কৃত ইদম গ

পুরে। জ্বাধুন নতিকৈরুপদিষ্টপূকাঃ প্রথমমের চক্রবর্ত্তিনং পুজ্ঞং জনয়িয়া-সীতি। সভেন্মুনিদৌহিত্রস্তল্লকণোপপা্নো ভবিয়াতি ততোহভিনন্দ্য শুদ্ধান্তমেনাং প্রবেশয়িয়াসি, বিপর্যায়েজ্ঞাঃ পিতৃঃসমীপগমনং স্থিতমেব।

্রজা। যথা গুরুভ্যোরে সভ।

পুরো। (উত্থায়) বৎসে ইত ইতোঠন্তুগচ্ছ মাম।

- শকু। ভঅবদি বস্থন্ধরে ! দেহি মে অন্তরং। (ইতি সহ পুরোধসা গেওমী-তপস্বিভিশ্চ রুদতী নিজ্ঞান্তা।)\*
- ताष्ट्रा। पार्या, तन्न।
- গৌত। এও গুরুজনের অপেকা করে নাই, তুমিও বন্ধুজনকে জিজ্ঞাসা কর নাই। একেলা একেলার কার্য্যে অপরে কে কি বলিতে পারে ?
- শকু। ( আত্মগত ) না জানি আর্য্যপুত্র কি বলেন ?
- রাজা। (শুনিয়া সভয়ে) কি গা? উপন্তাস আরম্ভ করিলে না কি ?
- শকু। (আত্মগতা) আ ছি ছি! এঁর বচনভঙ্গী যে কেমন কেমন।
- রাজা। কি আমি এঁকে বিবাহ করিয়াছিলাম না কি ?
- শকু ৷ (সবিধাদে আত্মগত) হা হৃদয়! যা ভ্ৰমকেরেডিলে, এখন তাই হলো!!
- রাজা। হে তপস্থিগণ! ভাবিয়াও ইঁহাকে পরিগ্রহ করা, আমি মনে করিতে পারি-তেছি না। তবে কুক্ষজিয়ের স্থায় কেমন করে, এই স্পটগর্ভলক্ষণাকে গ্রহণ করি ?
- শকু। (আরোগত) ছি ড়ি! বিবাহেতেই সন্দেহ! এত দিনে আমার দ্রারোহিণী আশালতা ভগ হইল।
- শকু। তেমন অমুরাগই যদি এমন অবস্থাস্তর গত হইল, তবে আর মনে পাড়াইবার চেষ্টা করিলেই বা কি হবে ? তথাপি আপনাকে দোকমুক্ত করিবার জন্ত কিছু বলি। (প্রাকাশ্রে)
  - আর্যাপুর ! (এই অর্দ্ধোক্তি করিয়া) অথবা এখন এ সম্বোধন যুক্ত হইতেছে না।
  - পৌরব ! পূর্ব্বে আশ্রমপদে প্রণয়-প্রফুল্ল-হৃদয়া আমাকে প্রভিজ্ঞাপূর্ব্বক আদর করিয়া, এখন এই রূপে প্রভ্যাখ্যান করা কি ভোমার উপযুক্ত ?
- শকু। ভাল, যদি যথার্থই পরস্ত্রীগ্রহণ শক্কা করিয়া, তুমি এরপে করিতেছ, তবে আমি কোন অভিজ্ঞান হার তোমার আশহা দূর করি।
- রাজা। উত্তম কথা।
- শকু। (অঙ্গুলি দেখিয়া) হায় হায়! অঙ্গুলিতে অঙ্গুরীয় নাই যে! (সবিধাদে গৌতমীর মুখ দর্শন)
- রাজা। ( হাম্ম করিয়া ) একেই বলে, স্ত্রীদিগের প্রত্যুৎপন্নমতিত্ব।

ব্যাসের শক্সুলা সে প্রকৃতির নহেন, তিনি ছম্মস্তকর্তৃক পরিবর্জিত হইয়া, য়ান বদনে ছল ছল নয়নে, দীর্ঘ নিশ্বাসের সঙ্গে আশ্বাসকে বিসর্জন দিয়া,

শকু। এ স্থলে এখন বিধাতাই প্রভুত্ব দেখাইলেন, ভাল আমি তোমাকে আর কিছু বলিতেছি।

রাজা। বল শুনিতেছি।

শকু। এক দিন বেতসলতামগুপে তোমার হস্তে পদ্মপত্রে জল ছিল ?

রাজা। তার পর বল শুনি।

- শকু। সেই সময়ে সেই দীর্ঘাপাঙ্গ নামে আমার ক্কৃতকপুত্র মৃগশাবক আসিল ? এই আগে পান করুক, এই কথা বলিয়া, তৃমি আদর করিয়া, তাহাকে জল পান করিতে ডাকিলে; কিন্তু সে অপরিচিত বলিয়া, তোমার হস্ত হইতে জল খাইতে আদিল না। তার পর আমি সেই জল লইলে, সে ভাল বাসিয়া খাইল। তাহাতে তুমি হাসিয়া বলিলে, সকলেই স্ক্রোভিকে বিশ্বাস করে। তোমরা তুজনেই বহা।
- রাজা। স্ত্রীলোকে আপন কার্য্য সাধন জন্ম এইরূপ অমৃত্যধুর মিপ্যা বচন দারাই বিষয়ী লোকদিগকে আকর্ষণ করে।
- গৌত। মহারাজ। এরপ মনে করিবেন না। তপোবনে পালিত এই সকল লোকেরা কৈতব জানে না।
- রাজা। অয়ি ভাপসবৃদ্ধে! পশু পশীর মধ্যেও স্ত্রীজাতির অশিক্ষিত্পটুত্ব দেখা যায়, তবে পরিবোধবতীদিগের কথা আর কি বলিব! দেখ, কোকিলাগণ আকোশে উড়িতে পারিবার পূর্বের আপনার শাবকদিগকে অন্ত পশী দারা প্রতিপালিত করিয়া লয়।
- শকু। অনার্যা! এ কি আপনার হৃদয় অস্কুমানে সকলকে দেখিতেছ না কি ? ভূমি ধর্মছিল্যবেশী, তৃণাচ্ছাদিত কূপের মত ! অস্তে কে তোমার অস্কুকরণ করিবে ?
- রাজা। ভদ্রে ছুল্লন্তের চরিত্র প্রসিদ্ধ; আমার প্রজাদের মধ্যেও এমত দেখা যায়না।
- শক্। তোমাদের কথাই প্রমাণ, লোকের ধর্মস্থিতিও তোমরাই জ্ঞান, লজ্জাজ্বিতা মহিলারা কিছুই জ্ঞানে না। ভাল জিজ্ঞাসা করি, তবে কি আমি স্বেচ্ছাচারিণী গণিকা হইয়া আসিয়াছি ?
- ে তি। বাছা, পুরুবংশে বিশ্বাস করিয়া মধুমুখ গরলহাদয় জ্বনের হাতে পড়েছ। শকু। (মূখে অঞ্জ দিয়া ক্রনন।)
- শার্ক। েতিনি ! অগ্রসরা হউন, ( সকলে যাইতে লাগিলেন। )

প্রত্যাগমন করিবার মহিলা নহেন। তিনি লাঙ্গুলম্পৃষ্টা কালভুজঙ্গিনীর স্থায় মুখ ফিরাইয়া, গর্জন করিয়া উঠিলেন। গর্জন করিয়াই প্রত্যাবৃত্তা হইবেন ? তাহলে ত কবির স্বষ্টা বীর-রসপ্রবলা নায়িকা হইলেন মাত্র। তা নয়, তিনি উদ্দীপনাকে স্মরণ করিয়া রাজাকে সম্বোধনপূর্বক নিজ মনোভাব তাঁহার কর্ণকুহর দিয়া, তাঁহার হৃদয়ে বেগে ঢালিয়া দিলেন। তিনি সফলাও হইলেন।

রাজন্ সর্যপমাঞাণি পরচ্ছিদ্রাণি পশুসি।
আত্মনো বিশ্বমাঞাণি পশুরপি নপশুসি॥
মেনকা বিদশেশেষেব ত্রিদশাশ্চান্তমেনকাম্।
মমৈবোদ্রিচ্যতে জন্ম হুম্মস্ত তব জন্মতঃ॥
ক্ষিতাবটসি রাজেক্র অন্তরীক্ষে চরামাহং।
আবয়োরস্তরং পশু মেরুস্র্যপ্রোরিব॥

শাঙ্গ । (ক্রোধে ফিরিয়া) হুষ্টশীলে ! স্বাতন্ত্র্যাবলম্বন করিতেছিস্।

শকু। (ভয়ে কম্পান্বিতা।)

শার। শকুস্তলে ! তুমি শুন, রাজা যাহা বলিতেছেন, তাই যদি হয়, তাহা হইলে তুমি কুলটা তোমায় লইয়া কি হইবে ? আর যদি আপনাকে তুমি শুচিত্রতা বলিয়া জান, তাহা হইলে পতিগৃহে দাশুর্তিও তোমার তাল।

পুরোধা। (চিন্তা করিয়া) যদি এরূপ করেন-

রাজা। মহাশয় উপদেশ দিন।

পুরোধা। ইনি প্রস্বকাল পর্যান্ত আমার গৃহে থাকুন।

রাজা কেন ?

পুরোধা। সাধুনৈমিতিকেরা বলিয়াছেন, যে আপনার প্রথম পুত্র চক্রবর্তী হইবে।

যদি মুনিদৌহিত্র সেই রূপ লক্ষণযুক্ত হয়, তাহা হইলে ইহাকে সমাদরে

অস্তঃপুরে লইয়া যাইবেন, তা যদি না হয়, তবে ইহার বাপের বাড়ী

যাওয়াই স্থির।

রাজা। গুরুর যাহা অভিরুচি।

পুরো। (উঠিয়া) বাছা আমার সঙ্গে এই দিগে আইস।

শকু। ভগৰতি বহুদ্ধরে ! আমাকে অস্তরে স্থান দেও। (পুরোধা ও গৌতমীর স্থিত কাঁদিতে কাঁদিতে নিজ্ঞায়া।)

শকু। এখন এই শঠ আমায় ত্যাগ করিল, তোমরাও আমাকে পরিত্যাগ করিবে? (এই বলিয়া সঙ্গেং গমন।)

মহেদ্রত কুবেরতা যমতা বরণতা চ। ভবনাক্তমুগং যামি প্রভাবং পশ্র মে নৃপ ॥ সভ্যশ্চাপিপ্রবাদোয়ং যং প্রবক্ষ্যামি তে ২নঘ! নিদর্শনার্থং নবেষাৎ শ্রুত্থ তং ক্ষন্ত্রমর্হসি বিরূপো যাবদাদর্শে নাজ্মনঃ পশ্রতে মুখং। মন্যতে ভাৰাত্মানমনোভ্যো রূপবত্তরং॥ যদা **স্ব মু**খমাদৰ্শে বিক্লংসোহভিবীক্ষতে। তদাহস্তরং বিজ্ঞানীতে আত্মানাং চেতরং জনং॥ অতীব রূপসম্পন্নো ন কিঞ্চিদবমন্যতে। অতীব জল্লন্ হুর্কাচোভবতীহ বিহেটক:॥ মুর্থোহি জন্নতাংপুংসাংশ্রত্বা বাচ:ভভাভভা:। অভভং বাক্যমাদত্তে পুরীষমিব শুকর:॥ প্রাজন্ত জন্নতাংপুংসাংশ্রম্মা বাচ: শুভাভন্তা:। গুণবদ্বাক্যমানতে হংসঃ ক্ষীরমিবান্তসঃ॥ অন্যান্ পরিবদন্ সাধুর্যথা ছি পরিত**প্যতে।** তথা পরিবদরনাাং জঙ্গো ভবতি **হর্জনঃ**॥ অভিবান্ত যথা বৃদ্ধান্সস্থো গছুতি নিবু ডিং। এবং সজ্জনমাকুশ্র মূর্যো ভবতি নিরুতি:॥ स्थः कीरहारमः यका मृत्या रमाया**रम**िनः। যত্র বচেদাঃ পরিঃ সন্তঃ পরানাহতথাবিধান্॥ অতো হাহ্যতরং লোকে কিঞ্চিদনার্রবিষ্যতে। যত্র হুর্জন মিত্যাই **হু**র্জন: সজ্জনং স্বয়ং॥ সত্যধর্মজুত্যাৎ পুং সঃ ক্রন্ধাদাশীবিষাদিব। অনা ভিকে। হপুাদিজতে জন:কিং পুনরাভিক:॥ স্বয়মুৎপান্ত বৈ পুলং সদৃশং যো ন মন্যতে। তহা দেবাঃ শ্ৰিষংছস্তি ন চ লোকান্বপানুতে॥ কুলবং শপ্রতিষ্ঠাং হি পিতরঃ পুরুমক্রবন্। উত্তমং সর্বধর্মাণাংভক্ষাৎ পূজ্ঞং ন সং ভ্যম্ভৎ ॥ স্বপত্নীপ্ৰভবান্ পঞ্চ লকান্কীভান্ বিবন্ধিতান্। ক্ত।নন্যাম চোৎপন্নান্ প্লান্ বৈ মম্ব্রবীৎ॥ ধর্মকীর্ক্ত্যাবহা নৃণাং মনসংশ্রীতিবন্ধনা:। ত্রায়স্তেনরকাজ্জাতা: পূল্রাধর্মপলবা: পিতৃন্॥

স জং নৃপতিশাদ্ল পুলং ন ত্যক্ত্মুহসি। আত্মানাং সত্যধক্ষে চ পালয়ন পৃথিবীপতে॥ নরেন্দ্রসিংহ কপটং ন বোঢ়ুং ত্বিহার্হসি। বরং কৃপশতাদ্বাপী বরং বাপীশতাৎ ক্রভু:॥ বরং ক্রতুশতাৎ পুত্র: সত্যং পুত্রশতাদ্বরং। অশ্বমেধসহস্রঞ্চ সত্যঞ্চ তূলয়া ধৃতং॥ অশ্বমেধ সহস্রান্ধি সত্যমেব বিশিষ্মতে। সর্ব্যবেদাধিগমনং সর্ব্যতীর্থাবগাহনং॥ সভ্যঞ্বচনং রাজন্ স্মং বাভারবা স্মং। নান্তি সত্যসমো ধর্মো ন সভ্যাদ্বিগুতে পরং। নহি তীরতরং কিঞ্চিদ্যুতাদিহ বিস্ততে 🖟 রাজন্ সভ্যং পরং ব্রহ্ম সভ্যঞ্জ সম্ম: পর:॥ ম। ত্যাক্ষী: সময়ং রাজন্ সত্যং পঙ্গতমস্ত তে। অনুতে চেৎ প্রদঙ্গতে শ্রদ্ধানি নচেৎ স্বয়ং॥ আত্মনা হস্ত গচ্চামি ত্বাদুশে নাস্তি সঙ্গতং। ক্তেহপি স্বয়ি হুমস্ত শৈলরাজাবতংসিকাং॥ চতুরস্তামিমামুকীং পুলোমে পালয়িশ্বতি।

( মহাভারতে আদিপর্কণি সম্ভবপর্কাধ্যায়ে শকুস্তলোপাধানে চতুঃসপ্ততিত্য অধ্যায়ে 🕪 )

• মহারাজ ! সর্যপ্রামণ প্রদোষ নিরীক্ষণ কর, কিয়ু বিশ্বপরিমিত আত্মদোষ দেখিতে পাও না ? মেনকা দেবগণের মধ্যে গণনীয়া ও আদরণীয়া, অতএব তোমার জন্ম ইতে আমার জন্ম যে উৎকৃষ্ট, তাহাতে আর সন্দেহ নাই। আরও দেগ, ভূমি কেবল পৃথিবীতে ভ্রমণ কর, আমি পৃথিবী ও অন্তর্গক্ষ উভয় স্থলেই গতায়াত করিতে পারি। অতএব আমার ও তোমার প্রভেদ স্থমেক ও সর্যপের প্রভেদের ভায়। আমার এরপ প্রভাব আছে, আমি ইন্দ্র, যম, কুবের, বরুণ প্রভৃতি দেবগণের ভবনেও আনায়াদে যাতায়াত করিতে পারি। হে মহারাজ! আমি এ স্থলে এক লৌকিক সত্য দৃষ্টান্ত দেখাইতেছি, শ্রবণ কর, কৃষ্ট হইও না। দেখ কুরূপ ব্যক্তিযে পর্যন্ত আদর্শমণ্ডলে আপন মুখমণ্ডল না দেখে, তত ক্ষণ আপনাকে স্ক্রাণেক্ষা লপবান্ বোধ করে। কিন্তু যখন আপনার মুখ্নী নিরীক্ষণ করে, তখন আপনার ও অভ্যের রূপের প্রভিদ জানিতে পারে। যে ব্যক্তি অত্যন্ত স্থা, সে কখন অভ্যকে অবজ্ঞা করে না। যে অধিক বাক্য ব্যয় করে, লোকে তাহাকে মিধ্যাবাদী ও বাচাল কহে। যেমন শুকর নানাবিধ সুখান্ত মিষ্টান্ন পরিত্যাগ করিয়া পুরীযমাত্র গ্রহণ করে; সেই রূপ মূর্য লোকেরা শুভাশুভ বাক্য শ্রবণ করিলে, শুভ কথা

এই রূপ জ্বলম্ভ উদ্দীপনা মহাভারতের নানা স্থানে আছে। এখানেও দেখুন প্রয়োজন হইয়াছিল। জরা**সন্ধে**র কারাগার হইতে ভারতের বীরগণকে উদ্ধার করা, ভারতের সীমান্তপ্রদেশে নৃতন দ্বারকা নগর স্থাপন করা, এক বার রাজসূয় যজ্ঞকালে সমস্ত ভারতের মিলন, আবার কুরুক্তেত্র সেই সমস্ত ভারতের সমৈতা আগমন ও বল পরীক্ষা, শেষে অশ্বমেধ উদ্দেশ্যে সমস্ত ভারত বিজয় করা প্রভৃতি নানা মহৎকার্য্য সাধন, প্রয়োজন। যেখানে বহু লোকের প্রবৃত্তিচালন প্রয়োজন, সেই খানেই উদ্দীপনার আবশ্যক, পরিত্যাগ পূর্ব্বক অন্তভই গ্রহণ করিয়া পাকে। আর হংস যেমন সজল হ্রন্ধ হইতে অসার জলীয়াংশ পরিত্যাগ পূর্বক হ্ণ্ণরূপ সারাংশই গ্রহণ করে, সেই রূপ পণ্ডিত ব্যক্তিরা লোকের শুভাশুভ বাক্য শ্রবণ করিয়া, শুভই গ্রহণ করেন। সজ্জনেরা পরের অপ্রাদ শ্রবণ করিয়া অতিশয় বিষধ হয়েন; কিন্তু হুর্জ্জনেরা পরের নিলা করিয়া যৎপরোনান্তি সৃত্ত হয়। সাধু বাক্তিরা মাত্ত লোকদিগকে সম্বর্জন করিয়া খাদৃশ স্থবী হন, অসাধ্যাণ সজ্জনগণের অপমান করিয়া তভোধিক সস্তোষ লাভ করে। অদোষদর্শী দাধু ও দোকৈকদশী অসাধু উভয়েই স্থবে কালাতিপাত করে; কারণ অসাধু সাধু ব্যক্তির নিলা করে, কিন্তু সাধু ব্যক্তি অসাধু কর্তৃক অপমানিত হইয়াও, তাহার নিলা করেন না। যে ব্যক্তি স্বয়ং চুর্জ্জন, সে সজ্জনকে **চুর্জ্জন বলে, ইহা হইতে হাস্তকর আর** কি আছে ? কুদ্ধ কালস্প্রিপী সভাধগৃচাত পুরুষ হইতে যখন নান্তিকেরাও বিরক্ত হয়, তথন মাদৃশ আস্তিকেরা কোপায় আছেন। যে ব্যক্তি স্বয়ং স্বসদৃশ পুত্র উৎপাদন করিয়া ভাহার সমাদর না করে, দেবতারা ভাহাকে শ্রীশ্রষ্ঠ করেন, এবং সে মতীষ্ট লোক প্রাপ্ত ২ইতে পারে না। পিতৃগণ পুলকে কুল ও বংশের প্রতিষ্ঠা এবং সর্বাধ্যোত্তম বলিয়া নির্দেশ করেন, অভএব পুলকে পরিত্যাগ করা অত্যস্ত অবিধেয়। ভগৰান মন্ত্ কহিয়াছেন, ওরস, লব্ধ, ক্রীত, পালিত, এবং ক্ষেত্রজ এই প্রুবিধ পুল মন্ত্রের ইহকালের ধর্ম, কীর্ত্তি ও মন:প্রীতি বর্দ্ধন করে, এবং পরকালে নরক হইতে পরিত্রাণ করে। অতএব হে নরনাপ। ভূমি পুস্তকে পরিত্যাগ করিও না। হে ধরাপতে, আত্মক্ষত সত্যধর্ম প্রতিপালন করে। হে নরেন্দ্র! কপটতা পরিত্যাগ কর। দেখ শত শত কৃপ খনন অপেক্ষা এক পুষ্করিণী প্রস্তুত করা শ্রেষ্ঠ, শ্রু শত পুদরিণী ধনন করা অপেকা এক যক্তামুষ্ঠান করা শ্রেষ্ঠ; শত শত যজামুষ্ঠান করা অপেক্ষা এক পুত্র উৎপাদন করা শ্রেষ্ঠ; এবং শত শত পুত্র উৎাদন অপেক্ষা এক সত্যা প্রতিপালন করা শ্রেষ্ঠ। এক দিকে সহস্র অশ্বমেধ ও অ১ দিকে এক সত্য রাখিয়া তুলা করিলে, সহস্র অখ্যমেধ অপেক্ষাও এক সভ্যের প্রুত্ব অধিক হয়। হে মহারাক ! সমুদায় বেদ অধ্যয়ন ও সর্ব্ব তীর্বে অবগাহন করিলে, সভ্যের সমান হয় কি না সন্দেহ। ধেমন সভ্যের সমান ধর্ম নাই, এবং

এবং প্রয়োজনই প্রয়োজনীয় পদার্থের প্রসৃতি। তাৎকালিক উদ্দীপনা তাৎকালিক মহাকাব্য গ্রন্থে অবশ্যই প্রকাশিত হইবে। ভারতপল্লবিতা উদ্দীপনা লতার পুষ্প ভারত গ্রন্থে রাশি ২ রহিয়াছে;—শকুন্তলোপাখ্যানে, নলোপাখ্যানে, ভীম্ম বচনে, ভীমের ভর্ৎসনে, খাণ্ডবদাহনে, জৌপদীর রোদনে, ভূরি ভূরি বচনে, সেই পুষ্প, এবার মালার মত নয়, স্তূপে স্তুপে রাশীকৃত রহিয়াছে। মহাভারতের পর্বের পর্বের রস। কবিতার রস, উদ্দীপনার রস, তুই রস সমভাবে থাকাতে, মহাভারত এক অপূর্ব্ব গ্রন্থ হইয়া উঠিয়াছে। এই জন্মই ইহাকে মহাপুরাণ বলে—পঞ্চম বেদ বলে।

অতি প্রবল ঝড়ের পর স্বভাব অত্যন্ত শান্ত ভাব ধারণ করে। ছুপ্ট ছেলেগুলি থানিক ক্ষণ মাতামাতি করিয়া, প্রায়ই মায়ের কোলে গিয়া অকাতরে অগাধ নিজা যায়। অতি অায়াসদাধ্য কার্য্য করিলে পরই, একটু বিশ্রাম করিতে হয়। পর্ব্বাহে, পূজায়, উৎসবে, ব্রতনিয়মে, নাম-সংকীর্ত্তনে, চাল্র আশ্বিন, চাল্র কার্ত্তিক যাপিত করিয়া, বঙ্গসমাজ একবার চাল্র অগ্রহায়ণ, চাল্র পৌষ বিশ্রাম করেন। মহরমে ছুই প্রহরে মাতনের পর দিন, জিরেন। যিহুদিবিবরণে, এমন কি, সর্ব্বশক্তিমান্ ঈশ্বরকেও ছয় দিন জ্বগৎ স্থি ব্যাপারে নিযুক্ত থাকিয়া, রবিবারে বিশ্রাম করিতে হইয়াছিল। ভারত ঘটনার পর হিন্দু সমাজ যে দিন কত বিশ্রাম করিবে, তার মার বৈচিত্র কি 
থূ একে প্রাচীন কালের হিন্দু সমাজ, তাহাতে কুরুক্ষেত্রের যুদ্ধ। হিন্দু জাতি অ্যাপি সেই ভ্য়ানক ব্যাপার ম্মরণ করিয়া রাখিয়াছে। আজ প্রায় সাড়ে তিন হাজার বৎসর হইল, এই ঘটনা হইয়া গিয়াছে, কিন্তু এখন আমরা পাঁচ জনকে একত্র হইয়া, গোলমাল করিতে

সভ্যের সমান উৎক্ষষ্ট আর কিছুই নাই, তদ্ধপ মিথ্যার তুল্য অপক্ষষ্টও আর কিছু দেখিতে পাওয়া যায় না। হে রাজন্! সতাই পরব্রহ্ম, সত্যপ্রতিজ্ঞা প্রতিপালন করাই পরমোৎক্ষষ্ট ধর্মা, অতএব তুমি সত্য পরিত্যাগ করিও না। আর যদি তুমি মিথ্যাম্বরাগী হটয়া আমাকে অশ্রহ্মা কর, তবে আমি আপনি এ স্থান হইতে প্রস্থান করিব। তোমার সহিত আর কদাচ আলাপ করিব না, কিন্তু হে হ্মন্ত! তোমার অবিশ্বমানে এই পুত্র এই গিরিরাজ্ববিরাজ্ঞিতা স্পাগরা বস্ক্ষরণ অবশ্বই প্রতিপালন করিবে, সন্দেহ নাই।

(কালীপ্রদন্ন সিংছের মহাভারত ১ম থণ্ড, ১২৪—১২৬, )

দেখিলে বলিয়া থাকি, ওখানে ভারি কুরুক্ষেত্র হইতেছে। এই কুরুক্ষেত্র ব্যাপারে বহু সংখ্যক সৈক্তনাশ হইয়া গেল, এখন যে হিন্দু সমাজ কডকাল নিজা যাইবে, তাহা কে বলিতে পারে ? যে হিন্দু জাতি, কাষ্ঠ আহরণকারী ছেদকের শিরেও নিপীড়ামান বৃক্ষ, ছায়া দান করিতে বিরত হয় না, ইত্যাদি উদাহরণ দিয়া "অহিংসা প্রমধর্ম" ২চনের ব্যাখ্যা করিয়াছে, যে হিন্দু জাতি স্থুখ অপেক্ষা স্বস্তি ভাল ⊲িলয়া অত্যাপি উপরতস্পৃহতার উদাহরণ কথায় কথায় দেয়, যে হিন্দু জাতি দৌড়ান চেয়ে দাঁড়ান ভাল, দাঁড়ান অপেক্ষা বসা ভাল, বসা চেয়ে শোয়া ভাল, শোয়া চেয়ে ঘুমান ভাল, ইত্যাদি ধারা-বাহিক বচন নিচয় সৃষ্টি করিয়া, আপনাদের আলস্ত পরতন্ত্রতার ভূয়োভূয়: পরিচয় প্রদান করিয়াছে, যে হিন্দু জাতি পৌরাণিক শাসন প্রমাণ বিরুতি জন্ম, কেহ বাল্যক্রীড়াকালে কৌতুকপ্রিয়তাবশতঃ শলভপুচ্ছে শলাকা প্রদান করিয়াছিল বলিয়া, তাহার শত জন্ম পরে শত পুত্রের মৃত্যু প্রায়শ্চিত্ত বিধান করিয়া, নিষ্ঠুরতার শাস্তি অবশৃস্তাবী এবং অতিশয় গুরুতর বলিয়া প্রতিপন্ন করিয়াছে, যে হিন্দু জাতি অতি সামান্ত রক্তপাতকে মহাপাপ বলিয়া গণনা করিয়া গিয়াছে; সেই হিন্দু জাতি এই ভয়ানক ব্যাপার দেখিল। ভারত বীর্য্যহীন, ভারত বীরশৃত্য, কুরুবংশ লুপ্তপ্রায়, যত্ববংশ লুপ্ত, গৃহবিচ্ছেদে গৃহ দগ্ধ। নিজীব ভারত ঘুমাইতে লাগিল। সহস্র বর্ষ এই রূপ নিজাভঙ্গ হয় না। পরশুরাম একবিংশ বার চেষ্টা করিয়া যে কর্মা করিতে পারেন নাই, ক্ষত্রিয়ের। গৃহবিবাদে সেই কর্ম সম্পন্ন করিলেন। পৃথিবী প্রায় নিঃক্ষত্রিয়া। নিঃক্ষত্রিয় ভারতে ব্রাক্ষণেরা একাধিপতা বিস্তার করিলেন। এখন আর ব্রাহ্মণগণ কেবল হোতাপোতা, দীক্ষা-শিক্ষা দাতা, শাস্ত্রপ্রণেতা নহেন, তাঁহারা ক্রমে ক্রমে সকল কার্য্যেই হস্তার্পণ করিলেন। তাঁহারাই এখন সমাজের কর্তা, তাঁহারাই এখন শাসনবিধাতা। সে কঠোর শাসন-ভাবও আমরা এখন মনোক্ষেত্রে বিচিত্র করিতে পারি না। নিঃক্ষজ্রিয়. ক্লান্ত ভারত সেই কঠোর শাসনে অবসন্ন হইয়া রহিল।

হিন্দু সমাজ পূর্বব হইতেই যন্ত্রের ন্যায় চলিতেছিল। এখন সেই সমাজের এক দল পৃথক হইয়া যন্ত্রচালক হইল। বিপ্রবর্ণ যন্ত্রচালকের কর্ম্মে অভিষিক্ত হইয়া কেবল যন্ত্রচালনাতেই সময় যাপন করিতে লাগিলেন। তাঁহাদের পূর্বের সেই শাস্তভাব, সেই বিশুদ্ধভাব, একটু অপূর্বব পারলোকিকভাব, ঐহিক চিন্তা অবিচলিত ভাব হারাইলেন। কলচালনেই ব্যস্ত, কঠোর

নিয়ম সমস্ত প্রচার করিলেন। ছায়াবাজীর পুতুলের যে স্বাধীনতা আছে, হিন্দু সমাজের সে স্বাধীনতাটুকুও রহিল না। ছায়াবাজীর পুতুলের আকর্ষণী রজ্জু ক্ষণমাত্রের জন্মও ছিন্ন হইলে, পুতুল তখন আর চালকের আয়ন্তাধীন নহে। কিন্তু এ শাসন, এ ব্যবস্থা এমনি স্থকৌশলযুক্ত, যদি একটির আকর্ষণী রজ্জু ছিঁড়িল, আর একটি আসিয়া তাহা বাঁধিয়া দিল।

প্রত্যেক দিনের রাত্রির শেষ ছয় দণ্ড হইতে পর দিন রাত্রি প্রহরৈক পর্যান্ত এক নিয়ম; প্রত্যেক চাল্র মাসের অমাবস্থা হইতে পূর্ণিমা, পূর্ণিমা হইতে চতুর্দশী তিথি নিয়ম; সপ্তাহের প্রত্যেক বারের এই২ ক্রিয়া; সূর্য্য-সংক্রমণে এই নিয়ম; উত্তরায়ণে এই; দক্ষিণায়নে এই; বিশেষ চতুর্মাসে এই ; মলমাদে এই ; বর্ষগতিতে এই রূপ ; মাতৃগর্ভে অঙ্গুরসংস্থাপন অবধি, শবদাহের পর বর্ষৈক কাল পর্য্যন্ত, শুদ্ধ যাবঙ্গীবন নয়, যাবঙ্গীবনের মাথায় একটি চূড়া, পায়ে পাত্নকা, এই সাগা পিছা বাড়ান যাবজ্জীবনে এই২ সংস্কার; এই বর্ষক্রিয়া; ঋতুকলাপ; মাসবিধি; দৈনিক কর্মা; প্রতি প্রহরের পদ্ধতি, প্রতিক্ষণে এই করিতে হইবে; এই গুলি দেশাচার; এই গুলি কুলাচার; এইটা এই বংশের রীতি; এটা গোত্রের পদ্ধতি; এ শাখার এইটি ধর্মশাস্ত্র; এই রূপে জন্ম লইতে হবে, এই ভাবে জন্ম দিতে হবে। এই প্রকারে কাদিতে হবে, এই রূপে মরিতে হবে, এটি খাবে, এটি খাবে না, এখানে এই ভাবে বসিবে, এতক্ষণ ধ্যান করিবে; হিন্দু শাস্ত্র পালনের জন্ম হিন্দু সমাজ, হিন্দু সমাজের রক্ষা বা উন্নতির জন্ম হিন্দু শাস্ত্র নহে। তোমার প্রভ্যহ পঞ্চ অতিথি ব্রাহ্মণ সেবা করা কর্ত্তব্য, তুমি চারি জনের অধিকের সেবা করিতে পারিলে না, ভোমার প্রায়শ্চিত্ত মাঘী পূর্ণিমাতে পাঁচটী তুষারধবল বৎস, পঞ্চ ব্রাহ্মণে দান করা। পাঁচটি বৎসই তুষারধবল হয় নাই উত্তম; ইহার জন্ম প্রায়শ্চিত্ত শতৈক বার গায়ত্রী জ্বপ করিয়া, অষ্টোত্তর শতনিষ্ক ব্রাহ্মণে দান। গায়ত্রীজপকালে ছন্দোভঙ্গ হইয়াছে; বেশ, ইহার প্রায়শ্চিত্ত ত্রাহ উপবাস-পুর্ব্বক গোদাবরী নদীতে স্নাত হইয়া অপ্তাবিংশ স্নাতক বিপ্রে শুভ্র বস্ত্র দান; গোদাবরী স্নানকালে জীবিত শস্কুকপৃষ্ঠে তোমার পদ স্পর্শ হইয়াছে, ভাল ইহার জন্ম প্রায়শ্চিত্ত দক্ষিণারণ্যে অপ্তাশীতি ব্রাহ্মণ ভোজন। ২৩ নম্বরের পুতুলের দক্ষিণ হস্তের তার ছিঁড়িয়া গেল, ৫৭ নম্বরের পুতুল আসিয়া বাঁধিয়া দিতেছে। সে বাঁধিতেছে, তাহার ঘর্ম হইতেছে, ২৬৪

সংখ্যার পুতুল বাতাস করিতেছে; ৩ নং পুত্তলিকা সেই বাতাস করা ভাল করেয় হইতেছে কি না, তাহাই দেখিতেছিল, ঐ ২৩ নম্বরের হাতের তার বাঁধা হইবামাত্র তাহাকে বিবাহ করিয়া লইয়া গেল। এই রূপে ঋষিদিগের, শাখাকর্ত্তাদিগের কাল্পনিক গাঁথনির উপর গাঁথনিতে এক বৃহৎ মায়াময় অট্টালিকা হইল। উপবাসে, জপে, জাগরণে, নিতা কর্ম্ম পালনে, কঠোর শাসনে লোক ব্যতিব্যস্ত হইনা উঠিল। যাজনক্রিয়ার একায়ন্তকারী রাহ্মণ জাতির উপর সাধারণের দিন২ অশ্রদ্ধা হইতে লাগিল। বিপ্রজাতির মধ্যবর্ত্তিতা অবশেলা করিয়া, লোকে যে ভক্তিতে ভগবানকে ভজিয়া চরিতার্থতা লাভ করিবে, তাহারও উপায় ছিল না। শাস্ত্রবিচ্যুত জাতিদিগকে স্পর্শন বা শুদ্ধ দর্শন করিলেও মহাপাপ, এই সংস্কার অনেকের মনে হওয়াতে তাহারা ঘূণিত হইয়া, কদর্য্য বিষাক্ত সরীস্থপের ক্যায়, ধরণীবিবরে, পর্বত্ত গহরের বাস করিতে লাগিল।

ব্রাহ্মণগণ শাসনরজু ক্রমেই পেঁচাও করিয়া, অসংখ্য ফাঁশ, লোকের গলে, বলে, হস্তপদে, করাঙ্গুলিতে, পদাঙ্গুলিতে দিয়া, ছজনেং ফাঁশ জড়াইয়া, দশ জনে দশ জনে ফাঁশ জড়াইয়া, জাতিতেং ফাঁশ জড়াইয়া, সমস্ত হিন্দু সমাজ এক বড় ফাঁশে জড়াইয়া, রজ্র ছই মুখ একত্র করিয়া, আপনারা ধরিয়া বসিয়া, কেবল দড়ি পাকাইতে লাগিলেন; একটু টান পড়ে, আর তৈয়ারি দিও গেরো দিয়ে বাড়াইয়া দেন। কুরুক্ষেত্রের পর ভারতের একে বিশ্রামপ্রবৃত্তি হইয়াছিল, তাহাতে দৃঢ় নিয়মবিষ সমাজের শাখায়, পাতায়, শিরেং প্রবেশ করিয়া, লোকের মস্তকে, মস্তিক্ষে, কেশে, অস্থির মধ্যগত্ত মঙ্গাতে প্রবেশ করিয়া, দব একবারে জর জর করিয়া রাখিল।

এই সময়ে নবমাবতার বুদ্ধদেব জন্ম গ্রহণ করিলেন। তাঁহাকে ঐ সমস্ত বিপদ জপ্তাল দুরীভূত করিতে হইবে। এক এক গাছি করিয়া তার **ছিঁ**ড়িলে এ কার্যা হইবে না, আর এক জন আসিয়া বাঁধিয়া দিবে, অর্দ্ধেকের চেয়ে বেশী দড়ি একবারে ছিঁড়া চাই। ফাশের দড়িতে একটু একটু করিয়া টান দিলে ত হইবে না। মাঝ খানে এমন একটি আঘাত করা চাই, যে সেই আঘাতে লোক এমন বেগে ছড়াইয়া পড়িবে যে, ব্রাহ্মণের হাত হইতে বাঁধনের ছই মুখ খুলিয়া যাইবে, সে মুখ তাঁহারা আর ধ্রিতেও পারিবেন না. অপ্ত নৃতন দড়ি পাকাইয়া জোড়া দিয়াও, আর বাঁধন রাখিতে পারিবেন না।

বুদ্ধদেব তাহাই করিয়াছিলেন। তিনি এক বিরাট আঘাতে সমস্ত তার খণ্ড২ করিয়াছিলেন। তিনি এই অবসন্ধ, দিন২ জড়ীভূত সমাজকেন্দ্রে এমনি একটি গুরুতর কেন্দ্রবিযোজক বল প্রয়োগ করিলেন যে, ব্রাহ্মণদের কঠোর শাসন এক বারে ছিন্ন ভিন্ন হইয়া গেল। সেই বেগ প্রাচীন হিন্দু সমাজের বন্ধন ছিন্ন করিয়াই পর্য্যবসিত হইল না; ভারত সাগরের উর্মিসঙ্কুল নীলজলরাশি তাহার গতি রোধ করিতে পারিল না, হিমালয়ের তুষারাবৃত শুভ্র শিখরশ্রেণী সেই বেগের প্রতিবন্ধক হইতে পারিল না। বাহলীক. লাডক, তিব্বৎ, তাতার, চীন, মহাচীনে, ব্রহ্ম, স্বন্ধ, মলয়ক, কোচীনে; যব, বলি, স্বমাত্রা, সিংহলদ্বীপে সেই বেগ চালিত হইল ; সমস্ত পূর্বে আশিয়া জীবিত হইল। নববর্ষের মধ্যে পঞ্চ বর্ষ নব ভাব ধারণ করিল। শাক্য মুনি ত্রাহ্মণদিগের সেই মায়াময় অট্টালিকা চূর্নীকৃত ও ভূমিসাৎ করিয়াই ক্ষান্ত হয়েন নাই। তিনি সেই চুর্ণীকৃত অট্রালিকার উপকরণ লইয়া, একটি অপূর্ব্ব স্থানৃত্য হর্ম্ম্য প্রস্তুত করাইয়াছিলেন। তিনি রবসপিয়ারের ভায় হিন্দু সমাজকে একবারে অধঃপাতে দিয়া, অতলে ডুবাইয়া, গভীর রসাতলে সমাজের সমস্ত কলঙ্ক কচলাইয়া ধুইয়া, সেইখানে তাহার দোষ ক্ষালন করিয়া, আবার নেপোলিয়নের স্থায় হিন্দু সমাজকে উন্নত পদবীতে প্রতিষ্ঠিত করিলেন। সামান্ত কথায় বলে, ভাঙ্গা সহজ, কিন্তু গড়া কঠিন। বাস্তবিক ভাঙ্গা তত সহজ নহে; ভাল পাকা মজবুদ গাঁথনি ভাঙ্গা অত্যন্ত কষ্টকর, অতীব সায়াসসাধ্য এবং সময়ে সময়ে হয় ত একবারেই ত্রঃসাধ্য। অতি কাচা গাঁথনি ভাঙ্গা আবার যেমন সহজ, তেমনি বিপদ পরিপূর্ণ; অনেকে ভাঙ্গিতে গিয়া, চাপা পড়িয়া মারা গিয়াছে ৷ আবার এমন গাঁথনি আছে যে, খানিক অত্যন্ত শিথিল, খানিক অত্যন্ত দুঢ়বদ্ধ। সে গুলি ভাঙ্গা সর্ব্বাপেক্ষা কঠিন কার্যা। শাকা সিংহ হিন্দুসমাজের গাঁথনি যেমন ভাঙ্গিয়া-ছিলেন, অচিরাৎ তেমনি একটি পাকা গাঁথনির স্বুবৃহৎ সমাজ নির্মাণ করিয়া-এই কার্যাটি যেমন স্থুমহৎ, তেমনি স্থুকঠিন। সিদ্ধার্থ উদ্দীপনার সাহায্যেই সমাজ সংস্করণে সফলার্থ হয়েন। তাঁহার জীবনবুতাস্তে আমরা তাহা স্পষ্টরূপে দেখিতে পাই। তিনি ভারতবর্ষের আর্য্যাবর্তের নানা স্থান প্রয়াটন করেন: সকল স্থানই তাঁহার উদ্দীপনাতে মাতিয়া উঠে। শাক্য সিংহ মগধরাজ অজাতশক্ত, কোশলরাজ প্রসেনজিৎ ও কাশীরাজ, এই তিন জন অতি প্রতাপশালী নরপতিকে স্বীয় মতাবলম্বী করেন। তিনি কালান্তক ধর্মশালায় কয়েক বৎসর ক্রমাগত স্বীয় মত বিস্তার করেন।
তিনি এক জীবনে লক্ষ লক্ষ লোককে স্বীয় মতাবলস্বী করিয়া, লোক্যাত্রা
সম্বরণ করেন। আর্য্যধর্মধ্বংসকারী নিজ অসীম ক্ষমতাবলে পৌরাণিক
অবতার হইলেন। পৃথিবীর \* অর্দ্ধেক লোক তাঁহাকে দেবতা বলিয়া
ভক্তি করে।

অত্যাপি পৃথিবীর তিন ভাগের এক ভাগ লোক তাঁহাকে ফো, বোধ, গডামা, মহৎ লামা, বৃদ্ধ প্রভৃতি নানা অভিধানে ঈশ্বরত্বে অভিষিক্ত রাখিয়াছে। অত্যাপি হিন্দুরা তাঁহাকে নবমাবতার জানিয়া ভক্তি করিতেছে। অত্যাপি শ্রীক্ষেত্রে তিনিই জগল্লাথ মূর্ভিতে বিরাজিত থাকিয়া, ব্রাহ্মণপ্রতিষ্টিত হিন্দুয়ানির সার স্বরূপ জাতিভেদ-সংঘটিত অন্ধবিচার লোপ করিয়া, হিন্দুয়ানির সার হরণ করিতেভেন। অত্যাপি তৎপ্রচারিত ধর্ম্মপদ কঠোর নাস্থিকের পর্যান্ত হাদ্য় আকর্ষণ করিতেছে। পৃথিবীর মধ্যে ছ্জন অমান্ত্র্য নাম্বের নাম করিতে হইলে, যীশুগ্রীপ্টের সঙ্গে তাঁহারি নাম করিতে হয়।

আর্যাচরিত এত দূর পর্যান্ত আলোচনা করিয়া, আমরা বেশ বৃঝিতে পারিয়াছি যে, ভারতবর্ষে উদ্দীপনা মহাসাগরে চরের ন্যায় মধ্যে মধ্যে দেখিতে পাওয়া যায় মাত্র। তিন সহস্র বংসর মধ্যে আমরা উদ্দীপনা বিস্তারিত হঠতে তিন বার দেখিয়াছি মাত্র। কিন্তু বৃদ্ধদেব যে লতা বর্দ্ধিতা করেন, তাহা অনেক দিন পর্যান্ত জীবিতা ছিল। বৃদ্ধের মৃত্যুর অব্যবহিত পরেই দেখিতে পাওয়া যায়, য়ে, মৌদগলায়ন সারি পুল্ল প্রভৃতি তাহার শিম্যুগণ ভারতের নানা স্তানে পর্যান্তন করিয়া, হিমালয় প্রদেশ পর্যান্ত বৌদ্ধ ধর্ম সংস্থাপন করিতেছিলেন। নানা বৌদ্ধ গ্রন্থে তাহাদের উপদেশ বৃত্তান্ত বর্ণিত আছে।

শাকা সিংহের মৃত্যুর পর সহস্রা বংসর ভারতবর্ষ অত্য**ন্ত সমৃদ্ধিশালী** ছিল। ভারতসৌভাগ্য, চতুম্পাদ পরিমিত হইয়াছিল। সে সৌভাগ্যসূর্য্য কি রূপে অন্তগত হয়; শক্ষর দিখিজয়ে আমাদের কত ক্ষতি হইয়াছে, কতই বা লাভ হইয়াছে; গোহা বর্ণন করা এ প্রবন্ধের অভিপ্রোত নহে। প্রাচীন ভারতে উদ্দীপনা ছিল না, ইহাই দেখান আমাদের উদ্দেশ্য ছিল। আমরা

<sup>\*</sup> প্ৰিরীর লোকসংখ্যা ১০০ বলিলে, প্রায় ১৬ জন হিন্দু ও ৩২ জন বৌদ্ধ হয়, স্থাতরাং ১০০র মধ্যে ৪৮ জন বৃদ্ধের দেবত্ব স্থীকার করে।

তাহাই দেখাইবার চেষ্টা করিয়াছি। মহাসাগর যেমন জলময়, ভারত তেমনি কবিতাময়। মহাসাগরে দ্বীপ আছে, ভারতেও সেইরূপ উদ্দীপনা ছিল। এক্ষণে প্রবন্ধের সার কথা গুলি সংহত ভাবে প্রদর্শন করিয়া, কোন মহাত্মা যদি এতদূর পাঠ করিয়া থাকেন, তবে আমরা তাঁহাকে তজ্জ্ব্য ধন্যবাদ প্রদান করিয়া, উপসংহার করিতেছি।

আমাদের কি ছিল না, তাহা দেখা উচিত। প্রাচীন ভারতে উদ্দীপনা ছিল না। যদারা পরের মনোবৃত্তি সঞ্চালন, ধর্মপ্রবৃত্তি উত্তেজন, অস্ত্রের মনে রস উদ্ভাবন করা, বা অহ্যকে কার্য্যে লওয়ান যায়, তাহাকে উদ্দীপনা শক্তি বলে। উদ্দীপনা কবিতা হইতে পৃথক্। কবিতা রসাগ্মিকা আত্মগতা কথা। উদ্দীপনা অফ্রোদ্দেশ্য, রসাত্মিকা কথা। নির্জনে চিন্তাই কবিতার প্রসৃতি, অন্ম লোকের সহিত আলাপেই উদ্দী<sup>প্র</sup>নার জন্ম হয়। ভাল থাকিলেই মন্দ আছে ; নিৰ্জনে চিন্তায় অধিক কবিতা হইল ; উদ্দীপনা অতি অল্পমাত্র হইল; তাহাতে ভারতবধীয়ের। স্বতঃসন্তুপ্ত জাতি। ভারতের সমাজভাগ ভূগোল ভাগের মত। ভারতবর্ষীয়ের জীবন, স্রোতের স্থায়; আবার ভাহাতে স্বভাবজ কোন পদার্থেরই অভাব নাই। কাহারও বিশেষ সাহায্যের আবশ্যকতা নাই, স্বতরাং উদ্দীপনা কোথা হইতে হইবে ? অভাব না থাকিলেও মামুষ কবি হইতে পারে, সাধারণ সুখ তুঃখ বোধ থাকিলেই কবি। কিন্তু উদ্দীপনা বিশেষ ঘটনায় বিশেষ রূপে পরিবর্দ্ধিতা হয়। প্রাচীন ভারতে তিন সহস্র বৎসরের মধ্যে আমরা দ্বীপের স্থায় উদ্দীপনা-প্রবল কাল তিনবার মাত্র দেখিতে পাই। পরের ঘটনাবলি আমাদের আলোচ্য বিষয় নহে। এত বিস্তৃতভাবে পুরাবৃত্ত আলোচনার উদ্দেশ্য এই যে, কিন্নপ মৃত্তিকায়, কিন্নপ জল বায়ুতে উদ্দীপনা লতা বৰ্দ্ধিতা হইয়াছিল, তাহা না জানিলে আমরা কখনই উদ্দীপনারোপণী কৃষিবৃতিতে সফলতা লাভ করিতে পারিব না। সেই উদ্দীপনা রোপণ করাও এ সময়ে বিশেষ আবশ্যক।



উপক্যাস

## ষষ্ঠ পরিচ্ছেদ

তারাচরণ

বি কালিদাসের এক মালিনী ছিল, ফুল যোগাইত। কবি কালিদাস দরিজ রাহ্মণ, ফুলের দাম দিতে পারিতেন না—তৎপরিবর্তে স্বরচিত কাব্য গুলিন মালিনীকে পড়িয়া শুনাইতেন। একদিন মালিনীর পুকুরে একটা অপূর্ব্ব পদ্ম ফুটিয়াছিল, মালিনী ভাহা আনিয়া কালিদাসকে উপহার দিল। কবি ভাহার পুরস্কার স্বরূপ মেঘদূত পড়িয়া শুনাইতে লাগিলেন। মেঘদূত কাব্য রসের সাগর, কিন্তু সকলেই জানেন যে, ভাহার প্রথম কবিতা কয়টা কিছু নারস। মালিনীর ভাল লাগিল না—সে বিরক্ত হইয়া উঠিয়া চলিল। কবি জিজ্ঞাসা করিলেন, "মালিনী স্থি। চলিলে যে গ"

মালিনী বলিল, "ভোমার কবিভায় রস কই গু" কবি। মালিনী! তুমি কখন স্বর্গে যাইতে পারিবে না। মালিনী। কেন গু

কবি। স্বর্গের সিঁড়ি আছে। লক্ষ্যোজন সিঁড়ি ভাঙ্গিয়া স্বর্গে উঠিতে হয়। আমার এই মেঘদূত কাব্যস্বর্গেরও সিঁড়ি আছে—এই নীরস কবিতা গুলিন সেই সিঁড়ি। তুমি এই সামাত্য সিঁড়ি ভাঙ্গিতে পারিলে না—তবে লক্ষ যোজন সিঁড়ি ভাঙ্গিবে কি প্রকারে গ্

মালিনী তথন ব্রহ্মশাপে স্বর্গ হারাইবার ভয়ে ভীতা হইয়া, আভোপাস্ত মেঘদুত এবণ করেল। শ্রবণাস্থে প্রীতা হইয়া, পর দিন মদনমোহিনী নামে বিচিত্র মালা গাঁথিয়া আনিয়া কবিশিরে পরাইয়া গেল। আমার এই সামান্ত কাব্য স্বর্গণ্ড নয়—ইহার লক্ষ যোজন সিঁড়িও নাই। রসও অল্প, সিঁড়িও ছোট। এই নীরস পরিচ্ছেদ কয়টি সেই সিঁড়ি। যদি পাঠকশ্রেণী মধ্যে কেহ মালিনীচরিত্র থাকেন, তবে তাঁহাকে সতর্ক করিয়া দিই যে, তিনি এ সিঁড়ি না ভাঙ্গিলে সে রসমধ্যে প্রবেশ লাভ করিতে পারিবেন না।

সূর্য্যমুখীর পিত্রালয় কোন্নগর। তাঁহার পিতা একজন ভদ্র কায়স্থ; কলিকাতার কোন হোসে কেশিয়ারি করিতেন। সূর্য্যমুখী তাঁহার একমাত্র সস্তান। শিশুকালে শ্রীমতী নামে এক বিধবা শ্রেস্থ-কত্যা দাসীভাবে তাঁহার গৃহে থাকিয়া সূর্য্যমুখীকে লালন পালন করিত। শ্রীমতীর একটি শিশুসন্তান ছিল, তাহারই নাম তারাচরণ। সে সূর্য্যমুখীর সমবয়স্ক। সূর্যামুখী তাহার সহিত বাল্যকালে খেলা কবিতেন এবং বালসখিত্ব প্রযুক্ত তাহার প্রতি তাঁহার লাতৃবৎ শ্লেহ জন্মিয়াছিল।

শ্রীমতী বিশেষ রূপবতী ছিল, স্কুতরাং অচিরাৎ বিপদে পতিত হইল। গ্রামস্থ এক জন ছশ্চরিত্র ধনী ব্যক্তির চক্ষে পড়িয়া সে স্থ্যমুখীর পিতার গৃহ ত্যাগ করিয়া গেল। কোথায় গেল, তাহা কেহ বিশেষ জানিতে পারিল না। কিন্তু শ্রীমতী আর ফিরিয়া আসিল না।

শ্রীমতী, তারাচরণকে ফেলিয়া গিয়াছিল। তারাচরণ সূর্য্যমুখীর পিতৃগৃহে রহিল। সূর্য্যমুখীর পিতা অতি দয়ালুচিত্ত ছিলেন। তিনি ঐ অনাথ বালককে আত্মসন্থানবং প্রতিপালন করিলেন, এবং তাহাকে দাসত্বাদিকোন হীন বৃত্তিতে প্রবর্তিত না করিয়া, লেখা পড়া শিক্ষায় নিযুক্ত করিলেন। তারাচরণ এক অবৈতনিক মিশনরি স্কুলে ইংরাজি শিখিতে লাগিল।

পরে স্থ্যমুখীর বিবাহ হইল। তাহার কয়েক বংসর পরে তাঁহার পিতার পরলোক হইল। তখন তারাচরণ এক প্রকার মোটামুটি ইংরাজি শিখিয়াছিলেন, কিন্তু কোন কর্মকার্য্যের স্থবিধা করিয়া উঠিতে পারেন নাই। স্থ্যমুখীর পিতৃপরলোকের পর নিরাশ্রম হইয়া, তিনি স্থ্যমুখীর কাছে গেলেন। স্থ্যমুখী, নগেলুকে প্রবৃত্তি দিয়া গ্রামে একটি স্কুল সংস্থাপিত করাইলেন। তারাচরণ তাহাতে মান্তার নিযুক্ত হইলেন। এক্ষণে, গ্রাণ্ট্ইন্ এডের প্রভাবে, গ্রামে ২ তেড়িকাটা, টপ্লাবাজ, নিরীহ ভাল মান্ত্র্য মান্তার বাবুরা বিরাজ করিতেছেন, কিন্তু তৎকালে সচরাচর "মান্তার বাবু" দেখা যাইত না। স্বতরাং তারাচরণ এক জন গ্রাম্য দেবতার মধ্যে

হইয়া উঠিলেন। বিশেষত তিনি Citizen of the World এবং Spectator পড়িয়াছিলেন, এবং তিন বুক জিওমেটি তাঁহার পঠিত থাকার কথাও বাজারে রাষ্ট্র ছিল ৷ এই সকল গুণে তিনি দেবীপুরনিবাসী জমীদার দেবেন্দ্র বাবুর ব্রাহ্ম-সমাজভুক্ত হইলেন, এবং বাবুর পারিষদ মধ্যে গণ্য হইলেন। সমাজে, তারাতরণ বিধবাবিবাহ, স্ত্রীশিক্ষা এবং পৌত্তলিক বিদ্বেষাদি সম্বন্ধে অনেক প্রবন্ধ লিখিয়া, প্রতি সপ্তাহে পাঠ করিতেন, এবং "হে প্রমকারুণিক প্রমেশ্বর!" বলিয়া আরম্ভ করিয়া দীর্ঘ ২ বক্তৃতা করিতেন। তাহার কোনটা বা **তত্ত্বোধিনী** হইতে নকল করিয়া লইতেন, কোনটা বা স্কুলের পণ্ডিতের দ্বারা লেখাইয়া লইতেন। মুখে সর্ব্বদা বলিতেন, "ভোমরা ইট পাটথেলের পূজা ছাড়, খুড়ী জেটায়ের বিবাহ দাও, মেয়েদের লেখা পড়া শিখাও, তাদের পিঁজরায় পুরিয়া রাখ কেন ? মেয়েদের বাহির কর।" স্ত্রীলোক সম্বন্ধে এতটা লিবরালিটির একটা বিশেষ কারণ ছিল; ভাঁহার নিজের গৃহ স্ত্রীলোকশৃষ্ম। এপর্য্যস্ত তাঁহার বিবাহ হয় নাই। সূর্য্যমুখী ভাঁহার বিবাহের জন্ম অনেক যত্ন করিয়াছিলেন, কিন্তু তাঁহার মাতার কুলত্যাগের কথা গোবিন্দপুরে প্রচার হওয়ায়, কোন ভদ্র কায়স্থ তাঁহাকে কন্সা দিতে সম্মত হয় নাই। অনেক ইতর কায়স্থের কালো কুংসিত কন্সা পাওয়া গেল। কিন্তু সূর্য্যমুখী তারাচরণকে ভ্রাতৃবৎ ভাবিতেন, কি প্রকারে ইতর লোকের কন্মাকে ভাইজ বলিবেন, এই ভাবিয়া ভাহাতে সম্মত হন নাই। কোন ভন্ত কায়স্তের স্বরূপা কন্সার সন্ধানে ছিলেন, এমত কালে নগেন্দ্রে পত্রে কুন্দর্ননির রূপগুণের কথা জানিয়া ভাহারই সঙ্গে ভারাচরণের বিবাহ দিবেন, স্থির করিলেন।

## সপ্তম পরিচ্ছেদ

প্রপ্রশাশলোচনে ! ভূমি কে 🕈

কুন্দ, নগেন্দ্র দত্তের সঙ্গে গোবিন্দপুরে আইল। কুন্দ, নগেন্দ্রের বাড়ী দেখিয়া অবাক হইল, এত বড় বাড়ী সে কখন দেখে নাই। ভাহার বাহিরে তিন মহল, ভিতরে তিন মহল। এক একটা মহল এক একটা বৃহৎ পুরী। এথনে, যে সদর মহল, ভাহাতে এক লোহার ফটক দিয়া প্রবেশ করিতে হয়, ভাহার চতুঃপার্শ্বে বিচিত্র উচ্চ লোহার রেইল। ফটক দিয়া ভূণশ্ম্ম, প্রশস্ত, রক্তবর্ণ, স্থানির্মিত পথে যাইতে হয়। পথের তৃই পার্শ্বে, গোগণের

মনোরঞ্জন, কোমল নবতৃণবিশিষ্ট ছুই খণ্ড ভূমি। তাহাতে মধ্যে২ মণ্ডলাকারে রোপিত, সকুস্থম পুষ্পবৃক্ষ সকল বিচিত্র পুষ্পপল্লবে শোভা পাইতেছে। সম্মুখে, বড় উচ্চ দেড তালা বৈঠকখানা। অতি প্রশস্ত সোপানারোহণ করিয়া তাহাতে উঠিতে হয়। তাহার বারেগুায় বড়ং মোটা ফ্লুটেড থাম; হর্ম্যাতল মর্ম্মরপ্রস্তরাবৃত। আলিশার উপরে, মধ্যস্থলে এক মৃগ্ময় বি<mark>শাল</mark> সিংহ জটাবিলম্বিত করিয়া, লোল জিহ্বা বাহির করিয়া আছে। এইটি নগেন্দ্রের বৈঠকখানা। তৃণপুষ্পময় ভূমিখণ্ডদ্বয়ের তুই পার্শ্বে, অর্থাৎ বামে ও দক্ষিণে তুই সাবি এক তালা কোঠা। এক সারিতে দপ্তর খানা ও কাছারি। আর এক সারিতে তোষাখানা এবং ভৃত্যবর্গের বাসস্থান। ফটকের তুই পার্শ্বে দ্বার রক্ষকদিগের থাকিবার ঘর। এই প্রথম মহলের নাম "কাছারী বাড়ী।" উহার পাশে "পূজার বাড়ী।" পূজার বাড়ীতে রীতিমত বড় পূজার দালান; আর তিন পার্ধে প্রথামত দোতালা চক বা চত্তর। মধ্যে বড় উঠান। এ মহলে কেহ বাস করে না। ছর্গোৎসবের সময়ে বড় ধুমধাম হয়, কিন্তু এখন উঠানে টালির পাশ দিয়া ঘাস গজাইতেছে। দালান, দর দালান পায়রায় পুরিয়া পড়িয়াছে, কুঠারীসকল আসবাবে ভরা—চাবি বন্ধ। তাহার পাশে ঠাকুরবাড়ী। সেখানে বিচিত্র দেব-মন্দির ; স্থন্দর প্রস্তরবিশিষ্ট, "নাটমন্দির," তিন পাশে দেবতাদিগের পাকশালা, পূজারিদিগের থাকিবার ঘর, এক অতিথিশালা। সে মহলে লোকের অভাব নাই ৷ গলায় মালা চন্দনতিলকবিশিষ্ট পূজারির দল, পাচকের দল, কেহ ফুলের সাজি লইয়া আসিতেছে, কেহ ঠাকুর স্নান করাইতেছে, কেহ ঘণ্টা নাড়িতেছে, কেহ বকাবকি করিতেছে, কেহ চন্দন ঘসিতেছে, কেহ পাক করিতেছে। দাস দাসীরা, কেহ জলের ভার আনিতেছে, কেহ ঘর ধুইতেছে, কেহ চাল ধুইয়া আনিতেছে, কেহ ব্রাহ্মণ-দিগের সঙ্গে কলহ করিতেছে। অতিথিশালায় কোথাও ভস্মমাখা সন্ন্যাসী ঠাকুর জটা এলাইয়া, চিত হইয়া শুইয়া আছেন। কোথাও, উৰ্দ্ধবাহ এক হাত উচ্চ করিয়া, দত্তবাড়ীর দাসী মহলে ঔষধ বিতরণ করিতেছে। কোথাও শ্বেত শাশ্রুবিশিষ্ট, গৈরিক বসনধারী ব্রহ্মচারী রুদ্রাক্ষ মালা দোলাইয়া, নাগরী অক্ষরে হাতে লেখা ভগবদগীতা পাঠ করিতেছেন। কোথাও, কোন উদরপরায়ণ সাধু ঘি-ময়দার পরিমাণ লইয়া, গওগোল বাধাইতেছে। কোথাও, বৈরাগীর দল শুষ্ককণ্ঠে তুলসীর মালা আঁটিয়া, কপাল জুড়িয়া তিলক করিয়া মৃদক্ষ বাজাইতেছে, মাথায় আর্কফলা নাড়িতেছে, এবং নাসিকা দোলাইয়া "কথা কইতে যে পেলেম না,—দাদা বলাই সঙ্গে ছিল—কথা কইতে যে" বলিয়া কীর্ত্তন করিতেছে। কোথাও, বৈশুবীরা বৈরাগিরঞ্জন রস-কলি কাটিয়া, খঞ্জনীর তালে, "মধো কানের" কি গোবিন্দ অধিকারীর নীত গাইতেছে। কোথাও কিশোরবয়স্কা নবীনা বৈশ্ববী প্রাচীনার সঙ্গে গাহেতেছে, কোথাও অর্দ্ধবয়সী বুড়া বৈরাগীর সঙ্গে গলা মিলাইতেছে। নাট মন্দিরের মাঝখানে পাড়ার নিক্ষণা ছেলেরা লড়াই, ঝকড়া, মারামারি করিতেছে এবং পরস্পর মাতা পিতার উদ্দেশে নানা প্রকার স্বসভ্য গালাগালি করিতেছে।

এই তিনটি, তিন মহল সদর। এই তিন মহলের পশ্চাতে তিন মহল অন্দর। কাছারি বাডীর পশ্চাতে যে অন্দর মহল, তাহা নগেল্রের নি**জ** ব্যবহার্য্য। তন্মধ্যে কেবল তিনি, তাঁহার ভার্যা। ও তাঁহাদের নিজ পরিচর্য্যায় নিযক্ত দাসীরা থাকিত। এবং তাঁহাদের নিজ ব্যবহার্য্য জব্য-সামগ্রী থাকিত। এই মহল নূতন, নগেন্দ্রের নিজের প্রস্তুত ; এবং তাহার নির্মাণ অতি পরিপাটি। তাহার পাশে পূজার বাড়ীর পশ্চাতে সাবেক অন্দর। তাহা পুরাতন, কুনির্দ্মিত ; ঘর সকল অনুচচ, ক্ষুদ্র এবং অপরিন্ধার। এই পুরী বহুসংখ্যক আত্মীয় কৃটম্বক্তা, মাসী মাসীত ভগিনী, পিসী পিসীত ভগিনী, বিধবা মাসী, সধবা ভাগিনেয়ী, পিসীত ভায়ের স্ত্রী, মাসীত ভায়ের মেয়ে, ইত্যাদি নানাবিধ কুটুম্বিনীতে কাকসমাকুল বটবৃক্ষের হাায় দিব। রাত্রি কল কল করিত ৮ এব<sup>্</sup> অনুক্ষণ নানা প্রকার চীংকার, **হাস্থ্য পরিহাস,** কলহ, কত্র্ক, গল্প, পরনিন্দা, বালকের হুডাহুডী, বালিকার রোদন, "জ্বল আন," "কাপড় দে," "ভাত রাঁগলে না," "ছেলে খায় নাই," "তুধ কই" ইত্যাদি শক্তে সংক্ষক সাগরবং শব্দিত হইত। তাহার পাশে, ঠাকুর বাড়ীর পশ্চাতে রন্ধন শালা। সেখানে আরো জাঁক। কোথাও কোন পাচিকা ভাতের হাঁড়িতে জাল দিয়া, পা গোটা করিয়া, প্রতিবাসিনীর সঙ্গে তাহার ছেলের বিবাতের ঘটার গল্প করিতেছে। কোন পাচিকা বা কাঁচা কাঠে ফুঁ দিতে ২ ধুঁয়ায় বিগলিতলোচনা হইয়া, বাড়ীর গোমস্তার নিন্দা করিতেছে, এব ্স যে টাকা চুরি করিবার মানসেই ভিজা কটি কটিটিয়াছে, ভদ্বিয়ে বছ-বি<sup>দ</sup> প্রমাণ প্রয়োগ করিতেছে। কোন স্বন্দরী তপ্ত তৈলে মাছ দিয়া চ**ক্** মুদিয়া দশনাবলী বিকট করিয়া, মুখভঙ্গি করিয়া আছেন, কেননা তপ্ত ভেল

ছিট্কাইয়া তাঁহার গায়ে লাগিয়াছে। কেহ বা স্নানকালে বহু তৈলাক্ত, অসংযমিত কেশরাশি, চড়ার আকারে সীমস্ত দেশে বাঁধিয়া ভালে কাটি দিতেছে—যেন শ্রীকৃষ্ণ, পাচনী হস্তে গোরু ঠেঙ্গাইতেছেন। কোথাও বা বড় বঁটি পাতিয়া বামী, ক্ষেমী, গোপালের মা, নেপালের মা, লাউ, কুমড়া, বার্ত্তাকু, পটোল, শাক, কুটিভেছে; হাতে ঘস্থ কচ্থ শব্দ হই-তেছে, মুখে পাড়ার নিন্দা, মুনিবের নিন্দা, পরস্পরকে গালাগালি করিতেছে। এবং গোলাপী অল্প বয়সে বিধবা হইল; চাঁদীর স্বামী বড় মাতাল; কৈলাসীর জামায়ের বড় চাবরি হইয়াছে, সে দারোগার মুহুরি; গোপালে উড়ের যাত্রার মত, পৃথিবীতে এমন আর কিছ্ই নাই; পার্ববতীর ছেলের মত তুষ্ট ছেলে আর বিশ্ববাঙ্গালায় নাই; ইংরাজেরা নাকি রাবণের বংশ; ভগীরথ গঙ্গা এনেছিলেন; ভট্টাচার্যাদের নেয়েন উপপতি শ্রাম বিশ্বাস; এই রূপ নানা বিষয়ের সমালোচন হইতেছে। কোন কৃষ্ণবর্ণা স্থলাঙ্গী, প্রাঙ্গণে এক মহাস্ত্ররূপী বঁটি, ছাইয়ের উপর সংস্থাপিত করিয়া, মৎস্তজাতির সভা প্রাণ সংহার করিতেছেন, চিলেরা বিপুলাঙ্গীর শরীরগৌরব এবং হস্তুলাঘৰ দেখিয়া ভয়ে সাগু হইতেছে না, কিন্তু ছুই একবার ছোঁ মারিতেও ছাড়িভেছে না। কোন পককেশা জল আনিতেছে, কোন ভীমদশনা বাটনা বাটিতেছে। কোথাও বা ভাণ্ডারমধ্যে, দাসী, পাচিকা এবং ভাণারের রক্ষাকারিণী এই তিন জনে তুমুল সংগ্রাম উপস্থিত। ভাণ্ডারকর্ত্রী ভর্ক করিতেছেন যে প্লভ দিয়াছি, ভাহাই স্থাযা খরচ-পাচিকা ভর্ক করিতেছে যে, ফ্লাষ্য খরচে কুলাইবে কি প্রকারে ? দাসী ভর্ক করিতেছে, যদি ভাণ্ডারের চাবি খোলা থাকে, তাহা হইলে আমরা কোন রূপে কুলাইয়া দিতে পারি। ভাতের উমেদারীতে অনেক গুলি ছেলে মেয়ে, কাঙ্গালী, কুরুর বসিয়া আছে। বিভালের। উমেদারী করে না—তাহার। অবকাশ মতে দোষভাবে প্রগৃহে প্রবেশ করত বিনা অনুমতিতেই খাগ্য লইয়া যাইতেছে। কোথাও অনধিকার প্রবিষ্ঠা কোন গাভী লাউয়ের খোলা, বেগুনের ও পটোলের বোঁটা এককলার পাত অমৃত বোধে চক্ষু বুজিয়া চর্ববণ করিতেছে।

এই তিন মহল অন্দর মহলের পরে, পুম্পোছান। পুম্পোছান পরে, নীলমেঘথণ্ড তুল্য প্রশস্ত দীর্ঘিকা। দীর্ঘিকা প্রাচীরবেষ্টিত। ভিতর বাটীর তিনমহল, ও পুম্পোছানের মধ্যে খিড়কীর পথ। তাহার ছই মুখে ত্বই দ্বার। সেই তুই খিড়কী। ঐ পথ দিয়া অন্দরের তিন মহলেই প্রবেশ করা যায়।

বাড়ীর বাহিরে, আস্তাবল, হাতিখানা, কুরুরের ঘর, গোশালা, চিড়িয়াখানা ইত্যাদি স্থান ছিল।

কুন্দনন্দিনী, বিশ্মিওনেত্রে নগেল্রের অপরিমিত ঐশ্বর্য্য দেখিতে২ শিবিকারোহণে অন্তঃপুরে প্রবেশ করিল। সে স্ব্যুমুখীর নিকটে আনীত হইয়া, তাঁহাকে প্রণাম করিল। স্ব্যুমুখী আশীর্কাদ করিলেন।

নগেন্দ্র সঙ্গের প্রথান্থ প্রথার পের সাদৃশ্য অন্তুত করিয়া, কুন্দনন্দিনীর মনেই এমত সন্দেই জয়িয়াছিল যে, তাঁহার পত্নী অবশ্য তৎপরদৃষ্টা স্ত্রীমূর্ত্তির সদৃশরপা ইইবেন; কিন্তু পূর্যান্থীকে দেখিয়া সে সন্দেই দূর ইইল। কুন্দ দেখিল যে, সূর্যান্থী আকাশপটে দৃষ্টা নারীর স্থায় শ্রামাঙ্গী নহে। সূর্যায়ুখী, পূর্ণচন্দ্র তুলা তপ্তকাঞ্চনবর্ণিনী। তাঁহার চক্ষ্ স্থান্দর বটে, কিন্তু যে প্রকৃতির চক্ষ্ কুন্দ অপ্রে দেখিয়াছিল, এ সে চক্ষ্ণ নহে। সূর্যামূখীর চক্ষ্ স্থার কিষ্ণু তারাসনাথ, মগুলাংশের আকারে ঈষৎ ক্লীত। উজ্জ্বল অথচ মন্দর্গতিবিশিষ্ট। স্বপ্রদৃষ্টা শ্রামাঙ্গীর চক্ষ্র, এরপ অলোকিক মনোহারিছ ছিল না। সূর্যামুখীর অবয়বও সেরপে নহে। স্বপ্রদৃষ্টা থর্কাকৃতি; স্ব্যামুখীর আকার কিঞ্চিং দিন্দ, বাতান্দোলিত মাধরীলতার স্থায় সৌন্দর্যাভিরে ত্বন্দরী। আর স্বপ্রদৃষ্টার বয়স বিংশতির অধিক বোধ হয় নাই—স্ব্যামুখীর বয়স প্রায় বড়্বিংশতি। স্ব্যামুখীর সঙ্গের ক্লেন সাদৃশ্য বাহা দেখিয়া কুন্দ সচ্ছন্দচিত্ত হইল।

সূর্য্যমূখী কুন্দকে সাদর সম্ভাষণ করিয়া, তাহার পরিচর্য্যার্থ দাসীদিগকে ডাকিয়া আদেশ করিলেন। এবং তন্মধ্যে যে প্রধান, তাহাকে কহিলেন, "এই কুন্দের সঙ্গে আমি তারাচরণের বিবাহ দিব। অভএব ইহাকে তুমি আমার ভাইজের মত যত্ন করিবে।"

নাসী স্বীকৃতা হইল। কুন্দকে সে সঙ্গে করিয়া কক্ষাস্তরে লইয়া চলিল। কুন্দ এতক্ষণে তাহার প্রতি চাহিয়া দেখিল। দেখিয়া, কুন্দের শরীর কণ্টকিত, এবং আপাদমস্তক স্বেদাক্ত হইল। যে দ্রীমৃর্ডি কুন্দ স্বংগ্ন মাতার অঙ্গুলিনির্দ্দেশক্রমে আকাশপটে দেখিয়াছিল, এই দাসীই ত সেই পদ্মপলাশলোচনা শ্রামাঙ্গী।

কুন্দ ভীতিবিহ্বলা হইয়া, মৃত্ব নিক্ষিপ্ত শ্বাসে জিজ্ঞাসা করিল, "তুমি কে গো ?"

मानी कहिल, "आभात नाम शैता।"

### অপ্তম পরিচ্ছেদ

পাঠক মহাশয়ের বড় রাগের কারণ

এইখানে পাঠক মহাশয় বড় বিরক্ত হইবেন। আখ্যায়িকা গ্রন্থের প্রথা আছে যে, বিবাহটা শেষে হয়; আমরা অগ্রেই কুন্দনন্দিনীর বিবাহ দিতে বিদলাম। আরও চিরকালের প্রথা আছে যে, নায়িকার সঙ্গে যাহার পরিচয় হয়, সে পরম স্থন্দর হইবে, সর্বগুণে ভূষিত, বড় বীরপুরুষ হইবে, এবং নায়িকার প্রণয়ে ঢল্২ করিবে। গরিব তারাচরণের ত এ সকল কিছুই নাই—সোন্দর্য্যের মধ্যে তামাটে বর্ণ, আর খাঁদা নাক—বীর্য্য কেবল স্কুলের ছেলের মহলে প্রকাশ—আর প্রণয়ের বিষয়টা কুন্দনন্দিনীর সঙ্গে তাহার কতদূর ছিল, বলিতে পারি না; কিন্তু একটা পোষা বানরীর সঙ্গে একট্ ছিল।

শে যাহা হউক, কুন্দনন্দিনীকে নগেন্দ্র বাটী লইয়া আসিলে, তারাচরণের সঙ্গে তাহার বিবাহ হইল। তারাচরণ স্থান্দরী স্ত্রী ঘরে লইয়া গেলেন। কিন্তু স্থান্দরী স্ত্রী লইয়া, তিনি এক বিপদে পড়িলেন। পাঠক মহাশয়ের স্মরণ থাকিবে, তারাচরণের স্ত্রীশিক্ষা ও জেনানা ভাঙ্গার প্রবন্ধ সকল প্রায় দেবেন্দ্র বাবৃর বৈঠকখানাতেই পড়া হইত। তৎসম্বন্ধে তর্ক বিতর্ক কালে মাইর সর্ব্বদাই দম্ভ করিয়া বলিতেন যে, "কখন যদি আমার সময় হয়, তবে এ বিষয়ে প্রথম রিফরম্ করার দৃষ্টাস্ত দেখাইব। আমার বিবাহ হইলে আমার স্ত্রীকে সকলের সম্মুখে বাহির করিব।" এখন ত বিবাহ হইল—কুন্দনন্দিনীর সৌন্দর্য্যের খ্যাতি ইয়ার মহলে প্রচার হইল। সকলে প্রাচীন গীত কোট করিয়া বলিল, "কোথা রহিল সে পণ গ" দেবেন্দ্র বলিলেন, "কই হে তুমিও কি ওল্ড ফুলেদের দলে গ প্রীর সহিত আমাদিগের আলাপ করিয়া দাও না কেন গ" তারাচরণ বড় লড্ডিড হইলেন। দেবেন্দ্র বাবৃর অমুরোধ ও বাক্যযন্ত্রণা এড়াইতে পারিলেন না। দেবেন্দ্রের সঙ্গে কুন্দ-

নন্দিনীর সাক্ষাৎ করাইতে সম্মত হইলেন। কিন্তু ভয়, পাছে স্থ্যমুখী শুনিয়া রাগ করেন। এই মত টালমাটাল করিয়া বৎসরাবধি গেল। তাহার পর আর টালমাটালে চলে না দেখিয়া, কুন্দকে বাড়ী মেরামতের ওজর করিয়া নগেল্রের গৃহে পাঠাইয়া দিলেন। বাড়ী মেরামত হইল। আবার আনিতে হইল। তখন দেখেল এক দিন স্বয়ং দলবলে তারাচরণের আলয়ে উপস্থিত হইলেন। এবং তারাচরণকে মিথ্যা দান্তিকতার জন্ম ব্যঙ্গ করিতে লাগিলেন। তখন অগত্যা তারাচরণ কুন্দনন্দিনীকে সাজাইয়া আনিয়া, দেবেল্রের সঙ্গে আলাপ করিয়া দিলেন। কুন্দনন্দিনী দেবেল্রের সঙ্গে কি আলাপ করিবেন ? ক্ষণকাল ঘোমটা দিয়া দাঁড়াইয়া থাকিয়া কাঁদিয়া পলাইয়া গেলেন। কিন্তু দেবেন্দ্র তাঁহার নবযৌবন সঞ্চারের অপূর্ব্ব শোভা দেখিয়া মুগ্ধ হইলেন। সে শোভা আর ভুলিলেন না।

ইহার কিছুদিন পরে, দেবেন্দ্রের বাটীতে কোন ক্রিয়া উপস্থিত। তাঁহার বাটী হইতে একটী বালিকা কুন্দকে নিমন্ত্রণ করিতে আসিল। কিন্তু স্থ্যমুখী তাহা শুনিতে পাইয়া, নিমন্ত্রণে যাওয়া নিষেধ করিলেন। স্থতরাং যাওয়া হইল না।

ইহার পর মার একবার দেবেন্দ্র, তারাচরণের গৃহে আসিয়া, কুন্দের সঙ্গে পুনরালাপ করিয়া গেলেন। লোকমুখে, সূর্য্যমুখী তাহাও শুনিলেন। শুনিয়া তারাচরণকে এমত ভং সনা করিলেন, যে সেই পর্য্যন্ত কুন্দনন্দিনীর সঙ্গে দেবেন্দ্রের মালাপ বন্ধ হইল।

বিবাহের পর এইরপে তিন বৎসরকাল কাটিল। তাহার পর—কুন্দনন্দিনী বিধবা হইলেন! জ্বরবিকারে তারাচরণের মৃত্যু হইল। সূর্য্যমূখী
কুন্দকে আপন বাড়ীতে আনিয়া রাখিলেন। তারাচরণকে যে বাড়ী করিয়া
দিয়াছিলেন, তাহা বেচিয়া কুন্দকে কাগজ করিয়া দিলেন।

পাঠক মহাশয় বড় বিরক্ত হইলেন সত্য, কিন্তু এতদূরে আখ্যায়িকা আরম্ভ হইল। এতদূরে বিষরক্ষের বীজ বপন হইল।



# ১৷ সর উইলিয়ম টমসনক্বত জীবস্ঠির ব্যাখ্যা

সাকলেই দেখিয়াছেন যে, আকাশ হইতে নক্ষত্র খনিয়া পড়ে। আনেকেই জ্ঞানেন যে, বাস্তবিক সে সকল নক্ষত্র নহে, নক্ষত্র কখন খসে না। ভূপতিত হইলে পর, দেখা গিয়াছে যে, উহা লোহ বা প্রস্তর বা তদ্রেপ অহ্য কোন পদার্থ। এইরপ ধাতু বা অহ্য দ্রব্যাত্মক অসংখ্য বস্তু আকাশপথে বিচরণ করিতেছে। উহাকে ইংরাজিতে মিটিয়র বলে। বাঙ্গালাভাষায় যে সকল নাম প্রচলিত আছে, তাহা ভ্রমাত্মক। কিন্তু উদ্ধাপিও নাম ব্যবহৃত হইয়াছে বলিয়া তাহা আমরা গ্রহণ করিলাম। ইহা সিদ্ধ হইয়াছে যে, উদ্ধাপিও সকল, সূর্য্যাদির মাধ্যাকর্ষণী শক্তি বলে, গ্রহগণের হ্যায় আকাশ-মণ্ডলে নিয়মিত বত্মে পরিভ্রমণ করিতেছে। যখন কোন উদ্ধাপিও পৃথিবীর আকর্ষণ পথে পড়ে, তখন তদ্মলে ভূপুষ্ঠে নিক্ষিপ্ত হয়। প্রপাতকালে পৃথিবীর উপরিস্থ বায়ুস্তরে বেগে প্রহত হওয়ায়, বায়ু এবং উদ্ধাপিওের সংঘর্ষণে অয়্য প্রপতি হয়। আলো সেই জন্য।

ইহাতে বুঝা যাইতেছে যে, উল্কাপিণ্ড সকলকে ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র গ্রহ বলিলেও বলা যায়। উল্কাপিণ্ডের ছুইটি মণ্ডল বিশেষ লক্ষিত। এ ছুই মণ্ডল পার হইয়া পৃথিবীর পথ। এক মণ্ডলের ভিতর দিয়া ১০ই ১১ই আগন্ত তারিখে, অর্থাৎ প্রাবণের শেষ ভাগে, পৃথিবীকে চলিতে হয়। আর এক মণ্ডল লজ্মন করিবার সময় ১২ই ১৩ই নবেম্বর অর্থাৎ কার্ত্তিক মাসের শেষ ভাগ। অন্য সময় অপেক্ষা এ এ সময়ে উল্কাপিণ্ডের অত্যন্ত আধিক্য দেখা যায়। এই ছুই উল্কাপিণ্ডক মণ্ডলের আয়তন অর্থাৎ তদন্তর্বর্তী উল্কাপিণ্ডের পথ, পণ্ডিতেরা গণনার দ্বারা স্থির করিয়াছেন। একটা ইউরেন্স নামক অতি

দূরবর্ত্তী গ্রাহের পথ হইতেও বিস্তৃত। দ্বিতীয় উদ্ধাপিণ্ড সমষ্টির পথ আরও ভয়ানক। লেপ্ত্যুননামক সৌর জগদস্ত-স্থিত গ্রাহের পথ হইতেও বছদূর। ইহাও সামশ্য কথা। জ্যোতির্বিদ পণ্ডিতেরা স্থির করিয়াছেন যে, অনেক উদ্ধাপিণ্ড অন্য সৌর-জগৎ হইতে আগত; অন্য সৌরজ্ঞগতেও যাইতে পারে।

কেহ কেহ বলেন যে, এই সকল উদ্ধাপিও কোন জগতের বিপ্লবে চূর্ণিত গ্রহগণের ভগ্নাংশ। এ কথার কোন প্রমাণ নাই, এবং অনেকে এক্ষণে একথায় শ্রদ্ধা করেন না। কিন্তু ভুবনবিখ্যাত বিলাতীয় বৃটিশ এসোসিয়ে-শনের সভাপতি সর উইলিয়ম টম্সন তন্মতাবলম্বন করিয়া, এক কোতৃকাবহ তর্ক উপস্থিত করিয়াছেন।

পৃথিবীতে চিরকাল জীব ছিল না, এ কথা ভূতব্বের দ্বারা সপ্রমাণ হইয়াছে। বহু কোটি বংসর পৃথিবী জীবশৃহ্য ছিল। পরে জীবের অধিষ্ঠান হইল কি প্রকারে ? বহু কাল হইতে ইউরোপে এই তর্ক হইতেছে। দেখা যায় যে, জীব ভিন্ন জীবের জন্ম নাই। অনেকে বলিতেন, অগুদি ব্যতীতও জীবের সৃষ্টি হইয়াছে। কিন্তু এক্ষণে অন্তবীক্ষণ যয়ের সাহায্যে সে সকল জীব পূর্কে "মেদজ" অথবা "মলজ" অথবা "মতঃস্ঠ" বলিয়া স্থির ছিল, তাহাও অওজ বলিয়া সপ্রমাণ হইয়াছে। যদি জীব ভিন্ন জীবোৎপত্তি নাই, তবে প্রথম জীব জন্মিল কি প্রকারে ? পূর্কেব জীব ছিল না, পরে জীব আসিল কোথা হইতে গ

এ প্রশ্নের উত্তরে অনেকে বলেন, "ঈশ্বরের ইচ্ছা।" এই কথা, সকলে উত্তর বলিয়া প্রাহ্ম করেন না। তাঁহারা বলেন, "ঈশ্বরের ইচ্ছা মানি। কিন্তু ঈশ্বরের ইচ্ছা নিয়মে পরিণত। নিয়ম ভিন্ন ঐশী ক্রিয়া কোথাও দেখা যায় না। জগদীপর, সকল কার্য্যই চিরপ্রচলিত, অলভ্য্য নিয়মের দারা সম্পন্ন করেন, নিয়মবিরুদ্ধ কোন কার্যা করেন না। জীব হইতে জীবের জন্ম এই নিয়ম; তবে বিনা জীবে জীব হইল কি প্রাকারে গ

উল্পাপিণ্ড যে বিন্দ্ধ গ্রাহের ভগ্নাংশ, এই কথা মনে করিয়া, সর উইলিয়ম টম্সন প্রাপ্তক্ত প্রশ্নের উত্তর দিয়াছেন। তিনি কহেন যে, অনেক উল্পাপিণ্ড বীজবাহী। অন্য গ্রাহ হইতে বীজ আনিয়া এই পৃথিবীতে বপন করিয়াছে।"

্তনি বলিয়াছেন, "পৃথিবীতে জীবের সৃষ্টি হইল কি প্রকারে ? পৃথিবীর ভূতপূর্বব বৃত্তাস্ত অমুসন্ধান ্রিতে২ প্রকাশ পায় যে, এক কালে পৃথিবী অগ্নি-দ্রব, তাপ-লোহিত গোলকমাত্র ছিল, ততুপরি জীবের অধিষ্ঠান সম্ভবে না। অতএব যখন পৃথিবী প্রথমে জীবাধিষ্ঠান-যোগ্য হইল, তথন ততুপরি যে কোন জীব ছিল না, ইহা নিশ্চিত। তথন পর্বত, জ্বল, বায়ু ইত্যাদি ছিল; স্থ্য তাবংকে সন্তপ্ত এবং আলোকোজ্জ্বল করিতেন, তথন পৃথিবী উন্তানবং হইবার উপযুক্ত হইয়াছিল। তথন কি, কেবল ঈশ্বরের আজ্ঞা পাইয়া, আপনা হইতে বৃক্ষ, পুষ্প, তৃণাদি, একবারে পূর্ণ শোভা ধারণ করিয়া উঠিয়াছিল ? না, উপ্ত বীজ্ঞ হইতে উৎপন্ন হইয়া বৃক্ষাদি ক্রমে পৃথিবী ব্যপ্ত করিয়াছিল ?"

এই প্রশ্নের উত্তরে সর উইলিয়ম, আগ্নেয় পর্বতের উদাহরণ দিয়া বলিয়াছেন যে, "বিসিউবিয়স বা এট্না পর্বত-নিঃস্ত অগ্নি-জব পদার্থের স্রোত তৎসান্ত্রাহী হইয়া নামিলে, অচিরাৎ তাহা শীতল হইয়া জমিয়া যায়। কতিপয় সপ্তাহ বা বৎসর পরে, অস্ত স্থান হইতে বায়াদি-বাহিত ডিম্ব এবং বীজের কারণ, অথবা অস্ত স্থান হইতে ম্বয়মাগত জীবের প্রসাদে, তাহা কৃষ্ণ জীবাদিতে পরিপূরিত হয়। যখন আমরা দেখি যে, সমুজমধ্যে অগ্নিবিপ্লব সমুৎপন্ন কোন দ্বীপ, কতিপয় বর্ষমধ্যে কৃষ্ণাদিতে সমাচ্ছন্ন হইয়াছে, তখন তাহা যে বায়্বাহিত, বা জলচর জীবাদি দ্বারা আনীত বীজ হইতে এরপ হইয়াছে, এ প্রকার সিদ্ধান্ত করিতে পরাশ্বাহ্থ হই না।"

তিনি বলেন যে, পৃথিবীতে সেই রূপ জীব-সর্গ। আকাশে, লক্ষ্থ সূর্যা, গ্রহ, উপগ্রহাদি অনবরত বিচরণ করিতেছে। যদি সমৃদ্রমধ্যে লক্ষ্থ জাহাজ, সহস্র বৎসর বিনা নাবিকে বিচরণ করে, তবে অবশ্য মধ্যেই জাহাজেই আঘাত হইবে। আকাশ সমৃদ্রেও তদ্রুপ, পৃথিবীতে পৃথিবীতে কখন কখন অবশ্য প্রহত হইবে। হইলে, তৎক্ষণাৎ প্রঘাত-জনিত তাপে প্রহত গ্রহাদির অধিকাংশ দ্রব হইবার সম্ভাবনা, কিন্তু কোনই ভাগ দ্রবীভূত না হইয়া উদ্ধাপিও ভাবে, আকাশপথে বিচরণ করিবে। ভগ্ন গ্রহে যে সকল ডিম্ব, জীব ও রক্ষাদি ছিল, তাহার কিছু না কিছু বীজ, গ্রহখণ্ডে অবশ্য থাকিবে। কালে তদ্রপ কোন সবীজ গ্রহাংশ উদ্ধাপিও স্বরূপে পৃথিবীতলে পত্তিত হইয়া, তদ্বাহিত বীজে পৃথিবীকে প্রথমে উদ্ভিজপূর্ণা, পরে জীবময়ী করিয়াছে।

এই মত, অক্যাম্য পণ্ডিতের নিকট অন্তাপি গ্রাহ্য হয় নাই, এবং তাহার প্রতিবাদ করিবার বিশেষ কারণ আছে। ভাল, ইহার যাথার্য্য স্বীকার করা যাউক। তাহা হইলে কি হইল । জীবস্তির ত কিছুই বুঝা গেল না। বুঝিলাম, এই পৃথিবী, অস্থাগ্রপ্রেরিত বীজে, উদ্ভিজ ও জীবাদি সৃষ্টিবিশিষ্ট হইয়াছে, কিন্তু সে গ্রহেই বা প্রথম জীব কোথা হইতে আসিল ! আবার বলিবেন, "অন্থ গ্রহ হইতে।" আমরাও আবার জিজ্ঞাসা করিব, সেই গ্রহেই বা বীজ আসিল কোথা হইতে ! এইরূপ পারস্পর্য্যের আদি নাই। প্রথম বীজোৎপত্তির কথা যে অন্ধকারে ছিল, সেই অন্ধকারেই রহিল।

## ২। আশ্চর্য্য সৌরোৎপাত

গত সেপ্টেম্বর মাসে আমেরিকানিবাসী অদ্বিতীয় জ্যোতির্বিদ্ ইয়ঙ্ সাহেব যে আশ্চর্য্য সোরোৎপাত দৃষ্টি করিয়াছিলেন, এরূপ প্রকাণ্ড কাণ্ড মন্তুয়া চক্ষে প্রায় আর কখন পড়ে নাই। তত্তুলনায় এট্না বা বিসিউবিয়সের অগ্নিবিপ্লব, যেরূপ সমুদ্রোচ্ছ্বাসের তুলনায় ত্রগ্ধকটাতে ত্ব উছলান, সেইরূপ বিবেচনা করা যাইতে পারে।

যাঁহার। আধুনিক ইউরোপীয় জ্যোতির্বিত্যার সবিশেষ অনুশীলন করেন নাই, এই ভয়ঙ্কর ব্যাপার তাঁহাদের বোধগম্য করার জন্ম, সূর্য্যের প্রকৃতি-সম্বন্ধে তুই একটি কথা বলা আবশ্যক।

সূধ্য অতি রহৎ তেজোময় গোলক। এই গোলক, আমরা অতি ক্ষুদ্র দেখি, কিন্তু উচা বাস্থবিক কত বৃহৎ, তাচা পৃথিবীর পরিমাণ না বৃথিলে বুঝা যাইনে না। সকলে জানেন যে, পৃথিবীর বাাস ৭০৯১ মাইল। যদি পৃথিবীকে এক মাইল দীর্ঘ এক মাইল প্রস্তু, এমত খণ্ডে২ ভাগ করা যায়, তাহা হইলে, উনিশ কোটি, ছষটি লক্ষ ছাবিস হাজার এইরপে বর্গ মাইল পাওয়া যায়। এক মাইল দীর্ঘ, এক মাইল প্রস্তু, এবং এক মাইল উর্দ্ধে, এরপ ২৫৯,৮০০০০০,০০০ ভাগ পাওয়া যায়। আশ্চর্য্য বিজ্ঞানবলে পৃথিবীকে ওজন করাও গিয়াছে। ওজনে পৃথিবী যত টন হইয়াছে, তাহা নিম্নে অক্ষের দ্বারা লিখিলাম। ৬,০৬৯,০০০,০০০,০০০,০০০,০০০,০০০

এই সকল অস্ক দেখিয়া মন অস্থির হয়; পৃথিবী যে কত বৃহৎ পদার্থ, তাহা বৃথিয়া উঠিতে পারি না। এক্ষণে যদি বলি যে, এমত অস্ম কোন গ্রাহ বা নক্ষত্র আছে যে, তাহা পৃথিবী অপেক্ষা, ত্রয়োদশ লক্ষ গুণে বৃহৎ, তবে কে না বিস্মিত হইবে ? কিন্তু বাস্তবিক সূর্য্য পৃথিবী হইতে ত্রয়োদশ

লক্ষ গুণে বৃহৎ। ত্রয়োদশ লক্ষটি পৃথিবী চূর্ণ করিয়া একত্র করিলে সূর্য্যের আয়তনের সমান হয়।

তবে আমরা স্থ্যকে এত ক্ষুদ্র দেখি কেন ? উহার দূরতাবশতঃ।
প্রবিতন গণনা অমুসারে স্থ্য পৃথিবী হইতে সার্দ্ধ নয় কোটি মাইল দূরে
স্থিত বলিয়া জ্বানা ছিল। আধুনিক গণনায় স্থির হইয়াছে যে, ৯১,৬৭৮০০০
মাইল অর্থাৎ এক কোটি, চতুর্দ্দশ লক্ষ্ক, উনষষ্টি সহস্র সার্দ্ধ সপ্তশত যোজন,
পৃথিবী হইতে স্থ্যের দূরতা। এই ভয়ঙ্কর দূরতা অমুমেয় নহে। দ্বাদশ
সহস্র পৃথিবী শ্রেণীপরস্পরায় বিক্তস্ত হইলে, পৃথিবী হইতে স্থ্য পর্যান্ত
পায় না।

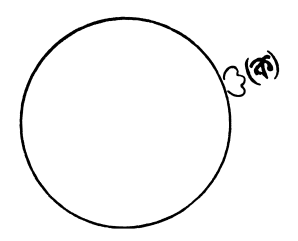
এই দূরতা অন্থভব করিবার জন্য একটি উদাহরণ দিই। অস্মদাদির দেশে রেলওয়ের ট্রেণ ঘণ্টায় ২০ মাইল যায়। বদি পৃথিবী হইতে সূর্য্য পর্য্যস্ত রেইলওয়ে হইত, তবে কতকালে সূর্য্যলোকে যাইতে পারিতাম ? উত্তর—যদি দিনরাত্রি, ট্রেণ অবিরত, ঘণ্টায় বিশ মাইল চলে, তবে ৫২০ বংসর ৬ মাস ১৬ দিনে সূর্য্যলোকে পোঁছান যায়। অর্থাৎ যে ব্যক্তি ট্রেণে চড়িবে, তাহার সপ্তদশ পুরুষ ঐ ট্রেণেই গত হইবে।

এক্ষণে পাঠক বুঝিতে পারিবেন যে, স্থ্যমণ্ডলমধ্যে **অণুবৎ ক্ষুদ্রাকৃতি** পদার্থও বাস্তবিক অতি বৃহৎ। যদি স্থ্য মধ্যে আমরা একটি বালির মত বিন্দুও দেখিতে পাই, তবে তাহাও লক্ষ ক্রোশ বিস্তার হইতে পারে।

কিন্তু সূর্য্য এমনি প্রচণ্ড রশ্মিময় যে, তাহার গায়ে বিন্দু বিসর্গ কিছু দেখিবার সম্ভাবনা নাই। সূর্য্যের প্রতি চাহিয়া দেখিলেও অন্ধ হইতে হয়। কেবল সূর্য্যগ্রহণের সময়ে সূর্য্যতেজ্ঞঃ চন্দ্রাস্তরালে লুকায়িত হইলে, তৎপ্রতি দৃষ্টি করা যায়। তথনও সাধারণ লোকে চক্ষের উপর কালিমাখা কাঁচ না ধরিয়া, হৃততেজ্ঞা সূর্য্য প্রতিও চাহিতে পারে না।

সেই সময়ে যদি কালিমাথা কাঁচ ত্যাগ করিয়া, উত্তম দূরবীক্ষণ যন্ত্রের ঘারা সূর্য্য প্রতি দৃষ্টি করা যায়, তবে কতকগুলি আশ্চর্য্য ব্যাপার দেখা যায়। পূর্ণ গ্রাসের সময়ে, অর্থাৎ যখন চন্দ্রাস্তরালে সূর্য্যমণ্ডল লুকায়িত হয়, সেই সময়ে দেখা যাইবে যে, লুকায়িত মণ্ডলের চারিপার্শ্বে, অপূর্ব্ব জ্যোতির্দ্ময় কিরীটা মণ্ডল তাহাকে ঘেরিয়া রহিয়াছে। ইউরোপীয় পণ্ডিতেরা ইহাকে "করোনা" বলেন। কিন্তু এই কিরীটা মণ্ডল ভিন্ন, আর এক অন্তুত্ত কম্বন্ধ দেখা যায়। কিরীটিম্লে, ছায়ার্ত সূর্য্যের ছবি অক্সের উপরে

সংলগ্ন, অর্থচ তাহার বাহিরে, কোন ছজ্জের পদার্থ উদগত দেখা যায়। যথা (ক)। ঐ সকল উদগত পদার্থ দেখিতে এত ক্ষুদ্র যে, তাহা দূরবীক্ষণ যন্ত্র ব্যতিরেকে দেখা যায় না। কিন্তু দূরবীক্ষণ যন্ত্রে দেখা যায় বলিয়াই



তাহা বৃহৎ অনুমান করিতে হইতেছে। উহা কখন২ অৰ্দ্ধ লক্ষ মাইল উচ্চ দেখা গিয়াছে। ছয়টি পৃথিবী উপযুৰ্তপরি সাজ্ঞাইলে এত উচ্চ হয় না।

এই সকল উদগত পদার্থের আকার কখন পর্বেত শৃঙ্গবৎ, কখন অন্যপ্রকার, কখন সূর্য্য হইতে বিযুক্ত দেখা গিয়াছে। তাহার বর্ণ কখন উজ্জ্লরক্ত, কখন গোলাপী, কখন নীলকপিশ।

পণ্ডিতেরা বিশেষ অনুসন্ধান দ্বারা স্থির করিয়াছেন যে, এ সকল সূর্য্যের অংশ। প্রথমে কেহু বিবেচনা করিয়াছিলেন যে, এ সকল সৌর পর্বত। পরে সূর্য্য হইতে তাহার বিয়োগ দেখিয়া সে মত ত্যাগ করিলেন।

এক্ষণে নিঃসংশয় প্রানাণ হইয়াছে যে, এই সকল বৃহৎ পদার্থ সুর্য্যুগর্ভ হইতে উৎক্ষিপ্ত। যে রূপ পার্থিব আগ্নেয় গিরি হইতে দ্রব বা বায়বীয় পদার্থ সকল উৎপতিত হইয়া, গিরিশুক্সের উপরে মেঘাকারে দৃষ্ট হইতে পারে. এই সকল সোবমেঘণ্ড তদ্রপ। উৎক্ষিপ্ত বস্তু যতক্ষণ না সুর্য্যোপরি পুনঃপতিত হয়, ততক্ষণ পর্যান্ত স্তুপাকারে পৃথিবী হইতে লক্ষ্য হইতে থাকে।

্রক্ষণে পাঠক বিবেচনা করিয়া দেখুন যে, এইরূপ একখানি সৌরমেঘ বা সূপ দরবীক্ষণে দেখিলে কি বৃঝিতে হয়। বৃঝিতে হয় যে, এক প্রকাশু প্রদেশ লইয়া এক বিষম বিপ্লব উপস্থিত হইয়াছে। সেই সকল উৎপাতকালে স্থ্যগর্ভনিক্ষিপ্ত পদার্থরাশি, এতাদৃশ বহুদূরব্যাপী হয় যে, তক্মধ্যে এই পৃথিবীর স্থায় অনেকগুলিন পৃথিবী ডুবিয়া থাকিতে পারে।

এইরূপ সৌরোৎপাত, অনেকেই প্রফেসর ইয়ঙের পূর্বে দেখিয়াছেন; কিন্তু প্রফেসর ইয়ঙ্ যাহা দেখিয়াছেন, তাহা আবার বিশেষ বিশ্বয়কর। গত ৭ই সেপ্টেম্বরে, বেলা ছুই প্রহরের সময়ে তিনি সূর্য্যমণ্ডল দূরবীক্ষণদ্বারা অবেক্ষণ করিতেছিলেন। তৎকালে গ্রহণাদি কিছু ছিল না। পূর্বে গ্রহণের সাহায্য ব্যতীত কেহ কখন এই সকল ব্যাপার নয়নগোচর করে নাই, কিন্তু ডাক্তার হাগিন্দ্ প্রথমে বিনা গ্রহণে এ সকল ব্যাপার দেখিবার উপায় প্রদর্শন করেন। প্রফেসর ইয়ঙ্ এরূপ বিজ্ঞানকুশলী যে, তিনি সূর্যোর প্রচণ্ড তেন্তের সময়েও ঐ সকল সৌরস্কুপের আতপচিত্র পর্যান্ত গ্রহণ করিতে সমর্থ হইয়াছেন।

কথিত সময়ে প্রফেসর ইয়ঙ্ দূরবীক্ষণে দেখিতেছিলেন যে, সূর্য্যের উপরি ভাগে একখানি মেঘবৎ পদার্থ দেখা যাইতেছে। অন্যান্ত উপায় দ্বারা দিদ্ধান্ত হইয়াছে যে, পৃথিবী যেরপ বায়বীয় আবরণে বেষ্টিত, সূর্য্যমণ্ডলও তদ্রপ। ঐ মেঘবৎ পদার্থ সৌরবায়ুর উপরে ভাসিতেছিল। পাঁচটি স্তম্ভের স্থায় আধারের উপরে উহা আরাঢ় দেখা যাইতেছিল। প্রফেসর ইয়ঙ্ পূর্ব্ব দিন বেলা তুই প্রহর হইতে ঐ রপই দেখিতেছিলেন। তদবধি তাহার পরিবর্তনের কোন লক্ষণই দেখেন নাই। স্তম্ভ গুলিন উজ্জ্বল, মেঘখানি বৃহৎ—তদ্বিশ্ব মেঘের নিবিড়তা বা উজ্জ্বলতা কিছুই ছিল না। স্ক্ষয় সূত্রাকার কতকগুলি পদার্থের সমষ্টির স্থায় দেখাইতেছিল। এই অপূর্ব্ব মেঘ সৌরবায়ুর উপরে পঞ্চদশ সহস্র মাইল উদ্ধে ভাসিতেছিল। তাহার দৈর্ঘ্য লক্ষ মাইল—প্রস্থ ৫৪০০০ মাইল। বারটি পৃথিবী সারিং সাজাইলে, তাহার দৈর্ঘ্যের সমান হয় না—ছয়টী পৃথিবী সারিং সাজাইলে, তাহার দের্ঘ্যের সমান হয় না

ত্বই প্রহর বাজিয়া অর্দ্ধ ঘণ্টা হইলে, মেঘ এবং তন্মূলস্বরূপ স্তম্ভগুলির অবস্থাপরিবর্ত্তনের কিছু হলক্ষণ দেখা যাইতে লাগিল। সেই সময়ে প্রফেসর ইয়ঙ্সাহেবকে দূরবীক্ষণ রাখিয়া স্থানাস্তরে যাইতে হইল। একটা বাজিতে পাঁচ মিনিট থাকিতে, যখন তিনি প্রত্যাবর্ত্তন করিলেন, তখন দেখিলেন, যে চমৎকার! নিমু হইতে উৎক্ষিপ্ত কোন ভয়ঙ্কর বলের বেগে মেঘখণ্ড

[ देकाई

ছিন্ন ভিন্ন হইয়া গিয়াছে, তৎপরিবর্দ্তে সৌর গগন ব্যাপিয়া ঘনবিকীর্ণ উজ্জ্বল স্ক্রাকার পদার্থ সকল উর্দ্ধে ধাবিত হইতেছে। ঐ স্ক্রাকার পদার্থ সকল অতি প্রবল বেগে উর্দ্ধে ধাবিত হইতেছিল।

সর্বাপেক্ষা এই বেগই চমৎকার। আলোক, বা বৈহ্যতীয় শক্তি প্রভৃতি ভিন্ন, গুরুত্বিশিষ্ট পদার্থের এরপ বেগ শ্রুতিগোচর হয় না। ইয়ঙ্ সাহেব যখন প্রত্যাবৃত্ত হইলেন, তখন ঐ সকল উজ্জ্বল স্থাকার পদার্থ লক্ষ্মাইলের উদ্ধে উঠে নাই। পরে দশ মিনিটের মধ্যে যাহা লক্ষ্মাইলে ছিল, তাহা হুই লক্ষ্মাইলে উঠিল। দশ মিনিটে লক্ষ্মাইল গতি হইলে, প্রতি সেকেণ্ডে ১৬৫ মাইল গতি হয়। অতএব উৎক্ষিপ্ত পদার্থের দৃষ্ট গতি এই।

এই গতি কি ভয়স্কর, তাহা মনেরও অচিন্তা। কামানের গোলা অতি-বেগবান হইলেও কখন এক সেকেণ্ডে অদ্ধি মাইল যাইতে পারে না। সচরাচর কামানের গোলার বেগের বহুশত গুণ এই সৌর পদার্থের বেগ, এ কথা বলিলে অত্যুক্তি হইবে না।

ছুই লক্ষ মাইল উদ্ধেও এই বেগ দেখা গিয়াছিল। যে উৎক্ষিপ্ত পদার্থ তুই লক্ষ মাইল উদ্ধে এত বেগবান, নির্গমকালে তাহার বেগ কিরূপ ছিল ? সকলেই জানে যে, যদি আমরা একটা ইপ্টক খণ্ড উর্দ্ধে নিক্ষিপ্ত করি, তাহা হইলে যে বেগে তাহা নিক্ষিপ্ত হয়, সেই বেগ শেষ পর্য্যন্ত থাকে না, ক্রমে মন্দীভূত হইয়া, পরিশেষে একবারে বিনষ্ট হইয়া যায়; ইষ্টক খণ্ডও ভূপতিত হয়। ইষ্টকবেগের হ্রাদের ছুই কারণ; প্রথম পৃথিবীর মাধ্যাকর্ষণী শক্তি, দ্বিতীয় বায়ুজনিত প্রতিবন্ধকতা। এই তুই কারণই সূর্য্যলোকে বর্ত্তমান। যে বস্তু যত গুরু, তাহার মাধ্যাকর্ষণী শক্তি তত বলবতী। পৃথিবী অপেক্ষা সূর্য্যের মাধ্যা-কর্ষণী শক্তি সূর্য্যের নাড়ীমণ্ডলে ২৮ গুণ মধিক। তত্মপ্রভান করিয়া লক্ষ ক্রোশ পর্য্যন্ত যদি কোন পদার্থ উথিত হয়, ভবে তাহা যখন সূর্য্যকে ত্যাগ করে, তৎকালে তাহার গতি প্রতি সেকেণ্ডে অবশ্যই ২১০ মাইল ছিল। ইহা গণনা ছারা সিদ্ধ। কিন্তু যদিও এই বেগে উৎক্ষিপ্ত হইলে, ক্ষিপ্ত বস্তু লক্ষ ক্রোশ উঠিতে পারিনে, তাহা যে ঐ লক্ষ ক্রোশের শেষার্দ্ধ লঙ্খনকালে প্রতিসেকেণ্ডে ১৬৬ মহিল ছটিবে, এমত নহে। শেষার্দ্ধে বেগ গড়ে ৬৫ মাইল মাত্র হইবে। প্রাক্টর সাহেব গুড্ওয়ার্ডসে লিখিয়াছেন যে, যদি বিবেদনা করা যায় যে, সূর্যালোকে বায়বীয় প্রতিবন্ধকতা নাই, তাহা-रहेल এই উৎক্ষিপ্ত পদার্থ সূর্য্য মধ্য হইতে যে বেগে নির্গত হইয়াছিল.

তাহা প্রতি সেকেণ্ডে ২৫৫ মাইল। কর্ণহিলের একজ্বন লেখক বিবেচনা করেন যে, এই পদার্থ প্রতি সেকেণ্ডে ৫০০ মাইলের অধিক বেগে নিক্ষিপ্ত হইয়াছিল।

কিন্তু স্থ্যলোকে যে বায়বীয় পদার্থ নাই, এমত কথা বিবেচনা করিতে পারা যায় না। স্থ্য যে গাঢ় বাষ্পমণ্ডল পরিবৃত, তাহা নিশ্চিত হইয়াছে। প্রাক্টর সাহেব সকল বিষয় বিবেচনা করিয়া স্থির করিয়াছেন যে, পৃথিবীতে বায়বীয় প্রতিবন্ধকতার যেরূপ বল, সৌর বায়্র প্রতিবন্ধকতার যদি সেইরূপ বল হয়, তাহা হইলে এই পদার্থ, যখন স্থ্য হইতে নির্গত হয়, তখন তাহার বেগ প্রতি সেকেণ্ডে আমুমানিক সহস্র মাইল ছিল।

এই বেগ মনের অচিস্তা। এরপ বেগে নিক্ষিপ্ত পদার্থ এক সেকেণ্ডে ভারতবর্ষ পার হইতে পারে—পাঁচ সেকেণ্ডে কলিকাতা হইতে বিলাভ পাঁছছিতে পারে, এবং ২৪ সেকেণ্ডে, অর্থাৎ অর্দ্ধ মিনিটের কমে, পৃথিবী বেষ্টন করিয়া আসিতে পারে।

সার এক বিচিত্র কথা আছে। আমরা যদি কোন মৃৎপিও উর্দ্ধে নিক্ষেপ করি, তাহা আবার ফিরিয়া আসিয়া পৃথিবীতে পড়ে। তাহার কারণ এই যে, পৃথিবীর মাধ্যাকর্ষণী শক্তির বলে, এবং বায়বীয় প্রতিবন্ধকতায়, ক্ষেপণার বেগ ক্রমে বিনষ্ট হইয়া, যখন ক্ষেপণা একবারে বেগহীন হয়, তখন মাধ্যাকধণের বলে পুনর্বার ভাহা ভূপতিত হয়। সূর্য্যলোকেও অবশ্য তাহাই হওয়া সম্ভব। কিন্তু মাধ্যাকর্ষণী শক্তি বা বায়বীয় প্রতিবন্ধকতার শক্তি কখন অসীম নহে। উভয়েরই সীমা আছে। অবশ্য এমত কোন বেগবতা গতি আছে যে, তদ্ধারা উভয় শক্তিই পরাভূত হইতে পারে। এই সীমা কোথায়, তাহাও গণনা দ্বারা সিদ্ধ হইয়াছে। যে বস্তু নির্গম কালে প্রতি সেকেণ্ডে ৩৮০ মাইল গমন করে, তাহা মাধ্যাকর্ষণী শক্তি এবং বায়বীয় প্রতিবন্ধকতার বল অতিক্রম করিয়া যায়। অতএব ঈদুশ বেগবান উৎক্ষিপ্ত পদার্থ, আর সূর্য্যলোকে ফিরিয়া আইসে না। স্থতরাং প্রফেসর ইয়ঙ্ু যে সৌরোৎপাত দৃষ্টি করিয়াছিলেন, তত্বৎক্ষিপ্ত পদার্থ আর সূর্য্যলোকে ফিরে নাই। তাহা অনন্তকাল অনন্ত আকাশ-সাগরে বিচরণ করিয়া, ধুমকেতু বা অস্ম কোন খেচর রূপে পরিগণিত হইবে কি, কি ২ইবে, তাহা কে বলিতে পারে।

প্রাক্টর সাহেব সিদ্ধান্ত করেন যে, উৎক্ষিপ্ত বস্তু লক্ষ ক্রোশ পর্যান্ত দৃষ্টিগোচর হইয়াছিল বটে, কিন্তু অদৃষ্টভাবে যে তদধিক দূর উদ্ধাণত হয় নাই, এমত নহে। যতক্ষণ উহা উত্তপ্ত এবং জ্বালাবিশিষ্ট ছিল, ততক্ষণ তাহা দৃষ্টিগোচর হইয়াছিল, ক্রমে শীতল হইয়া অমুজ্জ্বল হইলে, আর তাহা দেখা যায় নাই। তিনি স্থির করিয়াছেন যে, উহা সাদ্ধি তিন লক্ষ মাইল উঠিয়াছিল। অতএব এই সৌরোৎপাতনিক্ষিপ্ত পদার্থ অদ্ভূত বটে—লক্ষযোজনব্যাপী, মনোগতি, এক নৃতন সৃষ্টির আদি।



### ( श्रुम्मद्री )

>

কিনা হইলি তুই, যমুনার জল,
রে প্রাণ বল্লভ।
কিবা দিবা কিবা রাভি, কুলেতে আঁচল পাতি,
শুইতাম শুনিবারে, তোর মৃত্রব।
রে প্রাণ বল্লভ!

•

কেননা হইলি তুই, যমুনাতরঙ্গ,
মোর ভামধন।
দিবারাতি জ্বলে পশি, থাকিতাম কালো শশি,
করিবারে নিত্য তোর, নৃত্য দরশন।
ওহে ভামধন।

9

কেননা হইলি তুই, মলয় প্রন,
ওছে ব্রজ্ঞাজ।
আমার অঞ্ল ধরি, স্তত খেলিতে হরি,
নিখাসে যাইতে মোর, হৃদয়ের মাঝ।
ওছে ব্রজ্ঞাজ!

R

কেননা হইলি তুই, কানন কুত্ম,
রাধা প্রেমাধার।
না ছুঁতেম অক্ত ফুলে, বাঁধিতাম তোরে চুলে,
চিকন গাঁথিয়া মালা, পরিতাম হার॥
মোর প্রোণাধার!

¢

কেননা হ**ইলে তুমি, চাঁদের কিরণ,**ওহে হৃষীকেশ।
বাতায়নে বিষাদিনী, বসিত যবে গোপিনী,
বাতায়ন পথে তুমি, লভিতে প্রবেশ॥
আমার প্রাণেশ!

b

কেননা হইলে তুমি, চিকন বসন, পীতাম্বর হরি। নীলবাস তেয়াগিয়ে, তোমারে পরি কালিয়ে, রাথিতাম যত্ন করে, হৃদয় উপরি॥ পীতাম্বর হরি।

9

কেননা হইলে ভাষ, যেখানে যা আছে, সংসারে স্থানর। ফিরাতেম আঁথি যথা, দেখিতে পেতেম তথা, মনোহর এ সংসারে, রাধা মনোহর॥ ভাষিল স্থানর!

#### ( স্থন্দার )

>

কেননা হইত আমি, কপালের দোশে,

থমুনার জল।
লইয়া কম কলসী, সে জল মাঝারে পশি,
হাসিয়া কৃটিত আসি, রাধিকা ক্মল।

থৌবনেতে চল চল॥

٥

বেননা হইন্ত আমি, তোমার তরক,
তপন নন্দিনী !
রাধিকা আসিলে জলে, নাচিয়া হিল্লোল ছলে,
দোলাতেম নেহ তার, নবীন নিলনী।
যমুনা জল হংসিনী॥

O

কেননা হইত্ব আমি, তোর অকুরপী,
মলয় পবন।
ভ্রমিতাম কুতৃহলে, রাধার কুন্তল দলে,
কহিতাম কানে কানে, প্রণয় বচন।
সে আমার প্রাণ ধন॥

8

কেননা হইন্থ হায় ! কুস্থমের দাম,
কঠের ভূষণ।
এক নিশা স্থৰ্গ সূথে, ৰঞ্চিয়া রাধার বুকে,
ভূজিভাম নিশি গেলে, জীৰন যাতন।
মেখে শ্ৰীঅঙ্গে চন্দন॥

¢

কেননা হইমু আমি, চক্সকরলেখা,
রাধার বরণ।
রাধার শরীরে থেকে, রাধারে ঢাকিয়ে রেখে,
ভূলাভেম রাধারূপে, অন্ত জন মন।
পর ভূলান কেমন ?

6

কেননা হইসু আমি, চিকন বস্ন,
দেহ আবরণ।
তোমার অঙ্গেতে থেকে, অঙ্গের চন্দন মেখে,
অঞ্চল হইয়ে হলে, ছুঁইয়ে চরণ,—
চুদ্ধি ও চাঁদি বদন॥

q

কেননা হইমু আমি, যেখানে যা আছে,
সংগারে স্থলর।
কে হতে না অভিলাষে, রাধা যাহা ভালবাসে,
কে মোহিতে নাহি চাহে, রাধার অন্তর—
প্রেম-স্থুখ রত্মাকর ?



হং হইবার ইচ্ছা মনুষ্যজাতির স্বভাবসিদ্ধ ধর্ম। সকল ব্যক্তি এবং সকল জাতিরই অভিলাষ যে, তাহারা জনসমাজে অগ্রগণ্য এবং প্রতিষ্ঠিত হয়। তথাপি সকল জাতিকে অথবা এক জাতিকেই সকল সময়ে মহং হইতে দেখা যায় না। কেবল মহং হইবার ইচ্ছা থাকিলেই হইতেছে না। যে সমস্থ গুণের সন্তাবে লোকে মহং হয়, তাহা আয়ত্ত করা আবগ্যক। সেই সকল গুণ এবং উপায়প্রণালী সর্বাদা মনোমধ্যে চিন্তা করা এবং তদনুসারে কার্য্য না করিয়া, কেবল মহন্বলাভের ইচ্ছা করা, বামনের চন্দ্রধারণের আশার আয়ে নিজ্বল। অতএব এই সংস্কার যে জাতির মনে বন্ধমূল আছে, সেই জাতিই মহন্বলাভ করে, এবং যত দিন এই সংস্কার অবিচলিত থাকে, তত দিনই তাহাদিগের শ্রীবৃদ্ধি এবং উন্নতি সাধন হয়; ইহার অন্তথা
হইলেই পতন দুশা আসিয়া উপস্থিত হয়।

আমাদিগের দেশে এক্ষণে দেখিতে পাওয়া যায় যে, মহৎ হইবার বাসনা লোকের অন্তঃকরণকে আশ্রার করিয়াছে, এবং স্তানিক্ষিত যুবা পুরুষদিগের আয় অনেকের মনে সেই বাসনা বলবতী হইয়া উঠিয়াছে। অতএব সেই বাসনাকে পরিণামে ফলপ্রদ করিবার নিমিত্ত মন্তুযুজ্জাতি কিসে মহৎ হয়, এই বিষয়ের তথানুসন্ধান করা তাঁহাদিগের কর্ত্তর। সেই জন্ম আমরা এই প্রস্তাব লিখিতে প্রবৃত্ত হইয়াছি।

মনুস্যজ্ঞাতি কিসে নহং হয়, এই সমস্যাটী অতি গুরুতর। ইহার শেষ মীমাংসা করিয়া উঠা অনেক পরিশ্রম, বিবেচনা এবং আয়াসসাধ্য। এ বিষয়ের সম্যকরূপে সিদ্ধান্ত করিয়া উঠি, আমাদিগের তাদৃশ ক্ষমতা নাই, এবং তাহাও আমাদিগের উদ্দেশ্য নহে। ইহার প্রতি লোকের দৃষ্টি থাকে, তাঁহারা মনোমধ্যে এই চিন্তাকে স্থান দান করেন, এবং ইহার তত্ত্বনির্ণয়ে

মনোযোগী হইয়া, প্রকৃত সিদ্ধান্ত করিতে উদ্যোগী হন, ইহাই আমাদিগের 🟲 অভিপ্রেত। অতএব আমরা এ বিষয়ের যৎকিঞ্চিৎ যাহা স্থির করিতে পারিয়াছি, এস্থানে ভাহারই উল্লেখ করিতেছি।

মমুম্মুজাতি কিসে মহৎ হয়, এই কথার মীমাংসা করিবার জম্ম ইতিহাসই প্রধান অবলম্বন। পৃথিবীর যে সকল জাতি মহৎ হইয়াছে, কিম্বা এখনও যাহারা মহৎ হইতেছে, তাহাদিগের ইতিহাস আলোচনা করিলে, সর্বব্রই প্রায় একটা সাধারণ নিয়ম দেখিতে পাওয়া যায়। কোন একটা প্রবৃত্তির প্রাধান্ত করিতে কৃতসম্বল্প ও সেই প্রবৃত্তি চরিতার্থ করিবার নিমিত্ত দচপ্রতিজ্ঞ হইয়া, তদুর্থে প্রাণ পর্য্যন্ত পণ করাই সেই নিয়ম। দেশ কাল এবং জাতিভেদে সেই প্রবৃত্তিটা বিভিন্নপ্রকার হইয়া থাকে। কখন বা মাতৃভূমির প্রতি ম্লেচ, কখন বা গ্রামুবার, কখন বা জ্ঞানতৃষ্ণা, কখন বা বাহুবলগোরব, কখন বা অজ্জনম্পুহা, ইত্যাকার কোন না কোন একটা প্রবৃত্তি সমাজমণ্ডলীতে প্রাধান্য প্রাপ্ত হয়; কিন্তু ফলাফল সর্ব্বব্রই প্রায় এক রূপ হইয়া থাকে। সমাজের সকল ব্যক্তিই প্রভিষ্ঠিত প্রবৃত্তির বশবত্তী হইয়া চলিতে যত্নবান এবং তদর্থ জীবনসর্ববন্ধ পরিহার করিতে পরাত্ম্ব না থাকায়, সেই জাতির লোকদিগের মধ্যে একতা, সহিষ্ণুতা, একাগ্রতা এবং দৃচপ্রতিজ্ঞতা সংস্থাপিত হয়। স্বদেশ, স্বজ্ঞাতি ও সধর্ম্ম বলিয়া, সকলেরই মনে একটা স্পর্দ্ধা জ্ঞানে, এবং সংকল্পিত কামনা সফল করিবার নিমিত্ত পরস্পারের প্রতি বিশ্বাস করিয়া, সকলেই কায়মনোবাকো ভদমুকল আচরণ করিতে থাকে, এবং অচিরাৎ এই সমস্ত গুণের সহযোগে মহত্ব লাভ করে। প্রাচীন গ্রীস্, রোম, আরব, ভারতবর্ষ এবং বর্তমান ইংলও ইহার উদাহরণস্থল।

**গ্রীস**—প্রাচীন গ্রীকেরা জগতের মধ্যে এক অপুর্বব জাতি ছিল। কোন জাতিই মাজি পর্যাস্থও ইহাদিগের তুলা মহন্ত লাভ করিতে পারে নাই। বৃদ্ধি, বিক্রম, সাহস, বিল্লা, শিল্প, সাহিত্য এবং দর্শন, সকল বিষয়েই ইহারা অসাধারণ ক্ষমতা দেখাইয়া গিয়াছে ৷ ইহাদিগের কীর্ত্তি দেখিয়া, আজি পর্যান্তও পৃথিবীর সমস্থ লোক চমৎকৃত হয়। আজকাল যে সকল ইউরোপীয় জাতিদিগের এত প্রাত্তর্ভাব, তাহারাও অনেক বিষয়ে সেই গ্রীকদিগের অমুকরণ করিতে চেপ্তা করিতেছে। কাব্য, শিল্পনৈপুণ্য প্রভৃতি অনেক বিষয়ে এখনও উহাদিগের ছায়া অবলম্বন করিয়া চলিতেছে। গ্রীকেরা এই অন্তপম মহন্ত অতি অল্প কালের মধ্যেই লাভ করিয়াছিল। প্রীষ্টের প্রায় ৪৯০ বংসর পূর্বের তাহাদিগের উন্নতি প্রারম্ভ হয়, এবং খ্রীষ্টের ৩২৩ বংসর পূর্বের তাহারা সংসারলীলা সম্বরণ করে। কিন্তু এই অল্প সময়ের মধ্যে তাহারা যে সকল কীর্ত্তি করিয়া গিয়াছে, সে সকল ভাতিয়া আথিনীর ধ্যান করিলে, শরীর রোমাঞ্চিত হইয়া উঠে।

গ্রীকদিগের মহানুভাবতা এবং উৎকর্মপ্রিয়তাই এই অপূর্ব্ব উন্নতির প্রধান কারণ। উৎকর্ষজনিত আনন্দ্রই যেন তাহাদিগের একমাত্র বাঞ্চনীয় পদার্থ ছিল। তাহাদিগের মন ক্ষুদ্র বিষয়ে ধাবিত হইত না এবং যখন যে বিষয়ের প্রতি তাহাদিগের অনুরাগ জন্মিত, তাহারা সম্পূর্ণ উৎকর্ষ সম্পাদন না করিয়া, তাহা হইতে নিবৃত্ত হইত না। কাবা, নাটক, শিল্প, দর্শন, আয়, বিজ্ঞান, রাজনীতি এবং যুদ্ধকৌশল, যখন যাহাতে মনোনিবেশ করিয়াছে, তথনি তাহারা তাহার একশেষ করিয়া ছাড়িয়াছে। শিল্পনৈপুণ্যে প্রস্তরের পরুষভাব দূর করিয়া, এরূপ কোমলাভ মৃত্তি এবং গৃহাদি প্রস্তুত করিয়াছিল যে, ছুই সহস্র বৎসর গত হুইল, আজিও সেই সকল প্রস্তরময়ী প্রতিমা এবং গৃহাদির ভগ্নাবশেষ দেখিয়াও, নয়ন মন বিস্ময়রসে মুগ্ধ হইতে থাকে। তাহাদিগের ইতিহাস, দর্শন এবং নাটকাদি আজিও ইউরোপথত্তে আদর্শস্বরূপ হইয়া রহিয়াছে। তাহারা নিজে অতি স্কুশ্রী ও সর্বাঙ্গস্থন্দর ছিল, এবং সকল বিষয়ের সৌন্দর্য্য সাস্ট্রোগ করাই যেন তাহাদিগের জীবনের একমাত্র উদ্দেশ্য ছিল। তাঁহাদিগের মধ্যে প্রধান ব্যক্তিরাও সেইরূপ মহাশয় এবং মহামুভাব ছিলেন। আলেকজণ্ডরের জড় ব্রহ্মাণ্ড জয় করিবার ইচ্ছা এবং অরিস্ততলের মনোব্রহ্মাণ্ড করতলস্থ করিবার ইচ্ছা, উভয়ই তুল্য এবং তাঁহারা উভয়েই স্ব স্ব অভিপ্রেত বিষয়ে অলোকসাধারণ ক্ষমতা দেখাইয়া গিয়াছেন। তাঁহাদিগের পণ্ডিতমণ্ডলী জ্ঞানের জ্যোতিতে দিম্মগুল আলোকময় করিয়াছিলেন। সে জ্যোতি আজিও অপ্রতিহত হইয়া, ভূমণ্ডলে প্রদীপ্ত রহিয়াছে। যে সক্রেতিস্ জ্ঞানার্জ্জন এবং জ্ঞানবিতরণের জন্ম বিষভক্ষণে অপমৃত্যু স্বীকার করিয়াছিলেন, পৃথিবীর সকল লোকে আজিও তাঁহাকে নমস্কার করিতেছে। মহামতি প্লেটোর নিকট আজিও লোকে সমাদরে শিক্ষা গ্রহণ করিতেছে, এবং পণ্ডিত-মণ্ডলী অক্ষয়-কীর্ত্তি অরিস্ততলের বাক্য আজিও শিরোধার্য্য করিতেছেন।

গ্রীকদিগের সাহস, বীর্ঘ্য এবং রণনৈপুণ্যও ইহার অমুরূপ ছিল। যে দিন পারসীক সম্রাট গ্রীকদিগের পবিত্র মাতৃভূমিতে পদার্পণ করিয়া, তাহাদের মশ্বগ্রন্থিতে দারুণ প্রহার করেন, সেই দিন অবধি উহাদিগের সৌভাগ্য সূর্য্য সহস্র কিরণ বিস্তার করিয়া উদয় হইয়াছিল। কেবল আথিনীয়েরাই দশ হাজার দৈশু লইয়া, মারাথনক্ষেত্রে তুই লক্ষ পারসীককে পরাজয়, এবং তাহাদিগকে ফদেশ হইতে দূরীভূত করিয়া, অনতিবিলম্বে তাহাদিগের রাজ্য আক্রমণ করে। থার্মপলির যুদ্ধের কথা স্মরণ হইলে সর্ব্বশরীরে লোমহর্ষণ হয়। সেই প্রাতঃশ্মরণীয় গিরিসঙ্কটে কেবল তিন শত জন স্পার্টীয় বীরপুরুষ উদ্বেল সাগরতরঙ্গ সদৃশ বিপক্ষসেনাকে স্থুদীর্ঘ কাল প্রতিরোধ করিয়া, সম্মুখসমরে শয়ন করে। সেই দিন হইতেই গ্রীকদিগের উন্নতি দিন দিন পরিবর্দ্ধিত হইয়াছিল এবং উহারা বল, বৃদ্ধি, বিভা এবং সভ্যতায় অদ্বিতীয় হইয়া, মাতৃভূমিকে নানাবিধ ভূষণে ভূষিত করিয়া, জগতের মধ্যে অদ্বিতীয় হইয়া উঠিয়াছিল।

**त्राम**—वाह्यवारात्रेत ७ अर्ब्बनम्पृश श्रेरा य मश्ख्र छेमग्र श्र, প্রাচীন রোমকেরা, তাহারই উদাহরণ স্থল। বীরম্ব, সাহস, এবং রাজনীতি-কুশলতায়, কি প্রাচীন, কি বর্ত্তমান, কোন জাতিকেই ইহাদিগের তুল্য দেখিতে পাওয়া যায় না। জগতের মধ্যে রোমনগরী অদ্বিতীয় হইবে, রোম-নগরবাসীর নাম, আর ক্ষিতিনাথের নাম, অভিন্ন হইবে, লাটিন জাতির বাহু-বল ও পরাক্রমে ধরাতল শঙ্কিত হইবে, ইহাই উহাদিগের মহাসঙ্কল্ল ছিল। এই সন্ধল্লের সাধন জন্ম, উহারা ধন প্রাণ নষ্ট করিয়া, অর্দ্ধ ভাগেরও অধিক বস্ত্রমতী জ্বয় করিয়াছিল। পূর্ব্ব দিকে পারথিয়া, ( এক্ষণকার পারস্থ এবং কাবুল, ) পশ্চিমে হিস্পানী, ( এক্ষণকার স্পেন এবং পটু গেল, ) উত্তরে দামুবাঞ্চল, (এক্ষণকার জর্মণ রাজ্য,) এবং আরো উত্তরে রুটন দ্বীপ ( আধুনিক ইংলও, ) এবং দক্ষিণে সমস্ত উত্তর আফ্রিকা, রোম সাম্রাজ্যের অন্তর্গত ছিল। প্রায় এক সহস্র বৎসর পর্য্যন্ত এই বিপুল সাম্রাজ্যে রোমকের। একচ্ছত্রে আধিপত্য করে। উহাদের শাসনপ্রণালী অতি পরিপাটী ও **সুশৃত্বলাবদ্ধ ছিল এবং রাজকার্য্য স্থচাক্তরূপে সম্পাদিত হইত। এই প্রকাণ্ড** সাম্রাজ্যের ভগ্নাবশেষ হইতে, এক্ষণে কত শত প্রধান সাম্রাজ্য প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে। উহাদিগের ব্যবহারশাস্ত্র এবং ব্যবহারজ্ঞদিগের ব্যবস্থা এক্ষণে সমস্ত ইউরোপ খণ্ডে আলোচিত হয়। রোমকদিগের ঐক্য, একাগ্রতা এবং অধ্যবসায় যে কি রূপ ছিল, তাহা ইহা দ্বারাই উপলব্ধ হইতে পারে।

জারব—আরবেরা প্রভূত ধর্মামুরাগ হইতেই মহন্ব লাভ করে। औ: ৫৭০ অব্দে মহম্মদের জন্ম হয়। মহম্মদ জন্মিবার পূর্বেব আরবেরা অসভ্য, প্রীভ্রপ্ত থাযাবর ছিল। প্রণালীবদ্ধ সমাজের নিয়মাধীন ছিল না। পরস্পর অসম্বদ্ধ ক্ষুদ্র স্বতম্ব্র দলভুক্ত হইয়া, যাহার যেখানে ইচ্ছা, বাস করিত। তাহাদের মধ্যে কোন কোন দল, নগর, গ্রাম কিম্বা পল্লীতে থাকিয়া, বাণিজ্য ব্যবসায় এবং কৃষিকার্য্যদ্বারা দিনপাত করিত; কিন্তু অনেকেই কোন নির্দিষ্ট স্থানে বা দেশে স্থায়ী হইয়া বাস করিত না। বিবাদ, বিসম্বাদ এবং শ্রমশীল জাতিদিগের প্রতি অত্যাচারে রত হইয়া জীবিকা নির্বাহ করিত। এই অসভ্য অসম্বদ্ধ মানবদিগকে মহম্মদ এক অলৌকিক ধর্মসূত্রে বন্ধন করিয়া যান। তিনি অসাধারণ বৃদ্ধিবলে একখানি অদ্ভুত গ্রন্থের সৃষ্টি করিয়া, তাহাদিগের মধ্যে এরূপ এক্য এবং একাগ্রতা সংস্থাপন করেন যে, নিমেষ-কাল মধ্যে সেই অসভ্য শ্রীভ্রপ্ত আরবেরা ঘ্রত সিক্ত হুতাশনের গ্রায় প্রজ্জলিত হইয়া, সমস্ত বস্তুদ্ধরাকে উদরসাৎ করে। পৃথিবীর যাবতীয় রাজ্য প্রায় রণ-তুর্মদ আরবদিগের হস্তে নিপতিত হয়। এইরূপে বহুকাল উহারা গৌরবের সহিত পৃথিবীতে একাধিপত্য করে। এখনও ইউরোপ, আশিয়া এবং **আফ্রিকা**-খণ্ডের বহুতর স্থানে মুসলমানদিগের নাম ও আধিপত্য দেদীপামান রহিয়াছে। মহম্মদ যে কোরাণের সৃষ্টি করিয়াছিলেন, আজিও তাহ। ভূমগুলের কোটিং লোককে শাসন করিতেছে। আর সকল ধর্ম্মই প্রায় অন্তঃসারহীন হইয়া পড়িয়াছে ; মুসলমান ধর্ম এখনও সন্ধীব আছে। পাঠকগণ, এরূপ বিবেচনা করিবেন না যে, আরবেরা কেবল রণকুশল এবং যুদ্ধপ্রিয় ছিল। তাহাদের মধ্যে সাহিত্য শিল্প এবং গণিতাদির বিলক্ষণ উন্নতি হইযাছিল। ফলে কোন একটি প্রবল মনোবৃত্তিকে অবলম্বন করিয়া, একবার সৌভাগ্য-লক্ষ্মীর প্রসাদ গ্রহণ করিতে পারিলে, সমাজের শ্রীবর্দ্ধক সকল বিষয়ই আপনা হইতে উন্নত এবং পরিবর্দ্ধিত হয়। আরব্য ইতিহাস দ্বারা আরো একটি বিষয় প্রতিপন্ন হইতে পারে। কেবল বলিষ্ঠ, তেজ্ব্বী এবং স্বাধীনতা-প্রিয় তিলেই মনুযাজাতির মহত্ত হয় না। আরবেরা আজন্ম নহা বলবান্ এবং স্বাধীনতাপ্রিয় ছিল; আসুরীয় মিদি প্রভৃতি কোন জ্ঞাতিই বহু আয়াসেও তাহাদিগের স্বাধীনতা লোপ করিতে পারে নাই; তথাপি যত দিন মহম্মদ

ধর্মসূত্রে তাহাদিগের একতা বন্ধন না করিয়াছিলেন, এবং অনম্যকাম করিয়া, তাহাদিগকে এক মহাসঙ্কল্পে ব্রতী করিতে না পারিয়াছিলেন, তত দিন তাহারা মহৎ হইতে পারে নাই।

ভারতবর্ষ-প্রাচীনভারতনিবাসিরা যে কিরূপ উন্নত, প্রতিভাষিত এবং সমৃদ্ধ ছিল, তাহা পাঠকগণকে বিশেষ করিয়া জানাইবার প্রয়োজন নাই। আমরাই সেই প্রতিষ্ঠিত আর্য্যবংশের ধ্বংসাবশেষ। এক্ষণে হেয়, অপকৃষ্ট, অপদার্থ, অক্ষম, এবং অসার হইয়াছি। তথাপি সেই শ্রেষ্ঠ জগন্মান্ত মহামতি পুর্ব্বপুরুষদিগের কথা স্মরণ করিলে এখনও হৃদয় শোণিত উত্তপ্ত হইয়া উঠে। এখনও সেই মহাত্মাদিগের কীর্ত্তি ও গৌরব ভাবিয়া, অনেক সময়ে তাপিত হৃদয়কে শীতল করিতে হয়। কিন্তু সেই মহাপুরুষদিগের মহত্বের কারণ কি, তাহা আমরা কতবার অনুসন্ধান করিয়া থাকি গুড়দানীং ব্রাহ্মণদিগকে নিন্দা, এবং তাঁহাদিগকে এদেশ উৎসন্ধ করিবার হেতু বলিয়া নির্দেশ করা, একটি প্রথা হইয়া দাঁডাইয়াছে। কিন্তু কাহাদিগের হইতে ভারতনিবাসী আর্য্য-বংশীয়েরা মহন্ত লাভ করিয়াছিল, এবং কাহাদিগের কীর্ত্তিতে ভারত নাম এখনও ভূমণ্ডলে সন্ধীব আছে, সে কথা আমরা একবারও ভাবি না। ভারতের পুরাবৃত্ত নাই; কিন্তু যৎসামান্ত যাহা আছে, নিবিষ্ট চিত্তে তাহারই আলোচনা করিলে, সকলে বুঝিতে পারিবেন যে, ব্রাহ্মণেরাই সেই মহত্ত্বের একমাত্র কারণ ছিলেন। অনিবার্য্য জ্ঞানতৃষ্ণায় অধীর হইয়া, তাঁহারা সর্ববিতাাগী হইয়াছিলেন ৷ সংসারের বিলাসবাসনা সমাজের অস্থান্য জনগণকে সমর্পণ করিয়া, তাঁহারা কেবল জ্ঞানাম্বেষণ এবং বিভার উপাসনাকে জীবনের একমাত্র উদ্দেশ্য করিয়া, বনে বনে দারুণ কণ্টে কালাতিপাত করিতেন। জ্ঞানের আলোক কিসে পৃথিবীতে দিন দিন সমধিক উজ্জ্বল হইবে, ইহাই তাঁহাদিগের ধ্যান, চিন্তা এবং কামনার বিষয় ছিল। এই অমুপম অধ্যবসায় এবং জিতেন্দ্রিয়তা গুণে তাঁহারা অভিল্ষিত বিষয়েও অপরিসীম মহন্ত্র লাভ করিয়াছিলেন। তাঁহাদিগের বেদ, বেদান্ত, সাহিত্য ও দর্শন এখনও পৃথিবীর পণ্ডিতকুলের বিস্ময়জনক হইয়া রহিয়াছে। এই গ্রাহ্মণমণ্ডলীর প্রতি অবিচলিত ভক্তিই তৎকালীন সমাজ বন্ধনের একমাত্র দৃঢ় স্ত্র ছিল। ক্ষত্রিয়, বৈশ্য এবং শৃত্র সকলেই একমত, একোদ্যোগী হইয়া, ব্রাহ্মণ এবং ব্রাহ্মণদিগের প্রতিষ্ঠিত পূজ্য শাস্ত্রকলাপকে রক্ষা করিবার জম্ম জীবন সর্বাস্থ পরিত্যাগ করিয়াও আনন্দ অমুভব করিত। এস্থলে আমাদিগের বলিবার এরপ অভিপ্রায় নহে যে, মাতৃভূমিয়েহ এবং বাহুবলগোরব প্রভৃতি অস্থান্থ প্রবৃত্তি তৎকালে সমাজমণ্ডলীকে সংস্পর্শ করিত না। সে সকল কারণ যথেষ্ট পরিমাণেই ছিল। কিন্তু যে প্রবৃত্তির প্রাধান্থে তৎকালের জনসমাজ একমত ও একোণ্ডোগী হইয়া কার্য্য করিত, আমাদিগের বিবেচনায়, ব্রাহ্মণদিগের প্রতি অবিচলিত ভক্তিই তাহার মূল হেতু; এবং রাহ্মণদিগের নিরতিশয় জ্ঞানতৃষ্ণাই প্রাচীন ভারতবাসিদিগের মহন্তের অদ্বিতীয় কারণ; কালধর্ম্মে ব্রাহ্মণের মতিচ্ছন্ন হইবার পর, এদেশ উৎসন্ন হইয়াছে। কিন্তু যে কোন প্রবৃত্তিরই প্রাধান্থে জাতিবিশেষের মহন্ত হউক না কেন, তাহার হ্রাস হইলেই সেই জাতির অধোগতি হইবে। কিন্তে যে সেই হ্রাস হয়, তাহা নির্ণয় করা মন্থ্য বৃদ্ধির অসাধ্য। কিন্তু কোন একটি প্রবৃত্তির প্রাধান্থ স্বীকার না করিলে সমাজের যে উন্নতি হয় না, তাহার আর সন্দেহ নাই।

**ইংলপ্ত**—অৰ্জ্জনস্পহার প্রাধান্ত হইতেই এই দেশের মহ**ন্থ** হইয়াছে। অতি প্রাচীন কাল হইতে দেখিতে পাওয়া যায় যে, এই দেশে অর্জনস্প্রহা উত্তেজিত হইয়া আসিতেছে। প্রথমতঃ পরস্বাপহারী তুর্দান্ত নর্মাণজাতি, ইউরোপের উত্তর খণ্ড হইতে আসিয়া, এদেশের আদিমবাসী সাক্ষণদিগকে পরাজয় করিয়া তথায় বাস করে। কাল সহকারে নর্মাণ এবং সাক্ষণ জাতি মিলিত হইয়া, এক্ষণকার ইংরাজদিগের উৎপত্তি হয়। সহজেই নর্মাণ জাতির চুরস্ত অর্জনম্পৃহ। উহাদিগকে অনেকাংশে আশ্রয় করিয়াছিল। দ্বিতীয়তঃ ইংলগু অতি কুদ্র পার্ববরীয় এবং **অমুর্ব**র দ্বীপ। মনুষ্যের জীবিকানির্ব্বাহ এবং স্থুখ স্বাচ্ছন্দ্যের উপযোগী দ্রুব্য সামগ্রী তথায় তাদুশ স্থলভ নহে। স্বতরাং তাহার অম্বেষণে, উহাদিগকে পৃথিবীর নানা স্থানে ভ্রমণ করিতে হইয়াছিল। কিরুপে সংসার্যাত্রা স্বচ্ছনে নির্বাহ হইবে, প্রত্যেক ইংরাজেরই মনে আজন্ম এই চিস্তাটী বলবতী হইয়া আসিয়াছিল ; এই চিস্তার অমুগামী হইয়া সকলেরই চিত্ত ক্রমশঃ এক দিকে ধাবিত হইতে লাগিল, সকলেরই বল, বৃদ্ধি, যত্ন একপথাবলম্বী হইয়া উ**ঠিল। উহাদের মধ্যে সমধিক সাহসিক পুরুষেরা অন্ধচেষ্টায় ছন্তর** পারবোর অতিক্রম ও বিদেশ পর্য্যটনপূর্বক অর্থ সঞ্চয় করিয়া, স্বদেশে প্রত্যাগত হইতে থাকায়, দকলেরই মন ক্রমে বাণিজ্ঞা পথে পরিচালিত হইতে লাগিল। অর্থোপা<del>র্জ</del>নই উহাদিগের একমাত্র কাম্য এবং উপা**স্থ** 

হইয়া উঠিল। সকলেই তখন নির্তিশয় উৎসাহের সহিত বাণিজ্য ব্যবসায়ে নিরত হওয়ায়, বাণিজ্যলন্দ্রী সদয়া হইলেন। সহিষ্ণুতা, সাহস, স্বাবলম্বন, অধ্যবসায় এবং দৃঢ়প্রতিজ্ঞতা প্রভৃতি যে সকল গুণ বাণিজ্যের ঞী-বৃদ্ধিকর, তৎসমৃদায় ক্রমশঃ ইংলণ্ডবাসিদিগের মনে বন্ধমৃল হইয়া উঠিল। তাহার সঙ্গে সঙ্গে সঞ্জাতিগোরব এবং স্বাতস্থ্যপ্রিয়তার আধিক্য হইয়া আসিতে লাগিল। এইরূপে বাণিজ্যলক্ষ্মীর ঐকান্তিক উপাসনাই ইংলণ্ডের মহন্ত্রের মূলীভূত কারণ। ইংলণ্ডেশ্বরীর অতুল ঐশ্বর্য্যভাণ্ডার মধ্যে অমূল্য রত্ন স্বরূপ যে ভারতভূমি, তাহাও ঐ অর্জনস্পৃহার আমুষঙ্গিক ফল মাত্র। এইরূপে ফরাসী, জর্মাণ, স্পেন প্রভৃতি রাজ্যের ইতিহাস অন্বেষণ করিলে, আরো বহুল উদাহরণ প্রাপ্ত হওয়া যায়। ফলতঃ কোন একটা প্রবৃত্তির প্রাধান্য স্বীকার করিয়া তাহার চরিতার্থতা সাধনে কৃতসঙ্কল্প হওয়াই মহুষ্য জাতির মহত্ব লাভের একমাত্র উপায়। পুরাকালে যে যে জ্ঞাতি মহত্ব লাভ করিয়াছে, সকলেই এই অপরিহার্য্য নিয়মের বশবর্ত্তী হইয়াছে, এবং এক্ষণেও তাহাই ঘটিতেছে। কেবল বলিষ্ঠ এবং বৃদ্ধিমান হইলে অথবা কেবল মহৎ হইবার বাসনা করিলেই, মনুষ্যজ্ঞাতি কখন মহৎ হয় না: এই কথাটা সর্ববদা আমাদিগের হৃদয়ঙ্গম করা আবশ্যক। আমরা মহৎ হইতে বাসনা করিতেছি, কিন্তু যে নিয়মে মনুষ্যজাতি মহৎ इय, जाङा अवलक्षन ना कतित्ल मकलङ निक्कल इङेरव ।

পরিশেষে আর .একটা বিষয়ের উল্লেখ করা আবশ্যক। অনেকেই আশঙ্কা করেন যে, ভারতবাসিরা আর কখন মহৎ হইতে পারিবে না। ইহা কতদূর সত্য, তাহার নির্ণয় করা মনুষ্যবৃদ্ধির অসাধ্য। একবার এক জাতির উন্নতি হইয়া গেলে, সেই জাতি আবার সৌভাগ্যশিথরে আরোহণ করিতে পারে কি না, যিনি অথিল ব্রহ্মাণ্ডের নিয়ন্তা, তিনিই তাহা অবগত আছেন। কিন্তু তাহা না হইবার পক্ষে আপাততঃ কোন কারণ দেখিতে পাওয়া যায় না। যে নিয়মে এক বার মহৎ হইয়াছিল, সেই সকল নিয়মাবলী পুনর্বার সমবেত হইলে, আবার মহৎ হইতে পারে। পরস্তু বর্ত্তমান কালেও ইহার এক উৎকৃষ্ট উদাহরণ দেখা গিয়াছে। প্রাচীন রোমকদিগের কীর্ত্তিমন্দির যে ইতালীদেশ, তাহা বছ কালাবধি হতঞী এবং হীনাবস্থ। হইয়াছিল; কিন্তু সম্প্রতি পুনরায় সেই দেশের লোকেরা একমত হইয়া একটা প্রবৃত্তির প্রাধান্ত স্বীকার করায়, সেই দেশ প্রতিভাষিত হইয়া

জনসমাজে গণনীয় হইয়াছে। ভারতভূমির পুনরুখানের পক্ষে অনেক প্রতিবন্ধক আছে, সত্য, ইহা বহু বিস্তৃত দেশ এবং ইহার মধ্যে অনেক জাতি, অনেক ভাষা এবং অনেক ধর্ম প্রবল আছে। তথাপি সম্যত্ উপযোগী একটা প্রবৃত্তি সকলের মনকে অকর্ষণ করিলে এই সমস্ত লোক যে এক সন্ধল্পে ত্রতী হইতে পারে না, আমরা এরূপ আশব্ধা করি না। ভাল, তাহা না হইলেও ইহার মধ্যে কোন একটা জাতি যে পুনরুখিত হইয়া সম্পায় ভারত ভূমিকে উজ্জ্বল করিতে পারিবে না, তাহার কোন হেতুই দৃষ্ট হয় না। প্রাচীন গ্রীস অঞ্চলও এইরূপ বহুসংখ্যক নগরীতে পরিপূর্ণ ছিল; তথাপি আথিনীয়েরা গ্রীক নামের সার্থকতার নিমিত্তে কি না করিয়াছে। ভারত ভূমির এক্ষণকার এই সকল বিবিধ জাতির মধ্যে কোন্ জাতির যে পুনর্কার ভাগ্যোদয় হইবে, তাহা নিরূপণ করা ছুঃসাধ্য। কিন্তু কোন জাতিরই হতাশ হইয়া নিশ্চেষ্ট থাকা কর্ত্তব্য নহে। সকলেরই প্রকৃতবিধানে স্বীয় স্বীয় উন্নতি সাধন করিতে চেষ্টিত হওয়া আবশ্যক: কেবল মহৎ হইবার বাসনা করিলেই কার্যাসিদ্ধি হইবে না।



প্রথম সংখ্যা

ইহা অনেকেই শ্রুত আছেন; কিন্তু মল্ল লোকেই তাঁহার প্রতি ভক্তি প্রকাশ করেন। শকুন্তলার কথা দূরে থাকুক, অপেক্ষাকৃত নিকৃষ্ট নাটক রত্নাবলীর প্রতি এতদ্দেশীয় লোকের যে রূপ অনুরাগ, উত্তরচরিতের প্রতি তাদৃশ নহে। অত্যের কথা দূরে থাকুক, পণ্ডিতবর শ্রীযুক্ত ঈশ্বরচন্দ্র বিভাসাগর মহাশয়, ভবভূতি সম্বন্ধে লিথিয়াছেন যে, "কবিষশক্তি অনুসারে গণনা করিতে হইলে, কালিদাস, মাঘ, ভারবি, শ্রীহর্ষ ও বাণভট্টের পর তদীয় নামনির্দেশ বোধ হয়, অসঙ্গত বোধ হয় না।" আমরা বিভাসাগর মহাশয়কে অদ্বিতীয় পণ্ডিত এবং লোকহিত্যী বলিয়া মান্ত করি, কিন্তু তাদৃশ কাব্যরসজ্ঞ বলিয়া স্বীকার করি না। যাহা হউক, তাঁহার স্থায় ব্যক্তির লেখনী হইতে এইরূপ সমালোচনার নিঃসরণ, অম্মন্দেশে সাধারণতঃ কাব্যরসজ্ঞতার অভাবের চিহ্নস্বরূপ। বিভাসাগরও যদি উত্তরচরিতের মর্য্যাদা বৃশ্বিতে সমর্থ হইলেন না, তবে যতু বাবু, মাধু বাবু তাহার কি বৃশ্বিবেন ?

বাস্তবিক, যত কবি পৃথিবীতে অবতীর্ণ হইয়াছেন, ভবভূতি তাহার মধ্যে একজন প্রধান। বিভাসাগর মহাশয় যে সকল কবিদিগের নাম করিয়াছেন, তন্মধ্যে শকুন্তলার প্রণেতা ভিন্ন আর কেহই ভবভূতির সমকক্ষ হইতে পারেন না। সাগরাপেক্ষা, ঝিল বিল হ্রদের যে রূপ প্রাধান্ত, ভবভূতির অপেক্ষা শ্রীহর্ষ এবং বাণভট্টের সেই রূপ প্রাধান্ত। পৃথিবীর

<sup>\*</sup> উত্তর চরিত। বালালা অন্থবাদ। শ্রীনৃসিংহ চন্দ্র মুখোপাধ্যায় বিভারত্ব এম এ, বি এল, কর্তৃক প্রণীত। কলিকাতা, প্রাকৃত যন্ত্র।

নাটক প্রণেতৃগণ মধ্যে যে শ্রেণীতে সেক্ষপীয়র, এস্কিলস, সফোক্লস্, কাল্দেরণ, এবং কালিদাস, ভবভৃতি সেই শ্রেণীভুক্ত না হউন, তাঁহাদের নিকটবর্ত্তী বটে।

সেক্ষপীয়র পৃথিবীর মধ্যে অদিতীয় কবি হইলেও, ইউরোপে তাঁহার সমৃচিত মর্য্যাদা অল্পকাল হইয়াছে মাত্র। তাঁহার মৃত্যুর পর ছুইশত বৎসর পর্য্যন্ত, কেহই তাঁহার প্রশীত আশ্চর্য্য নাটক সকলের মর্ম্ম বৃঝিতেন না। ডাইডেন, পোপ, জন্সন্, প্রভৃতি সকলে স্বয়ং কবি, এবং সকলেই সমত্রে সেক্ষপীয়রের প্রন্থের সমালোচনা করিয়াছেন, এবং সাধ্যামুসারে প্রশংসাও করিয়াছেন, কিন্তু কেহই তাঁহার মর্ম্মগ্রহণ করিতে পারেন নাই। বন্টের নিজে অতি প্রধান কবি—তাঁহার গ্যায় বৃদ্ধিমান লোক পৃথিবীতে অতি অল্পই জন্ম গ্রহণ করিয়াছেন। তিনিও সেক্ষপীয়রের কিছুই মর্ম্মগ্রহণ করিতে পারেন নাই। বরং তিনি অনেক নিন্দা এবং উপহাস করিয়াছিলেন। এই ইংলণ্ডীয় কবির যথার্থ মর্য্যাদা প্রথমে ইংলণ্ডে হয় নাই—শ্লেগেল এবং অস্থান্য জন্মাণগণ আধুনিক সেক্ষপীয়র-পূজার সৃষ্টিকর্ত্তা।

যদি সেক্ষপীয়রের এইরূপ হইল, তবে ভবভূতিরও যে এতকাল সমৃচিত মর্য্যাদা হয় নাই, ইহাতে বিশ্বয়ের বিষয় কিছুই নাই। আমরাও যে ভবভূতির সমৃচিত প্রশংসা করিতে পারিব, এমত নহে, বিশেষ এই পত্রে স্থান অতি অল্প। কিন্তু এই সময়ে নৃসিংহ বাবু কর্তৃক ইহার একখানি বাঙ্গালা অমুবাদ, এবং টানি সাহেব কর্তৃক একখানি ইংরাজি অমুবাদ প্রচার হইয়াছে, এই উপলক্ষে আমরা উত্তরচরিত সম্বন্ধে যৎকিঞ্চিৎ না বলিয়া থাকিতে পারিলাম না।

উত্তরচরিতের উপাখ্যান ভাগ রামায়ণ হইতে গৃহীত। ইহাতে রাম কর্তৃক সীতার প্রত্যাখ্যান ও তৎসঙ্গে পুনর্মিলন বর্ণিত হইয়াছে। স্কুল বৃত্তান্ত রামায়ণ হইতে গৃহীত বটে, কিন্তু উপাখ্যানবর্ণন কার্য্যাদি সকল ভবভূতির স্বকপোলকল্পিত। রামায়ণে যেরূপ বাল্মীকির আশ্রমে সীতার বাস, এবং যে রূপ ঘটনায় পুনর্মিলন, এবং মিলনাস্তেই সীতার ভূতল প্রবেশ ইত্যাদি বর্ণিত হইয়াছে, উত্তরচরিতে সে সকল সেরূপ বর্ণিত হয় নাই। উত্তরচরিতে সীতার রসাতলবাস, লবের যুদ্ধ, এবং তদন্তে সীতার সহিত্ত রামের পুনর্মিলন ইত্যাদি বর্ণিত হইয়াছে। এই রূপ ভিন্ন পশ্বায় গমনকরিয়া, ভবল্তি রসজ্ঞতার এবং আত্মশক্তিজ্ঞানের পরিচয় দিয়াছেন।

কেননা যাহা একবার বাল্মীকিকর্তৃক বর্ণিত হইয়াছে, পৃথিবীর কোনু কবি তাহা পুনর্ব্বর্ণন করিয়া প্রশংসাভাজন হইতে পারেন ? ভবভৃতি অথবা ভারতবর্ষীয় অস্ম কোন কবি ঈদৃশ শক্তিমান নহেন যে, তদপেক্ষা সরসতা বিধান করিতে পারিতেন। যেমন ভবভূতি এই উত্তরচরিতের উপাখ্যান অস্ত কবির গ্রন্থ হইতে গ্রহণ করিয়াছেন, তেমনি সেক্ষপীয়র তাঁহার রচিত প্রায় সকল নাটকেরই উপাখ্যান ভাগ অন্ম গ্রন্থকারের গ্রন্থ হইতে সংগ্রহ করিয়াছেন, কিন্তু তিনি ভবভূতির স্থায় পূর্ব্ব কবিগণ হইতে ভিন্ন পথে গমন করেন নাই। ইহারও বিশেষ কারণ আছে। সেক্ষপীয়র অদ্বিতীয় কবি। তিনি স্বীয় শক্তির পরিমাণ বিলক্ষণ বুঝিতেন—কোনু মহাত্মা না বুঝেন ? তিনি জানিতেন যে, যে সকল গ্রন্থকাবের গ্রন্থ হইতে তিনি আপন নাটকের উপাখ্যান ভাগ গ্রহণ করিয়াছিলেন, তাঁহারা কেহই তাঁহার সঙ্গে কবিত্বশক্তিতে সমকক্ষ নহেন। তিনি যে আকাশে আপন কবিছের প্রোজ্জলা কিরণমালা বিস্তার করিবেন, সেখানে পূর্ব্বগামী নক্ষত্রগণের কিরণ লোপ পাইবে। এজন্য ইচ্ছাপূর্ব্বকই পূর্ব্ব লেখকদিগের অমুবর্ত্তী হইয়াছিলেন। তথাপি ইহাও বক্তব্য যে, কেবল একখানি নাটকের উপাখ্যান ভাগ তিনি হোমর হইতে গ্রহণ করিয়াছিলেন, এবং সেই ত্রৈলস্ ও ক্রেসিদা নাটক প্রণয়ন কালে, ভবভূতি যেরূপ রামায়ণ হইতে ভিন্ন পথে গমন করিয়াছেন, তিনিও তেমনি ইলিয়দ হইতে ভিন্ন পথে গিয়াছেন।

ভবভূতিও সেক্ষপীয়রের ক্যায় আপন ক্ষমতার পরিমাণ জ্ঞানিতেন। তিনি আপনাকে, সীতানির্ব্বাসনবৃত্তান্ত অবলম্বন করিয়া, একখানি অত্যুৎকৃষ্ট নাটক প্রণয়নে সমর্থ বলিয়া, বিলক্ষণ জ্ঞানিতেন। তিনি ইহাও বৃঝিতেন যে, কবি-গুরু বাল্মীকির সহিত কদাচ তুলনাকাজ্ঞাই হইতে পারেন না। অতএব তিনি কবিগুরু বাল্মীকিকে প্রণাম\* করিয়া তাঁহা হইতে দূরে অবস্থিতি করিয়াছেন। ইহাও স্মরণ রাখা উচিত যে, অস্মদেশীয় নাটকে মৃত্যুর প্রয়োগ নিষিদ্ধ ক বলিয়া, ভবভূতি স্বীয় নাটকে সীতার পৃথিবী প্রবেশ বা তদ্ধ শোকাবহ ব্যাপার বিশ্বস্ত করিতে পারেন নাই। ইহাতে এই নাটক অসম্পূর্ণগুণ বলিয়া বোধ হয়। কবি যদি সীতার জীবনোপযোগী পরিণাম প্রযুক্ত করিয়া নাটক

<sup>\*</sup> ইদং গুরুস্তা: পূর্ব্বেভ্যো নমোবাকং প্রশাস্মহে। প্রস্তাবনা

ক দ্রাহ্বানং বধো যুদ্ধং রাজ্যদেশাদিবিপ্লব:। বিবাহো ভোজনং শাপোৎসর্গে । মৃত্যুরতত্তথা ॥ সাহিত্যদর্পণে।

সমাপ্ত করিতেন, এবং অন্যান্থ কয়েকটি দোষের প্রতীকার করিতেন, তাহা-হইলে বোধ হয়, এই নাটক ভারতভূমিতে অদ্বিতীয় হইত।

উত্তরচরিতের চিত্রদর্শন নামে প্রথমান্ধ বঙ্গীয় পাঠক সমীপে বিলক্ষণ পরিচিত ; কেননা শ্রীযুক্ত ঈশ্বৰচলা বিভাসাগর মহাশয় এই অঙ্ক অবলম্বন করিয়া, স্বপ্রণীত সীতার বনবানের প্রথম অধ্যায় লিখিয়াছেন। এই চিত্রদর্শন কবিস্থলভকৌশলময়। ইহাতে চিত্রদর্শনোপলক্ষে রামসীতার পূর্ববৃত্তান্ত বর্ণিত আছে। ইহার উদ্দেশ্য এমত নহে যে কবি সংক্ষেপে পূর্ব্বঘটনা সকল বর্ণন করেন। রামসীতার অলোকিক, অসীম, প্রগাঢ় প্রণয় বর্ণন করাই ইহার উদ্দেশ্য। এই প্রণয়ের স্বরূপ অমুভব করিতে না পারিলে, সীতা নির্বাসন যে কি ভয়ানক ব্যাপার, তাহা হৃদয়ঙ্গম হয় না। সীতার নির্বাসন সামাশ্র স্ত্রীবিয়োগ নহে। স্ত্রীবিসর্জনমাত্রই ক্লেশকর—মর্মভেদী। যে কেহ আপন স্ত্রীকে বিসর্জন করে, তাহারই হৃদয়োদ্ভেদ হয়। যে বাল্যকালের ক্রীড়ার मिक्निनी, रिक्रामारत क्रीवनसूर्यत अथम भिक्नामाजी, योवरन रा मःमात-সৌন্দর্য্যের প্রতিমা, বার্দ্ধক্যে যে জীবনাবলম্বন—ভাল বাস্থক বা না বাস্থক, কে সে স্ত্রীকে ত্যাগ করিতে পারে ? গুতে যে দাসী, শয়নে যে অপ্সরা, বিপদে যে বন্ধু, রোগে যে বৈছা, কার্য্যে যে মন্ত্রী, ব্যসনে যে সখী, বিছায় যে শিশু, ধর্মে যে গুরু:—ভাল বাস্ত্রক বা না বাস্ত্রক, কে সে স্ত্রীকে সহজে বিসর্জন করিতে পারে ? আশ্রমে যে আরাম, প্রবাসে যে চিম্থা,—স্বাস্থ্যে य सूथ, त्रारा य खेष४,—অब्ब्रात य नक्ती, नारा य यमाः—विभाग य বৃদ্ধি, সম্পদে যে শোভা—ভাল বাস্ত্ৰক বা না বাস্ত্ৰক, কে সে স্ত্ৰীকে সহজে বিসর্জন করিতে পারে ? তার যে ভালবাসে ? পত্নী বিসর্জন তাহার পক্ষে কি ভয়ানক ছর্ঘটনা! আবার যে রামের স্থায় ভালবাসে ? যে পত্নীর স্পর্শমাত্রে অস্থিরচিত্ত,—জানে না যে,———"স্বুখমিতি বা ফুঃখমিতি বা, প্রবোধো নিজা বা কিমূ বিষবিসর্পঃ কিমূ মদঃ। তব স্পর্শে স্পর্শে মম হি পরিমূটেন্দ্রিয়গণো, বিকারশৈচতন্তং ভ্রময়তি সমুশ্রীলয়তি চ ॥"\*

\*"এক্ষণে আমি স্থভাগ করিতেছি, কি তৃঃখ ভোগ করিতেছি; নিজিত আছি, কি জাগরিত আছি; কিম্বা কোন বিষপ্রবাহ দেহে রক্তপ্রবাহের সহিত মিল্লিত হইয়া, আমার এরপ অবস্থা ঘটাইয়া দিয়াছে; অথবা মদ (মাদক্রব্য সেবন) জনিত মন্ততাবশতঃ এরপ হইতেছে, ইহার কিছুই স্থির করিতে পারিতেছি না।" নৃসিংহ বাবুর অফুবাদ, ৩০ পৃষ্ঠা। যাহার পক্ষে---

"মানস্থ জীবকুস্থমস্থ বিকাশনানি, সন্তর্পণানি সকলেন্দ্রিয়মোহনানি। এতানি তানি বচনানি সরোক্রহাক্ষ্যাঃ, কর্ণায়তানি মনসশ্চ রসায়নানি॥" ক যাহার বাহু সীতার চিরকালের উপধান,— আবিবাহসময়াদগৃহে বনে, শৈশবে তদমু যৌবনে পুনঃ। স্থাপহেত্রমুপাশ্রিতোহম্মুয়া, রামবাক্তরুপধানুমেষ তে॥"॥

যার পত্নী--

"——গেহে লক্ষ্মীরিয়মমৃতবর্ত্তির্নননয়োরসাবস্থাঃ স্পর্শো বপুষি বহুল-\*চন্দনরসঃ। অয়ং কণ্ঠে বাহুঃ শিশিরমস্থণো মৌক্তিকসরঃ" \*

তাহার কি কই, কি সর্ব্বনাশ, কি জীবনসর্বস্বধ্বংসাধিক যন্ত্রণা! তৃতীয়ান্ধে সেই যন্ত্রণার উপযুক্ত চিত্রপ্রণয়নের উত্যোগেই প্রথমান্ধে কবি এই প্রণয় চিত্রিত করিয়াছেন। এই প্রণয় সর্বপ্রফুল্লকর মধ্যাক্তস্থ্য—সেই বিরহযন্ত্রণা ইহার ভাবী করালকাদম্বিনী,—যদি সে মেঘের কালিমা অমুভব করিবে, তবে আগে এই সূর্য্যের প্রথরতা দেখ। যদি সেই অনস্ত বিস্তৃত অন্ধকারময় তৃঃখসাগরের ভীষণস্বরূপ অমুভব করিবে, তবে এই স্থন্দর উপকৃল,—প্রাসাদশ্রেণীসমুজ্জল, ফলপুষ্পপরিশোভিতোভানমালামণ্ডিত, এই সর্ব্বস্থময় উপকৃল দেখ। এই উপকৃলেশ্বরী সীতাকে রামচন্দ্র নিজিতাবস্থায় ঐ অতলম্পার্শী অন্ধকারসাগরে ভুবাইলেন।

আমরা সেই মনোমোহিনী কথার ক্রমশঃ সমালোচনা করিব।

ক"কমলনয়নে! তোমার এই বাকাগুলি, শোকাদি সম্বপ্ত জীবনরূপ কুস্থমের বিকাশক, ইন্দ্রিয়গণের মোহন ও সম্বর্পণ স্বরূপ, কর্ণের অমৃত স্বরূপ, এবং মনের গ্লানি-পরিহারক (রুসায়ন) ঔষধ স্বরূপ।" ঐ ৩১ পৃষ্ঠা।

<sup>॥ &</sup>quot;রামবাছ বিবাহের সময় হইতে কি গৃহে কি বনে, সর্বব্রই শৈশবাবস্থায় এবং পরে যৌবনাবস্থাতেও তোমার উপধানের ( মাথায় দিবার বালিসের ) কার্য্য করিয়াছে।" ঐ ঐ পৃষ্ঠা।

<sup>\*&#</sup>x27;ইনিই আমার গৃহের লক্ষী স্বরূপ, ইনিই আমার নয়নের অমৃত-শলাকাম্বরূপ, ইহারই এই স্পর্শ গাত্রলয় চন্দনরসম্বরূপ স্থপপ্রদ, এবং ইহারই এই বাছ আমার কণ্ঠস্থ শীতল এবং কোমল মৃক্তাহার স্বরূপ। ঐ ঐ পৃষ্ঠা।



ছিতীয় সংখ্যা।

বলিয়াছি। উচ্চারণের প্রকরণভেদে, আমরা প্রেম, বাৎসল্য, শোক, সন্থাপ, আহলাদ, রাগ প্রভৃতি চিন্তবিকার কণ্ঠ হইতে সহজে প্রকাশ করিয়া থাকি। শব্দের রসব্যক্তি গুণের সম্প্রসারণে গীত। অতএব গীতের দ্বারা প্রেম ও শোকাদির প্রগাঢ় রূপ অভিব্যক্তি অবশ্যুই সম্ভাব্য। সহজে উচ্চারিত সপ্ত শ্বর সা, রি, গা, মা, পা, ধা, নী, সাহলাদ বা স্থুখবাচক; এবং এই সকল স্থুরের কোমল ও তীব্র শোকবাচক স্বরূপ প্রসিদ্ধ হইয়াছে। ইউরোপীয়েরা স্থুরের উক্ত তুই বিভাগই গ্রহণপূর্বক আপনাদিগের "পিয়ানো" "হার্ম্মোনিয়ম" প্রভৃতি যন্ত্র সকলের, এবং সাধারণতঃ সঙ্গীতপ্রণালীর "মেজর" ও "মাইনর" তুইটি মাত্র শাখা প্রকাশিত করিয়াছেন। বিবেচনা করিলে অবশ্য বলিতে হইবে যে, এ তুই শাখার দ্বারা নানা ভাব প্রকাশিত হইতে পারে। আহলাদবাচক শব্দে উৎসাহ, আকাজ্ফা, স্থুতরাং প্রেম প্রভৃতি ভাবও প্রকাশ পায়, এবং শোক বা তুঃখবাচক শব্দে ভক্তি, নৈরাশ্য, বিরহ প্রভৃতি ব্যক্ত করা যাইতে পারে। বিশেষতঃ এই রূপ বিভাগ সহজ্পাধা।

গীত লিখিত না হইলে তাহার স্থায়িত্ব হয় না। আমরা পদের কথা বলিতেছি না, তাহা সচরাচর লিখিত হইয়াই থাকে। সুরও লিখিত না হইলে, গীতের স্থায়িত্ব হয় না; এবং স্থায়িত্ব না হইলে তাহার সম্যক্ অমুশীলন ৬ ক্রমে উৎকর্ষসাধনপক্ষে অনেক বিদ্ন হয়। বিশেষতঃ বহুমিলনলিপি বাতীত সম্ভব নহে। সহজেই ইউরোপে গীত লেখার পরে

প্রায় ছইশত বংসর হইল, বহুমিলন প্রকাশিত হয়। এবং রেমস্ কর্তৃক তাহার বিধি সকল ধার্য্য হইয়াছে।

নির্জনে চক্ষু মৃদিয়া ভাব হাদয়ঙ্গম করা এক ব্যক্তির সাধ্য। কিন্তু এমন অনেক কাজ আছে যে, এক ব্যক্তির দ্বারা তাহা সাধ্য নহে। তুই তিনটি স্বর এক ব্যক্তি দ্বারা এককালে উচ্চারিত হওয়া অসাধ্য। স্থতরাং বহুমিলনপ্রণালীপক্ষে যন্ত্রই একমাত্র অবলম্বন। তৎপক্ষে, ইউরোপীয় "পিয়ানো" এবং "হার্ম্বোনিয়ম" চমৎকার পরিপাটী যন্ত্র। তুই বাহু সহজে প্রসারিত করিয়া, যে আয়তন গ্রহণ করিতে পারা যায়, তত্তৎ যন্ত্রের আয়তনও তাই। অতএব স্থেখে সমাসীন হইয়া, তুই হস্তের দশাস্থলি দ্বারা তত্তদ্যন্ত্র হইতে স্বর সমৃদ্ভুত করা যাইতে পারে। আরও, এক একটি স্থরের সম্ভবস্থান এক একটি অন্থূলিমাত্র পরিমিত। স্থতরাং এক এক স্বর এক এক অন্থলি দ্বারা বিনা কপ্তে ধ্বনিত হয়। প্রত্যেক যামে এবং প্রত্যেক গ্রামে ১২ স্বর থাকায়, কাজে কাজেই অনেক ভাবের গীত ঐ ঐ যন্ত্রে সম্পন্ন হইয়া, তাহার বহুমিলনও অল্লায়াসে সাধ্য হয়।

কবিরা আক্ষেপ করেন যে, কমলেও কণ্টক আছে। সকল আহলাদের বিষয়ে. এবং সকল উন্নতির সূচনায়, কিছু না কিছু অসম্পূর্ণতা থাকে। ইউরোপীয় যন্ত্রেও সেই রূপ। ইউরোপীয় যন্ত্রের স্বরসমূৎপাদিকা শক্তি চমংকার, সহক্রেই শিখা যাইতে পারে, এবং বাজাইতেও বড় আরাম। তিন গ্রাম একবারে ধ্বনিত হয় বলিয়া, উহা বহুমিলনেরও আধার। কিন্তু ঐ সকল যন্ত্র অল্প স্বরবিশিপ্ত বলিয়া, এ দেশীয় সকল গীত তাহাতে বাদিত হইতে পারে না। ঈশ্বরদন্ত, বিচিত্ররচনারমণীয় আদিযন্ত্র মন্ত্র্যাকঠের সহিত যে২ যন্ত্রের সাদৃশ্য আছে, সেই সকল যন্ত্রেই সকল গীত বাজিতে পারে। মন্ত্র্যাকঠের সহজ সাত স্বর, তাহার কোমল ও তীর, এবং স্বরাণী সকল গণিলে অভাবতঃ ২৪টি স্বর হয়। শাস্ত্রকারেরা এক২ স্থরের চারি পাঁচ সাতটি স্ত্রী অর্থাৎ স্বরাণী এবং স্বরাণীদিগেরও পুত্র পৌত্র অবধারিত করিয়াছেন। এপ্রকার কল্পনাপ্রস্ত স্বর সমৃদায় কোন বাঁধা যন্ত্রেরই আয়ন্ত্ব হইতে পারে না। দেশীয় গীতের জন্ম হার্মোনিয়ম প্রভৃতি বাঁধা যন্ত্র প্রস্তুত করিতে হইলে, তাহাতে অভাবতঃ ২৪টি স্বর রাখা উচিত। তাহা হইলে তদ্ধারা দেশীয় গীত বাদিত হইবার সম্ভাবনা।

ইউরোপীয় যন্ত্রে কেবল ১২টি মাত্র স্থর হয়, অতএব তাহাতে দেশীয় গীতের দশা নারদের ত্রিভন্ত্রীনিঃস্থত ভগ্নাঙ্গ রাগরাগিণীদিগের দশার স্থায় হইয়া উঠে।\*

আমাদের অঙ্গুলি বড় মোটা নহে। প্রত্যেক স্থরের স্থান অক্লায়ত করিয়া, তিন গ্রামে ২৪।২৪টি স্থর স্থাপিত করিলে বোধ হয়, দেশীয় গীত ধ্বনিত হইতে পারিবে। যে সকল মহাত্মা সঙ্গীত বিষয়ে এক্ষণে যত্নবান, তাঁহাদের এই বিষয়ের আলোচনা করা কর্ত্তব্য।

আমাদের মহাদেবের পিনাক, ভোলা ভূতনাথের আদি যন্ত্র—মোটে, এক ধন্থকে এক তার—ছ্ইদিকে ছই লাউ; লাউয়ের গুণেই ধ্বনি। এই ত যন্ত্র; কিন্তু হস্তকৌশলে ইহা হইতে সুরাণী প্রকাশ হইতে পারে, কেননা বাঁধা যন্ত্র নহে,—ইচ্ছানুসারে শব্দ সমুদ্ভূত হয়। এই কারণবশতঃ আমাদের সকল বাছ্যযন্ত্রই হস্তকৌশল দ্বারা কোমল, তীত্র, সুর, সুরাণী এবং তাহাদের পুত্র পৌত্রাদির প্রকৃতপ্রকাশপূর্বক দেশীয় গীতবাদনের সমাক রূপে উপযোগী হইয়াছে।

আমাদের বাত্যন্ত্র সকল, আমাদের গীতের উপযোগী সত্য বটে, কিন্তু তাহার প্রয়োগ কপ্টসাধ্য। আমাদের অনেক বাত্যের ধ্বনি উৎকৃষ্ট বলিয়া কোন মতেই গণ্য হইতে পারে না। আমাদের বাত্যের মধ্যে কোন যন্ত্রের শন্দই ইউরোপীয় যন্ত্রের শন্দের সমকক্ষ নহে। এজন্ম এ দেশীয় হার্ম্মোনিয়ম্ প্রস্তুত করা আবশ্যক। আমরা ভরসা করি, যাঁহাদের ক্ষমতা আছে, ভাঁহারা আমাদের এই প্রস্তাবের অন্থমোদন করিবেন। তাহা হইলে ভারতবর্যীয় সঙ্গীতের বিশেষ উন্ধতি সাধন করা হয়। যে২ বিছা কেবল কল্পনাসিদ্ধ, তাহাতে আমাদের পূর্ব্ব পুরুষেরা সর্বাংশেই অত্যাশ্চর্য্য ক্ষমতা প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন; গীতবিছা কল্পনাসিদ্ধ, অতএব পূর্ব্ব পুরুষেরা ইহার অসাধারণ মনোমোহিনী সৃষ্টি করিয়া গিয়াছেন। ইহা অছাপি তাঁহাদের কল্পনা, তর্কশক্তি ও পরিশ্রাদের

<sup>\*</sup> কথিত আছে যে, নারদের মনেং বড় স্পর্দ্ধা হইয়াছিল যে, তিনি বড় সঙ্গীত-পূটা দর্শহারী শ্রীকৃষ্ণ একদিন তাঁহাকে দেখাইলেন, যে রাগ রাগিণীগণ ভয়হত্পেদাদি হইয়া পড়িয়া আছে। নারদ ইহার কারণ জিজ্ঞাসা করিলেন। রাগরাগিণীগণ কহিল যে, "আপনি বাজাইতে জানেন না, আপনিই আমাদিগকে অক্সীন ক্রিয়াছেন।"

পরিচয় দিতেছে। এক মিলন সঙ্গীতের মধ্যে ভারতবর্ষীয় সঙ্গীত অদ্বিতীয় এবং জগৎ পূজ্য। এমন রমণীয় বিভার উন্নতিপক্ষে কোন্ হিন্দু যত্নবান্ না হইবেন, এবং প্রচুর আয়াসসহকারে ইহার উন্নতিসাধন না করিবেন ?

অতঃপর রাগ রাগিণী সম্বন্ধে কিছু বক্তব্য আছে। যেমন তেত্রিশটি আদি দেবতা হইতে তেত্রিশকোটি দেবতা হইয়াছেন, সেই রূপ আদিম ছয় রাগ এবং ছত্রিশ রাগিণী হইতে অদ্ভুত কল্পনার প্রভাবে, অসংখ্য উপরাগ উপরাগিণী পুত্র পৌত্রাদি সহিত হিন্দু সঙ্গীতে বিরাজমান হইয়াছে। এ বড় রহস্তা। হিন্দুদিগের বৃদ্ধি অত্যন্ত কল্পনাকুত্ইলিনী। শব্দার্থমাত্রকেই মানব-চরিত্র-বিশিষ্ট করিয়া পরিণত করিয়াছেন। প্রাকৃতিক বস্তু বা শক্তি মাত্রেরই দেবত ; পৃথিবী দেবী, আকাশ, ইন্দ্র, বরুণ, আগ্ন, সূর্য্য, চন্দ্র, বায়ু সকলেই (मव ; नम नमी, (मव (मवी । (मव (मवी मकलाई मकूरमुत ग्राप्त क्राप्त क्रिप्ति ; তাঁহাদের সকলেরই স্ত্রী, স্বামী, পুত্র, পৌত্রাদি আছে। তর্ক দ্বারা প্রথম সিদ্ধ হুইল যে, এই জগতের সৃষ্টিকর্তা একজন আছেন। তিনি ব্রহ্মা। দেখা যাইতেছে যে, ঘটপটাদির সৃষ্টিকর্ত্তা, সাকার, হস্তপদাদিবিশিষ্ট। স্থতরাং ব্রহ্মাও সাকার, হস্তপদাদিবিশিষ্ট, বেশির ভাগ চতুর্ম্মুখ। তবে তাঁহার একটি ব্রহ্মাণীও থাকা চাহি। একটী ব্রহ্মাণীও হইলেন। ঋষিগণ তাঁহার পুত্র হইলেন। হংস তাঁহার বাহন হইলেন,—নহিলে গতি বিধি হয় কি প্রকারে —ব্রহ্মলোকে গাড়ি পালকির অভাব। কেবল ইহাতেই কল্পনাকারীরা **সম্ভ**ষ্ট নহে। মমুদ্রোরা কামক্রোধাদিপরবশ, মহাপাপী। ক্রন্ধাও তাই। তিনি কগাহারী ।

যেখানে সৃষ্টিকর্ত্তা প্রভৃতি প্রমেয় পদার্থ; আকাশ, নক্ষত্র, গিরি, নদী প্রভৃতি প্রাকৃতিক পদার্থ,—অগ্নি, বায়ু প্রভৃতি প্রাকৃতিক ক্রিয়া,—কামাদি মনোবৃত্তি,—এ সকল মৃর্ত্তিবিশিষ্ট, পুত্র কলত্রাদিযুক্ত, সর্ব্ব বিষয়ে মন্মুয়্য প্রকৃতি সম্পন্ন হইলেন, সেখানে স্বরসমষ্টি রাগই বা বাদ পড়ে কেন ? স্মৃতরাং তাহারাও সাকার, সংসারী, গৃহী হইল। রাগের সঙ্গেই রাগিণী হইল। কেবল যে একটি রাগিণী, এমত নহে। রাগেরা কুলীন ব্রাহ্মণ—পলিগেমিষ্ট, এক এক রাগের ছয় ছয় রাগিণী। সঙ্গীতবিদেরা ইহাতেও সম্ভুষ্ট নহেন। রাগগুলিকে "বাবু" করিয়া তুলিলেন। তাঁহাদের রাগিণীর উপর উপরাগিণীও হইল। যদি উপরাগিণী হইল, উপরাগ না হয় কেন ? তাহাও হইল। তখন

রাগ রাগিণী, উপরাগ উপরাগিণী সকলে স্থথে ঘরকন্না করিতে লাগিলেন। তাঁহাদের পুত্র পৌত্রাদি জ্বিল।

কিন্তু এ কেবল রহস্থ নহে। এই রহস্থের ভিতর বিশেষ সার আছে। রাগ রাগিণীকে আকার বিশিষ্ট করা, কেবল কল্পনা মাত্র নহে। শব্দশক্তি কেনা জানে? কোন একটি শব্দ বিশেষ শ্রেবণে মনের একটি বিশেষ ভাব উদয় হইয়া থাকে, ইহা সকলেই জানে। আবার কোন দৃশ্য বস্তু দেখিয়াও সেই ভাব উদয় হইতে পারে। মনে কর, আমরা কখন কোন পুত্রশোকাতুরা মাতার ক্রন্দনধ্বনি শুনিলাম। মনে কর, এস্থলে আমরা রোদনকারিণীকে দেখিতে পাইতেছি না, কেবল ক্রন্দনধ্বনিই শুনিতে পাইতেছি। সেই ধ্বনি শুনিয়া আমাদিগের মনে শোকের আবির্ভাব হইল। আবার যখন সেইরূপ রোদনামুকারী স্বর শুনিব—আমাদের সেই শোক মনে পড়িবে—সেই রূপ শোকের আবির্ভাব হইবে।

মনে কর, আমরা অন্মত্র দেখিলাম যে, এক পুত্রশোকাতুরা মাতা বসিয়া আছেন। কাঁদিতেছেন না—কিন্তু তাঁহার মুখাবয়ব দেখিয়াই তাঁহার উৎকট মানসিক যন্ত্রণা অনুভব করিতে পারিলাম। সেই সন্তাপক্লিপ্ট মান মুখমগুলের আধিব্যক্তি আমাদের হৃদয়ে অঙ্কিত রহিল। সেই অবধি, যখন আবার সেই রূপ ক্লিপ্ট মুখমগুল দেখিব, তখন আমাদের সেই শোকে মনে পড়িবে—হৃদয়ে সেই শোকের আবির্ভাব হুইবে।

অতএব সেই ধ্বনি, এবং সেই মুখের ভাব, উভয়ই আমাদের মনে শোকের চিহ্নস্বরূপ। সেই ধ্বনিতে সেই শোক মনে পড়ে। মুখকাস্তিতেও শোক মনে পড়ে। মানস প্রকৃতির নিয়মানুসারে ইহার আর একটি চমৎকার ফল জন্মে। শব্দ. এবং মুখকান্তি, উভয়ই শোকের চিহ্ন বলিয়া পরস্পরকে স্মৃতিপথে উদ্দীপ্ত করে। সেইরূপ শব্দ শুনিলেই সেই রূপ মুখকান্তি মনে পড়ে; সেইরূপ মুখ দেখিলেই সেইরূপ শব্দ মনে পড়ে। এই রূপ ভূয়োভ্য়াং উভয়ে একত্র স্মৃতিগত হওয়াতে, উভয়ে উভয়ের প্রতিমা স্বরূপে পরিণত হয়। সেই শোকব্যঞ্জক মুখাবয়বকে সেই শোকস্চক ধ্বনির সাকার প্রতিমা বলিয়া বোধ হয়।

ধ্বনি এবং মূর্ত্তির এই রূপ পরস্পার সম্বন্ধাবলম্বন করিয়াই, প্রাচীনেরা রাগ রাগিণীকে সাকার কল্পনা করিয়া ভাহাদিগের ধ্যান রচনা করিয়াছেন। সেই সকল ধ্যান, প্রাচীন আর্য্যদিগের আশ্চর্য্য কবিম্বশক্তি ও কল্পনাশক্তির পরিচয় স্থল। আমরা পূর্ব্বপুরুষদিগের কীর্ত্তি যতই আলোচনা করি, ততই তাহা-দিগের মহামুভাবতা দেখিয়া চমৎকৃত হই।

স্থান্থ একটা উদাহরণ দিই। অনেকেই টোড়ি রাগিণী শুনিয়াছেন।
সহাদয় ব্যক্তিরা তচ্ছুবণে যে একটি অনির্বাচনীয় ভাবে অভিভূত হয়েন, তাহা
সহজে বক্তব্য নহে। সচরাচর যাহাকে কবিরা "আবেশ" বলিয়া থাকেন,
তাহা ঐ ভাবের একাংশ—কিন্তু একাংশমাত্র। তাহার সঙ্গে ভোগাভিলাব
মিলিত কর। সে ভোগাভিলাষ নীচপ্রবৃত্ত নহে; যাহা কিছু নির্মাল সুখকর,
অক্সজ্পনের অসাপেক্ষ, কেবল আধ্যাত্মিক, সেই ভোগেরই অভিলাম। কিন্তু
সে ভোগাভিলাষের সীমা নাই, তৃপ্তি নাই, রোধ নাই, শাসন নাই। ভোগে
এবং ভোগস্থে অভিলাম আপনি উছলিয়া উঠিতেছে। আকাজ্জা
বাড়িতেছে। প্রাচীনেরা এই টোড়ি রাগিণীর মূর্ত্তি কল্পনা করিয়াছেন।
সে পরমক্রন্দরী যুবতী, বন্ত্রালম্বারে ভূষিতা, কিন্তু বিরহিণী। আকাজ্জার
অনির্ভিহেতুই তাহাকে বিরহিণী কল্পনা করিতে হইয়াছে। এই বিরহিণী
স্বন্দরী বনবিহারিণী বনমধ্যে নির্জ্জনে একাকিনী বসিয়া, মধুপানে উন্মাদিনী
হইয়াছে, বীণা বাজাইয়া গান করিতেছে, তাহার বসন ভূষণ সকল স্থালিত
হইয়া পড়িতেছে, বনহরিণী সকল আসিয়া, তাহার সম্মুখে তটস্থভাবে
দাডাইয়া রহিয়াছে।

এই চিত্র অনির্ব্বচনীয় স্থন্দর—কিন্তু সোন্দর্য্য ভিন্ন ইহার আর এক চমৎকার গুণ আছে। ইহা টোড়ি রাগিণীর যথার্থ প্রতিমা। টোড়ি রাগিণী শ্রবণে মনে যে ভাবের উদয় হয়, এই প্রতিমা দর্শনে ঠিক সেই ভাব জ্বিবে।

এইরূপ অক্সান্থ রাগ রাগিণীর ধ্যান। মূলতানী, দীপক রাগের সহধর্মিণী; দীপকের পার্শ্ববর্ত্তিনী, রক্তবস্ত্রাবৃতা গৌরাঙ্গী স্থন্দরী। ভৈরবী শুক্লাম্বর পরিধানা নানালঙ্কারভূষিতা—ইত্যাদি।

এই সকল ধ্যান সম্বন্ধে যে মতভেদ আছে, তাহার সন্দেহ নাই। যখন বৈজ্ঞানিক বৃত্তাস্তেই পণ্ডিতদিগের মতের অনৈক্য, তখন কল্পনামাত্রপ্রস্তু ব্যাপারে নানা মূনির নানা মত না হইবে কেন ? কেবল চক্ষু মূদিয়া, ভাবিয়া মন হইতে অলঙ্কারের স্থাপ্ত করিতে থাকিলে, অলঙ্কারসম্বন্ধে মতভেদ হইবে, তাহার আশ্চর্য্য কি ? কিন্তু কতকগুলিন শব্দ দ্বারা যে কতকগুলিন ভাবের উদয় হয়, তাহা সকলকেই স্বীকার করিতে হইবে। তার্কিকেরা বলিতে পারেন,

যে কোমল স্থারে যদি শোকও বুঝায়, প্রেমও বুঝায়, উন্মাদও বুঝায়, তবে স্বরভেদ দ্বারা একটি ভাবই কি প্রকারে উপলব্ধ হইতে পারে ? উত্তর, সে উপলব্ধি কেবল সংস্কারাধীন। আমাদের সঙ্গীতবিদ্যায়, সুরের বাহুল্য এবং প্রভেদ অসীম, কিন্তু কেবল শিক্ষা এবং অভ্যাসেই তাহার তারতম্য উপলব্ধ **इटेंटि शांति। সামাना बन्हारम, वालरकता मानारे छनिरल नारह,** হাইলণ্ডেরা বাগ-পাইপে গা ফুলায়, এবং প্রাচীন হিন্দুরা আগমনী শুনিলে কাঁদেন। এই অভ্যাস বদ্ধমূল এবং সুশিক্ষায় পরিণত হইলে, ভাবসঞ্চয়ের আধিকা জন্মে; পুজ্জানুপুজ্জ অনুভব করিতে পার। যায়। শিক্ষাহীন মৃঢ়ের। যাহাতে হাসে, ভাবুকেরা তাহাতে কাঁদেন; অতএব লোকের যে সাধারণ সংস্কার আছে, যে সঙ্গীত-সুখানুভব মনুষ্যের স্বভাবসিদ্ধ, তাহা ভ্রমাত্মক। কতক দূরমাত্র ইহা সতা বটে যে, স্থের সকলেরই ভাল লাগে—স্বাভাবিক ভাল বোধ সকলেরই আছে। কিন্তু উচ্চশ্রেণীর সঙ্গীতের স্থানুভব, শিক্ষা ভিন্ন সম্ভবে না৷ অভ্যাসশূন্য ব্যক্তি যেমন পলাণ্ডু ভোজনে বিরক্ত, অশিক্ষিত ব্যক্তি তেমনি উৎকৃষ্টতর সঙ্গীতে বিরক্ত। কেননা উভয়ই অভ্যাসাধীন। সংস্কারহীন বাক্তি রাগ-রগিণী পরিপূর্ণ কালোয়াতি গান শুনিতে চাহেন না, এবং বহুমিলনবিশিষ্ট ইউরোপীয় সঙ্গীত বাঙ্গালির কাছে অরণ্যে রোদন। কিন্তু উভয় স্থানেই অনাদরটি অসভাতার চিহ্ন বলিতে হইবে। যেমন রাজনীতি, ধর্মনীতি, বিজ্ঞান, সাহিত্য প্রভৃতি সকল মন্তুষ্যেরই জানা উচিত, তেমনি শ্রীরার্থ স্বাস্থ্যকর ব্যায়াম, এবং চিত্তপ্রসাদার্থ মনোমোহিনী সঙ্গীতবিদ্যাও সকল ভদ্রলোকের জানা কর্ত্তব্য। শাস্ত্রে রাজকুমার রাজকুমারীদিগের অভাাসোপযোগী বিভার মধ্যে সঙ্গীত প্রধান স্থান পাইয়াছে। বাঙ্গালির নধ্যে ভদ্র পৌরকন্যাদিগের সঙ্গীত শিক্ষা যে নিষিদ্ধ বা নিন্দনীয়, তাহা আমাদিগের অসভ্যতার চিহ্ন। কুলকানিনীরা সঙ্গীতনিপুণা হইলে, গৃহমধ্যে এক অত্যন্ত বিমলানন্দের আকর স্থাপিত হয়। বাবুদের মদ্যাশক্তি এবং বেশ্যাসক্তি অনেক অপনীত হইতে পারে। এতদ্দেশে নির্ম্মল আনন্দের অভাবই অনেকের মদ্যাশক্তির কারণ—সঙ্গীত-প্রিয়তা হই**তেই** অনেকের লাম্পটা জন্মে।

কি প্রকারে রাগ রাগিণী মৃত্তিবিশিষ্ট হইল, তাহা বলিলাম, এক্ষণে তাহাদিগের পরিবারবৃদ্ধি কি প্রকারে হইল, তাহা বলি। ইহার কারণ প্রচীন রাগে ন্ডন সুরসংযোগ। গোপাল নায়ক, তান সেন, ব্রঞ্জ বাওরা প্রভৃতি ব্যুৎপন্ন মহাশয়ের। সঙ্গীতকুশল রাজগণ ও হিন্দু মুসলমান জাতীয় অন্যান্থ গায়কগণ ঐ রূপ নৃতন স্বরসংযোজনা দ্বারা নৃতন রাগিণীর উৎপত্তি করিয়া, সঙ্গীতবিদ্যা অধিকতর সৌন্দর্য্যসম্পন্না করিয়াছেন। যথা কামদ হইতে মিঞা\* কামদ, মহলার হইতে মিঞা মহলার, কানড়া হইতে দরবারি কানড়া, ভৈরবী হইতে পিলু, কাফি ইত্যাদি। টোড়িও কানড়ার যে কত রূপান্তর হইয়াছে, তাহা বলা যায় না।

রাগ রাগিণীর রূপসংস্করণে শাস্ত্রকারদিগের যেমত কল্পনাশক্তির চাতুর্য্য সপ্রমাণ হইয়াছে, সেই প্রকার রাগ রাগিণীর মিশ্র লক্ষণ নিরূপণ দারা তাঁহাদিগের তদ্রপ বিচারক্ষমতার, এবং যত্ন ও পরিশ্রমের প্রমাণ পাওয়া যাইতেছে। অভিজ্ঞ ব্যক্তিরা উদাহরণ দেখিলেই অমুভব করিতে পারিবেন। যথা,—

বারে । যথা ভীমপলাশী কেবল এক কোমল সংযোগে মূলতানী হইয়াছে।

\* তান সেন মুসলমান হইলে তাঁহার মিঞা উপাধি হইয়াছিল

#### প্রথম বর্ষঃ তৃতীয় সংখ্যা



উপন্থাস

### नवम श्रीतरम्हर इतिमानी देवस्वी

্ব বধবা কুন্দনন্দিনী নগেন্দ্রের গৃহে কিছু দিন কালাতিপাত করিল। একদিন মধ্যাক্তের পর পৌরস্ত্রীরা, সকলে মিলিত হইয়া পুরাতন অন্তঃপুরে বসিয়াছিল। ঈশ্বর কৃপায় তাহারা অনেকগুলি, সকলে স্বং মনোমত গ্রাম্যস্ত্রীস্থলভ কার্য্যে ব্যাপৃতা ছিল। তাহাদের মধ্যে, অনতীতবাল্যা কুমারী হইতে পলিতকেশাবর্ষীয়সী পর্য্যন্ত, সকলেই ছিল। 'কেহ চুল বাঁধাইতেছিল, কেহ চুল বাঁধিয়া দিতেছিল, কেহ মাথা দেখাইতেছিল, কেহ মাথা দেখিতেছিল এবং "উ উ" করিয়া উকুন মারিতেছিল। কেহু পাকা চুল তোলাইতেছিল, কেহ ধাতা হস্তে তাহা তুলিতেছিল। কোন সুন্দরী সীয় বালকের জন্ম বিচিত্র কাঁথা শিয়াইতেছিলেন; কেহ বালককে স্তম্পান করাইতেছিলেন। কোন স্বন্দরী, চুলের দড়ী বিনাইতেছিলেন, কেহ ছেলে ঠেঙ্গাইতেছিলেন; ছেলে মুখব্যাদান করিয়া কোমল তীব্র উভয়বিধ স্বরে রোদন করিতেছিল। কোন রূপসী কারপেট বুনিতেছিলেন, কেহ থাবা পাতিয়া তাহা দেখিতেছিলেন। কোন চিত্রকুশলা কাহারও বিবাহের কথা মনে করিয়া পিঁড়ীতে আলেপনা দিতেছিলেন, কোন সদগ্রন্থরস্গ্রাহিণী বিভাবতী দাস্থরায়ের পাঁচালি পড়িতেছিল। কোন বর্ষীয়সী পুজের নিন্দা করিয়া শ্রোত্রীবর্গের কর্ণ পরিতৃপ্ত করিতেছিলেন, কোন রসিকা যুবতী অদ্ধিস্ফুটস্বরে

স্বামির রস কৌশলের বিবরণ স্থীদের কানে২ বলিয়া বিরহিণীর মনোবেদন। বাডাইতেছিলেন। কেহ গৃহিণীর নিন্দা, কেহ কর্তার নিন্দা, কেহ প্রতিবাসীদিগের নিন্দা করিতেছিলেন। অনেকেই আত্মপ্রশংসা করিতেছিল। যিনি সূর্য্যমুখী কর্তৃক প্রাতে নিজ বৃদ্ধিহীনতার জ্বল্য মৃত্তুভ সিতা হইয়াছিলেন, তিনি আপনার বৃদ্ধির অসাধারণ প্রাথর্য্যের অনেক উদাহরণ প্রয়োগ করিতেছিলেন; যাঁহার রন্ধনে প্রায় লবণ সমান হয় না, তিনি আপনার পাক নৈপুণ্য সম্বন্ধে সুদীর্ঘ বক্তৃতা করিতেছিলেন। গাঁহার স্বামী গ্রামের মধ্যে গণ্ড মূর্য, তিনি সেই স্বামীর অলোকিক পাণ্ডিত্য কীর্ত্তন করিয়া সঙ্গিনীকে বিশ্বিতা করিতেছিলেন। যাঁহার পুত্রকন্যাগুলি এক একটী কুফবর্ণ মাংসপিও, তিনি রত্ত্বগর্ভা বলিয়া আস্ফালন করিতেছিলেন। সূর্য্যমুখী এ সভায় ছিলেন না। তিনি কিছু গর্ব্বিতা; এসকল সম্প্রদায়ে বড় বসিতেন না, এবং তিনি থাকিলে অন্য সকলের আমোদের বিল্ন ছইত। সকলেই তাঁহাকে ভয় করিত ; তাঁহার নিকট মন খুলিয়া সকল কথা চলিত না। কিন্তু কুন্দনন্দিনী এক্ষণে এই সম্প্রদায়েই থাকিত; এখনও ছিল। সে একটি বালককে তাহার মাতার অমুরোধে **ক. থ.** শিখাইতেছিল। কুন্দ বলিয়া দিতেছিল, তাহার ছাত্র অন্ম বালকের করস্থ সন্দেশের প্রতি হাঁ করিয়া চাহিয়াছিল। স্বতরাং তাহার বিশেষ বিভালাভ হইতেছিল।

এমত সময়ে সেই নারীসভামগুলে "জয় রাধে" বলিয়া এক বৈষ্ণবী আসিয়া দাঁভাইল।

নগেন্দ্রের ঠাকুরবাড়ীতে নিত্য অতিথি সেবা হইত, এবং তদ্বাতীত সেই খানেই প্রতি রবিবারে তণ্ড্লাদি বিতরণ হইত। ইহা ভিন্ন ভিক্ষার্থ বৈষ্ণবী, কি কেহ অস্তঃপুরে আসিতে পাইত না। এইজন্ম অস্তঃপুর মধ্যে "জয় রাধে" শুনিয়া একজন পুরবাসিনী বলিতেছিল, "কে রে মাগী বাড়ীর ভিতর ? ঠাকুর বাড়ী যা!" কিন্তু এই কথা বলিতে২ সে মুখ ফিরাইয়া বৈষ্ণবীকে দেখিয়া কথা আর সমাপ্ত করিল না। তৎপরিবর্ত্তে বলিল, "ওমা! এ আবার কোন্ বৈষ্ণবী গো!"

সকলেই বিস্মিত হইয়া দেখিল যে, বৈষ্ণবী যুবতী; তাহার শরীরে আর রূপ ধরে না। সেই বহুস্থন্দরীশোভিতরমণীমগুলেও, কুন্দনন্দিনী ব্যতীত, তাহা হইতে সমধিক রূপবতী কেহই নহে। তাহার ফুরিত বিস্বাধর, স্থাঠিত নাসা, বিস্ফারিত ফুল্লেন্দিবরতুল্য চক্ষু, চিত্ররেখাবৎ ভ্রাযুক্ত নিটোল ললাট, বাহুযুগের মৃণালবৎ গঠন, এবং চম্পকদামবৎ বর্ণ, রমণী কুলছর্লভ। কিন্তু সেখানে যদি কেহ সৌন্দর্য্যের সদ্বিচারক থাকিভ, তবে সে বলিভ যে, বৈষ্ণবীর গঠনে কিছু লালিত্যের অভাব। চলন, ফেরন, এসকলও পৌরুষ।

বৈষ্ণবীর নাকে রসকলি, মাথায় পেটে পাড়া, পরণে কালাপেড়ে সিমলার ধুতি, হাতে একটি খঞ্জনী। হাতে পিতলের বালা, এবং তাহার উপরে জলতরক্ষ চুড়ি।

ন্ত্রীলোকদিগের মধ্যে একজন বয়োজ্যেষ্ঠা কহিল, "হাঁ গা, তুমি কে গা ?"

বৈঞ্বী কহিল, "আমার নাম হরিদাসী বৈঞ্বী। মা ঠাকুরাণীরা গান ভন্বে ?"

তথন "শুন্বো গো শুন্বো!" এই ধ্বনি চারিদিকে আবালবৃদ্ধার কণ্ঠ হইতে বাহির হইতে লাগিল। তবে খগ্গনী হাতে বৈঞ্বী উঠিয়া গিয়া ঠাকুরাণীদিগের কাছে বসিল। সে যেখানে বসিল, সেই খানে কুন্দ ছেলে পড়াইতেছিল। কুন্দ অত্যন্ত গীতপ্রিয়, বৈঞ্বী গান করিবে শুনিয়া, সে তাহার একটু সন্নিকটে আসিল। তাহার ছাত্র সেই অবকাশে উঠিয়া গিয়া সন্দেশভোজী বালকের হাত হইতে সন্দেশ কাড়িয়া লইয়া আপনি ভক্ষণ

বৈষ্ণবী জিজ্ঞাসা করিল, "কি গায়িব ?" তথন শ্রোত্রীগণ নানাবিধ ফরমায়েস আরম্ভ করিলেন। কেই চাহিলেন, "গোবিন্দ অধিকারী"—কেই "গোপালে উড়ে"। যিনি দাশরথির পাঁচালি পড়িতেছিলেন, তিনি তাহারই কামনা করিলেন। ছই এক জন প্রাচীনা কৃষ্ণবিষয় হুকুম করিলেন। তাহারই টীকা করিতে গিয়া মধ্যবয়সীরা "স্থীসম্বাদ" এবং "বিরহ" বলিয়া মতভেদ প্রচার করিলেন। কেই চাহিলেন, "গোষ্ঠ"—কোন লঙ্কাহীনা যুবতা বলিল, "নিধুরটপ্পা গাইতে হয় ত গাও—নহিলে শুনিব না।" একটি অফ্টুটবাচা বালিকা বৈষ্ণবীকে শিক্ষা দিবার অভিপ্রায়ে গাইয়া দিল, "তোলা দাস্নে দাস্নে দাস্নে দুতা।"

বৈধনী সকলের ছক্ম শুনিয়া কুন্দের প্রতি বিদ্যুদামতৃল্য এক কটাক্ষ করিয়া কহিল, "হাঁগা—তুমি কিছু ফরমাস করিলে না ?" কুন্দ তখন লঙ্চাবনতমুখী হইয়া অল্প একটু হাসিল, কিছু উত্তর করিল না। কিন্তু তখনই এক জন বয়স্থার কানে২ কহিল, "কীর্ত্তন গায়িতে বল না ?" বয়স্যা তখন কহিল, "ওগো কুন্দ কীর্ত্তন করিতে বলিতেছে গো?" তাহা শুনিয়া বৈষ্ণবী কীর্ত্তন করিতে আরম্ভ করিল। সকলের কথা টালিয়া বৈষ্ণবী তাহার কথা রাখিল দেখিয়া, কুন্দ বড় লঙ্কিতা হইল।

হরিদাসী বৈষ্ণবী প্রথমে খঞ্জনীতে ছই একবার মৃত্ই যেন ক্রীড়াচ্ছলে অঙ্গুলি প্রহার করিল। পরে আপন কণ্ঠ মধ্যে অতি মৃত্ই নববসন্তপ্রেরিতা একা ভ্রমরীর গুঞ্জনবৎ স্থরের আলাপ করিতে লাগিল—যেন লঙ্জাশীলা বালিকা স্বামীর নিকট প্রথম প্রেমব্যক্তি জন্য মূখ ফুটাইতেছে। পরে অকস্মাৎ সেই ক্ষুদ্রপ্রাণ খঞ্জনী হইতে বাছাবিছ্যাবিশারদের অন্ধূলিজনিত শব্দের স্থায় মেঘগন্তীর শব্দ বাহির হইল এবং তৎসঙ্গে, শ্রোত্রীদিগের শরীর কণ্টকিত করিয়া, অপ্রানিন্দিত কণ্ঠগীতিধ্বনি সমুখিত হইল। তখন রমণীমগুল বিশ্বিত, বিমোহিত চিত্তে শুনিল যে, সেই বৈষ্ণবীর অত্বলিত কণ্ঠ, অট্টালিকা পরিপূর্ণ করিয়া আকাশ মার্গে উঠিল। মূঢ়া পৌরস্থীগণ সেই গানের পারিপাট্য কি বৃঝিরে গ বোদ্ধা থাকিলে বৃঝিত যে, এই সর্ব্বাঙ্গীনতাললয়ম্বর পরিশুদ্ধ গান, কেবল স্কুক্তের কার্য্য নহে। বৈষ্ণবী যেই হউক, সে সঙ্গীত বিদ্যায় অসাধারণ স্থানিক্ষিত, এবং অল্পর্যাসে তাহার পারদর্শী।

বৈষ্ণবী গীত সমাপন করিলে, পৌরস্ত্রীগণ তাহাকে গায়িবার জ্ঞা পুন্শ্চ অন্থরোধ করিল। তখন হরিদাসী সতৃষ্ণ বিলোলনেত্রে কুন্দুনন্দ্িনীর মুখপানে চাহিয়া পুনশ্চ কীর্ত্তন আরম্ভ করিল।

দেখ্বো বলে হে,—গ্রীমৃথ পক্ষজ—
তাই এসেছিলাম এ গোকুলে।
আমায় স্থান দিও রাই চরণতলে।।
মানের দায়ে তুই মানিনী।
তাই সেজেছি বিদেশিনী।।
এখন বাঁচাও রাধে কথা কোয়ে।
ঘরে যাই হে চরণ ছুঁয়ে।।
দেখ্বো তোমায় নয়ন ভোরে।
তাই বাজাই বাঁশী ঘরে ঘরে।।
যখন রাধে বোলে বাজে বাঁশী।
তখন নয়ন জলে আপনি ভাসি।।

তুমি যদি না চাও ফিরে।
তবে যাব সেই যমুনা তীরে।।
তাঙ্গব বাঁশী তেজবো প্রাণ।
এই বেলা তোর ভাঙ্গুক মান,
তজের সুখ রাই দিয়ে জলে।
বিকাইমু পদতলে।।
এখন চরণ নৃপুর বেঁধে গলে।
পশিব যমুনার জলে।।

গীত সমাপ্ত হইলে বৈষ্ণবী কুন্দুনন্দিনীর মুখ চাহিয়া বলিল, "গান গাইয়া আমার মুখ শুকাইতেছে। আমায় একটু জল দাও।"

কুন্দ পাত্রে করিয়া জল আনিল। বৈষ্ণবী কহিল, "তোমাদিগের পাত্র আমি ছুঁইব না। আমার হাতে ঢালিয়া দাও আসিয়া, আমি জাত বৈষ্ণব নহি।"

ইহাতে বুঝাইল, বৈষ্ণবী পূর্বেকে কোন অপবিত্রজ্ঞাতীয়া ছিল, এক্ষণে বৈষ্ণব হইয়াছে। এই কথা শুনিয়া কুল তাহার পশ্চাৎ২ জল ফেলিবার যে স্থান, সেই খানে গেল। যেখানে অন্য স্ত্রীলোকেরা বসিয়া রহিল, সেখান হইতে এ স্থান এরূপ ব্যবধান যে, তথায় মৃত্হ্ কথা কহিলে কেই শুনিতে পায় না। সেই স্থানে গিয়া, কুল বৈষ্ণবীর হাতে জল ঢালিয়া দিতে লাগিল, বৈষ্ণবী হাত মৃখ ধুয়িতে লাগিল। ধুয়িতে২ মৃত্হ্, অন্যের অঞাব্যব্বের, বেষ্ণবী বলিতে লাগিল,

"তুমি নাকি গা কুন্দ ?"

কুন্দ বিস্মিত হইয়া জিজাসা করিল, "কেন গা ?"

বৈ। তোমার শ্বা**শু**ড়ীকে কখন দেখিয়াছ?

कू। ना।

কুন্দ শুনিয়াছিল যে, তাহার শ্বাশুড়ী ভ্রষ্টা হইয়া দেশত্যাগিনী হইয়াছিল।

বৈ। তোমার শ্বাশুড়ী এখানে আসিয়াছেন। তিনি আমার বাড়ীতে আছেন. তোমাকে একবার দেখ্বার জন্ম বড়ই কাঁদ্তেছেন—আহা! হাজার হোক শ্বাশুড়ী। সেত আর এখানে আসিয়া তোমাদের গিন্ধীর কাছে সে পোড়ার মুখ দেখাতে পার্বে না—তা তুমি একবার কেন আমার সঙ্গে গিয়া তানে দেখা দিয়ে এস না!

কুন্দ সরলা হইলেও, বুঝিল যে, সে শ্বাশুড়ীর সঙ্গে সম্বন্ধ সীকারই অকর্ত্তব্য। অতএব বৈঞ্বীর কথায় কেবল ঘাড় নাড়িয়া অস্বীকার করিল।

কিন্তু বৈষ্ণবী ছাড়ে না—পুনঃ২ উত্তেজনা করিতে লাগিল। তথন কুন্দ কহিল, "আমি গিন্ধীকে না বলিয়া যাইতে পারিব না।"

হরিদাসী মানা করিল। বলিল, "গিন্নীকে বলিও না। যাইতে দিবে না। হয় ত ভোমার শ্বাশুড়ীকে আনিতে পাঠাইবে। তাহা হইলে ভোমার শ্বাশুড়ী দেশ ছাড়া হইয়া পালাইবে।"

বৈষ্ণবী যতই দার্চ্য প্রকাশ করুক, কুন্দ কিছুতেই সূর্য্যমুখীর অনুমতি ব্যতীত যাইতে সম্মত হইল না। তখন অগত্যা হরিদাসী বলিল, "আচ্ছা, তবে তুমি গিন্নীকে ভাল করিয়া বলিয়া রেখ। আমি আর একদিন আসিয়া লইয়া যাইব; কিন্তু দেখো, ভাল করিয়া বলো; আর একটু কাঁদা কাটা করিও, নহিলে হইবে না।"

কুন্দ ইহাতেও স্বীকৃত হইল না, এবং বৈঞ্চবীকে হাঁ কি না, কিছু বলিল না। তখন হরিদাসী হস্তমুখ প্রক্ষালন সমাপ্ত করিয়া অন্ত সকলের কাছে ফিরিয়া আসিয়া পুরস্কার চাহিল। এমত সময়ে সেইখানে স্থ্যমুখী আসিয়া উপস্থিত হইলেন। তখন বাজে কথা একবারে বন্ধ হইল, অল্প বয়স্কারা সকলেই একটা২ কাজ লইয়া বসিল।

সূর্য্যমুখী হরিদাসীকে আপাদমস্তক নিরীক্ষণ করিয়া কহিলেন, "তুমি কে গা ?" তখন নগেন্দ্রের এক মামী কহিলেন, "ও একজন বৈষ্ণবী, গান গায়িতে এসেছে। গান যে স্থন্দর গায়! এমন গান কখন শুনিনে মা। তুমি একটি শুনিবে ? গা ত গা হরিদাসি! একটি ঠাকুরুণ বিষয় গা।"

হরিদাসী এক অপূর্ব্ব শ্যামাবিষয় গায়িলে সূর্য্যমুখী তাহাতে মোহিতা ও শ্রীতা হইয়া বৈষ্ণবীকে পুরস্কার পূর্ব্বক বিদায় করিলেন।

বৈষ্ণবী প্রণাম করিয়া এবং কুন্দের প্রতি আর একবার দৃষ্টিক্ষেপ করিয়া বিদায় হইল। সূর্য্যমুখীর চক্ষের আড়ালে গেলেই সে খঞ্চনীতে মৃত্ থেম্টা বাজাইয়া মৃত্ গায়িতে২ গেল,

> "আয় রে চাঁদের কোণা। তোরে খেতে দিব ছুলের মধু, পর্তে দিব সোণা।

আতর দিব সিসি ভোরে, গোলাপ দিব কার্কা কোরে,

আর আপনি সেকে বাটা ভরে, দিব পানের দোনা।

বৈষ্ণবী গেলে স্ত্রীলোকেরা অনেকক্ষণ কেবল বৈষ্ণবীর প্রসঙ্গ লইয়াই রহিল। প্রথমে তাহার বড় সুখ্যাতি আরম্ভ হইল। পরে ক্রমে২ একটু্ খূঁত বাহির হইতে লাগিল। বিরাজ বলিল, "তা, হৌক স্থান্দর, কিন্তু নাকটা একটু চাপা।" তখন বামা বলিল, "রক্ষটা বাপু বড় ফেকাসে।" তখন চন্দ্রমুখী বলিল, "চুল গুলো যেন শণের দড়ি।" তখন চাপা বলিল, "কপালটা একটু উচু"—কমলা বলিল, "ঠোট ছখানা পুরু", হারাণী বলিল, "গড়নটা বড় কাট কাট।" প্রমদা বলিল, "মাগীর বুকের কাছটা যেন যাত্রার সখীদের মত; দেখে ঘুণা করে।" এই রূপে স্থান্দরী বৈষ্ণবী শীঘ্রই অদ্বিতীয়া কুৎসিতা বলিয়া প্রতিপন্না হইল। তখন ললিতা বলিল, "তা দেখিতে যেমন হউক, মাগী গায় ভাল।" তাহাতেও নিস্তার নাই, চন্দ্রমুখী বলিল, "তাই বা কি, মাগীর গলা মোটা।" মুক্তকেশী বলিল, "ঠিক বলেছ—মাগী যেন ঘাঁড় ডাকে।" অনঙ্গ বলিল, "মাগী গান জ্ঞানে না, একটাও দাসুরায়ের গান গায়িতে পারিল না।" কনক বলিল, "মাগীর তাল বোধ নাই।" ক্রমে প্রতিপন্ন হইল যে, হরিদাসী বৈষ্ণবী কেবল যে যারপরনাই কুৎসিতা এমত নহে—তাহার গানও যারপরনাই মন্দ।

## দশম পরিচ্ছেদ

বাব

হরিদাসী বৈজ্বী দত্তদিগের গৃহ হইতে নিজ্ঞান্ত হইয়া দেবীপুরের দিগে গেল। দেবীপুরে বিচিত্র লোহ রেইল পরিবেটিত এক পুষ্পোচ্চান আছে। তদ্মধ্যে নানাবিধ ফল পুষ্পের বৃক্ষ, মধ্যে পুছরিণী, তাহার উপরে বৈঠক খানা। হরিদাসী সেই পুষ্পোচ্চানে প্রবেশ করিল। এবং বৈঠকখানায় প্রবেশ করিয়া এক নিভ্ত কক্ষে গিয়া বেশ পরিত্যাগে প্রবৃত্ত হইল। অকম্মাৎ সেই নিবিড় কেশদামরচিত কবরী মস্তকচ্যুত হইয়া পড়িল, সে ত পরচুলা মাত্র। বক্ষং হইতে স্তন্যুগল খসিল—তাহা বস্ত্রনির্দ্মিত। বৈষ্ণবী পিতলের বালাও জ্বলতরঙ্গ চুড়ি খুলিয়া ফেলিল—রসকলি ধুয়িল। তখন উপযুক্ত পরিচ্ছদ পরিধানান্তর, বৈষ্ণবীর স্ত্রীবেশ ঘুচিয়া, এক অপূর্ব্ব স্থন্দর যুবা পুরুষ

দাঁড়াইল। যুবার বয়স পঞ্চবিংশতি বৎসর, কিন্তু ভাগ্যক্রমে মুখমণ্ডলে রোমাবলীর চিহ্নমাত্র ছিল না। মুখ এবং গঠন কিশোর বয়স্কের স্থায়।

♣কান্তি পরম স্থালর। এই যুবা পুরুষ দেবেন্দ্র বাবু। পূর্বেই ভাঁহার কিছু
পরিচয় দেওয়া হইয়াছে।

দেবেন্দ্র এবং নগেন্দ্র উভয়েই এক বংশ সম্ভুত; কিন্তু বংশের উভয় শাখার মধ্যে পুরুষামুক্রমে বিবাদ চলিতেছে। এমন কি, দেবীপুরের বাবুদিগের সঙ্গে গোবিন্দপুরের বাবুদিগের মুখের আলাপ পর্য্যন্ত ছিল না। পুরুষামুক্রমে তুই শাখায় মোকদ্দমা চলিতেছিল। শেষে এক বড় মোকদ্দমায় নগেন্দ্রের পিতামহ দেবেন্দ্রের পিতামহকে পরাজিত করায়, দেবীপুরের বাবুরা একবারে হীনবল হইয়া পড়িলেন। ডিক্রীজারিতে তাঁহাদের সর্ববন্ধ গেল— গোবিন্দপুরের বাবুরা ভাঁহাদের তালুক সকল কিনিয়া লইলেন। সেই অবধি দেবীপুর হ্রস্বতেজা, গোবিন্দপুর বর্দ্ধিতঞী হইতে লাগিল। উভয় বংশে আর কথনও মিল হইল না। দেবেন্দ্রের পিতা, ক্ষুণ্ণধনগোরব পুনঃবর্দ্ধিত করিবার জ্বন্য এক উপায় করিলেন। গণেশ বাবু নামে আর একজ্বন জমিদার, হরিপুর জ্বেলার মধ্যে বাস করিতেন। তাঁহার একমাত্র অপত্য হৈমবতী। দেবেন্দ্রের সঙ্গে হৈমবতীর বিবাহ দিলেন। হৈমবতীর অনেক গুণ—সে কুরূপা, মুখরা, অপ্রিয়বাদিনী, আত্মপরায়ণা। যখন দেবেন্দ্রের সহিত তাহার বিবাহ হইল, তথন পর্য্যন্ত দেবেন্দ্রের চরিত্র নিষ্কলঙ্ক। লেখা পড়ায় তাঁহার বিশেষ যত্ন ছিল, এবং প্রকৃতিও সুধীর ও সত্যনিষ্ঠ ছিল। কিন্তু সেই পরিণয় তাঁহার কাল হইল। যথন দেবেন্দ্র উপযুক্ত বয়ঃপ্রাপ্ত হইলেন, তখন দেখিলেন যে, ভার্য্যার গুণে গৃহে তাঁহার কোন সুখেরই আশা নাই। বয়স গুণে তাঁহার রূপতৃষ্ণা জ্বনিল, কিন্তু আত্মগৃহে তাহা ত নিবারণ হইল বয়স গুণে দম্পতী প্রণয়াকাজ্জা জন্মল—কিন্তু অপ্রিয়বাদিনী. আত্মপরায়ণা হৈমবতীকে দেখিবামাত্র সে আকাজ্ঞা দূর হইত। সুখ দূরে থাকুক—দেবেন্দ্র দেখিলেন যে, হৈমবতীর রসনাবর্ষিত বিষের জ্বালায়, গৃহে ভিষ্ঠানও ভার। একদিন হৈমবতী দেবেন্দ্রকে এক কদর্য্য কটুবাক্য কহিল; দেবেল্র অনেক সহিয়াছিলেন—আর সহিলেন না। হৈমবতীর কেশাকর্ষণ করিয়া তাহাকে পদাঘাত করিলেন। এবং সেই দিন হইতে গৃহত্যাগ করিয়া পুম্পোত্যান মধ্যে তাঁহার বাসোপযোগী গৃহ প্রস্তুতের অমুমতি দিয়া, কলিকাতায় গেলেন। ইতিপূর্ব্বেই দেবেন্দ্রের পিতার পরলোক হইয়াছিল। স্থৃতরাং দেবেন্দ্র এক্ষণে স্বাধীন। কলিকাতায় পাপপক্ষে নিমগ্ন হইয়া, দেবেন্দ্র অভৃপ্তবিলাসভৃষ্ণানিবারণে প্রবৃত্ত হইলেন। তঙ্জনিত যে কিছু স্বচিত্তের অপ্রসাদ জ্বন্মিত, তাহা ভূরিং সুরাভিসিঞ্চনে থাত করিতে যত্ন করিতে লাগিলেন। পরিশেষে তাহার আর আবশ্যকতা রহিল না—পাপেই চিত্তের প্রসাদ জন্মিতে লাগিল। কিছুকাল পরে বাবুগিরিতে বিলক্ষণ সুশিক্ষিত হইয়া দেবেন্দ্র দেশে ফিরিয়া আসিলেন, এবং তথায় নৃতন উপবন-গৃহে আপন আবাস সংস্থাপন করিয়া বাবুগিরিতে প্রবৃত্ত হইলেন।

কলিকাতা হইতে দেবেন্দ্র অনেক প্রকার চং শিথিয়া আসিয়াছিলেন।
তিনি দেবীপুরে প্রত্যাগমন করিয়া রিফরমর বলিয়া আত্মপরিচয় দিলেন।
প্রথমেই এক রাহ্মসমাজ সংস্থাপিত করিলেন। তারাচরণ প্রভৃতি অনেক
রাহ্ম জুটিল; বক্তৃতার আর সীমা রহিল না। একটা ফিমেল স্কুলের জক্যও
মধ্যেই আড়ম্বর করিতে লাগিলেন, কিন্তু কাজে বড় বেশী করিতে পারিলেন
না। বিধবা বিবাহে বড় উৎসাহ। এমন কি, ছই চারিটা কাওরা তিওরের
বিধবা মেয়ের বিবাহ দিয়া ফেলিয়াছিলেন, কিন্তু সে বরকন্থার গুণে।
জেনানা রূপ কারাগারের শিকল ভাঙ্গার বিষয় তারাচরণের সঙ্গে তাহার
এক মত—উভয়েই বলিতেন, মেয়েদের বাহির করা। এ বিষয়ে দেবেন্দ্র বাব্

দেবেন্দ্র গোবিন্দপুর হইতে প্রত্যাগমনের পর, বৈষণ্যী বেশ ত্যাগ করিয়া নিজ্মৃত্তি ধারণ পূর্ববিক পাশের কামরায় আসিয়া বসিলেন।—একজন ভৃত্য প্রমহারী তামাকু প্রস্তুত করিয়া খালবলা আনিয়া সম্মুখে দিল; দেবেন্দ্র কিছুকাল সেই সর্বপ্রশাসভারিশী তামাকু দেবীর সেবা করিলেন। যে এই মহাদেবীর প্রসাদস্তথ ভোগ না করিয়াছে, সে মন্থুয়াই নহে। হে সর্ববলোক-চিত্তরঞ্জিনি বিশ্ববিমোহিনি! তোমাতে যেন আমাদের ভক্তি অচলা থাকে। তোমার বাহন আলবলা, ছ কা, গুড়গুড়ি প্রভৃতি দেবকস্থারা সর্ববদা যেন আমাদের নয়নপথে বিরাজ করেন, দৃষ্টিমাত্রেই মোক্ষলাভ করিব। হে ছ কে! হে আলবলে! হে কুণ্ডলাকুতধুমরাশিসমুদ্যারিণি! হে ফণিনীনিন্দিতদীর্ঘনলসংসর্দিণি! হে রজতকিরীটিমন্তিতশিরোদেশস্থশোভিনি! কিবা তোমার কিরীটিবিস্রস্ত ঝালর ঝলমলায়মান! কিবা শৃদ্ধলাস্থ্রীয় সম্ভৃষিতবঙ্কাগ্রভাগ মুখনলের শোভা! কিবা তোমার গর্ভস্থ শীতলাম্বরাশির

গভীর নিনাদ! হে বিশ্বরমে! তুমি বিশ্বজ্ঞনশ্রমহারিণী, অলসজন প্রতিপালিনী, ভার্য্যাভর্গত জনের চিত্তবিকারবিনাশিনী,—প্রভুভীত জনের সাহস প্রদায়িনী। মৃঢ়ে তোমার মহিমা কি জানিবে! তুমি শোকপ্রাপ্ত জনকে প্রবোধ দাও, ভয়প্রাপ্ত জনকে ভরসা দাও, বুদ্ধিভাই জনকে বুদ্ধি দাও, কোপযুক্ত জনকে শাস্তি প্রদান কর। হে বরদে! হে সর্ক্রম্থ প্রদায়িনি! তুমি যেন আমার ঘরে অক্ষয় হইয়া বিরাজ কর! তোমার স্থগদ্ধ দিনে২ বাড়ুক! তোমার গর্ভস্থ জলকল্লোলে মেঘ গর্জ্জনবৎ ধ্বনি হইতে থাকুক! তোমার মুখনলের সহিত আমার অধরোষ্ঠের যেন তিলেক বিচ্ছেদ না হয়।

ভোগাসক্ত দেবেন্দ্র যথেচ্ছা এই মহাদেবীর প্রসাদ ভোগ করিলেন—
কিন্তু তাহাতে পরিতৃপ্তি জ্বিল্লিল না। পরে অক্সা মহাশক্তির অর্চনার উল্যোগ
হইল। তখন ভৃত্যহস্তে, তৃণপটার্তা বোতল-বাহিনীর আবির্ভাব হইল।
তখন সেই অমল শ্বেত সুবিস্তৃত শয্যার উপরে, রক্ষতানুকৃতাসনে সান্ধ্যগগনশোভি রক্তাম্বৃদ তুল্য বর্ণবিশিষ্টা জবময়ী মহাদেবী, ডেকান্টর নামে আসুরিক
ঘটে সংস্থাপিতা হইলেন। কট্প্লাসের কোষা পড়িল; প্লেটেড্ জ্বগ্ তামকৃত্ত
হইল; এবং পাকশালা হইতে এক কৃষ্ণকৃষ্ঠে পুরোহিত হট্ওয়াটরপ্লেট নামক
দিব্য পুষ্পপাত্রে রোষ্ট, মটন এবং কট্লেট্ নামক স্থান্ধি কুস্থমরাশি রাখিয়া
গেল। তখন দেবেন্দ্র দত্ত, যথাশান্ত্র ভক্তিভাবে দেবীর পূজা করিতে
বিসলেন।

পরে তানপুরা, তবলা, সেতার প্রভৃতি সমেত গায়ক বাদক দল আসিল। তাহারা পূজার আবশ্যকীয় সংগীতোৎসব সম্পন্ন করিয়া গেল।

সর্বশোষে দেবেন্দ্রের সমবয়স্ক, সুশীতল কান্থি এক যুবা পুরুষ আসিয়া বসিলেন। ইনি দেবেন্দ্রের মাতৃলপুত্র স্থরেন্দ্র। স্থরেন্দ্র গুণে সর্ববিংশে দেবেন্দ্রের বিপরীত। ইহার স্বভাবগুণে দেবেন্দ্রও ইহাকে ভাল বাসিতেন। দেবেন্দ্র ইহার ভিন্ন, সংসারে আর কাহারও কথার বাধ্য নহেন। স্থরেন্দ্র প্রত্যহ রাত্রে একবার দেবেন্দ্রের সম্বাদ লইতে আসিতেন। কিন্তু মত্যাদির ভয়ে অধিকক্ষণ বসিতেন না। সকলে উঠিয়া গেলে, স্থরেন্দ্র দেবেন্দ্রকে জিজ্ঞাসা করিলেন, "আজ তোমার শরীর কিরূপে আছে ?"

- (म। भतीतः वााधि मन्मितः।
- স্থ। বিশেষ তোমার। আজি জ্বর জানিতে পারিয়াছিলে ?
- (प्रा ना।

- স্থ। আর যক্তের সেই ব্যথাটা ?
- দে। পূৰ্ব্বমত আছে।
- স্থ। তবে এখন এসব স্থগিত রাখিলে ভাল হয় না ?
- দে। কি—মদ খাওয়া ? কত দিন বলিবে ? ও আমার সাথের সাথী।
- স্থ। সাথের সাথী কেন**় সঙ্গে আসে নাই—সঙ্গেও যাইবে না।** অনেকে ত্যাগ করিয়াছে—তুমিও ত্যাগ করিবে না কেন<u>ং</u>
- দে। আমি কি স্থথের জ্বন্য ত্যাগ করিব থাহারা ত্যাগ করে, তাহাদের অন্ম সুখ আছে—সেই ভরসায় ত্যাগ করে। আমার আর কোন সুখই নাই।
  - স্থ। তবু বাঁচিবার আশায়, প্রাণের আকাজ্ফায় ত্যাগ কর।
- দে। যাহাদের বাঁচিয়া স্থুখ, তাহারা বাঁচিবার আশায় মদ ছাড়ুক। আমার বাঁচিয়া কি লাভ গূ

স্থারেন্দ্রের চক্ষু বাষ্পাকুল হইল। তথন বন্ধুস্নেহে পরিপূর্ণ হইয়া কহিলেন, "তবে আমাদের অন্ধুরোধে ত্যাগ কর।"

দেবেন্দ্রের চক্ষে জল আসিল। দেবেন্দ্র বলিলেন, "আমাকে যে সৎপথে যাইতে অনুরোধ করে, তুমি ভিন্ন এমন আর কেহ নাই। যদি কখন আমি ত্যাগ করি, তোমারই অনুরোধে করিব। আর——"

স্থ। আর কি १

দে। আর যদি কখন আমার স্ত্রীর মৃত্যুসম্বাদ কর্ণে শুনি—তবে মদ ছাড়িব। নচেৎ এখন মরি বাঁচি, সমান কথা।

স্থরেন্দ্র সম্ভল নয়নে, মনোমধ্যে হৈমবতীকে শতং গালি দিতেং গৃহে প্রত্যাগমন করিলেন।

# একাদশ পরিচ্ছেদ

স্ধ্যমুখীর পত্র

প্রাণাধিকা শ্রীমতী কমলমণি দাসী চিরায়ুম্মতীযু।

আর তোমাকে আশীর্কাদ পাঠ লিখিতে লঙ্জা করে। এখন তুমিও একজন হইয়া ওঠিয়াছ—এক ঘরের গৃহিণী। তা যাহাই হউক, আমি তোমাকে আমার কনিষ্ঠা ভগিনী ভিন্ন আর কিছুই বলিয়া ভাবিতে পারিতেছি না। তোমাকে মান্নুষ করিয়াছি। প্রথম "ক খ" লিখাই, কিন্তু তোমার হাতের অক্ষর দেখিয়া, আমার এ হিজিবিজি তোমার কাছে পাঠাইতে লঙ্জা করে। তা লঙ্জা করিয়া কি করিব ? আমাদিগের দিন কাল গিয়াছে। দিনকাল থাকিলে আমার এমন দশা হইবে কেন ?

কি দশা ? এ কথা কাহাকে বলিবার নহে,—বলিতে তুঃখও হয়,
লঙ্গাও করে। কিন্তু অন্তঃকরণের ভিতর যে কষ্ট, তাহা কাহাকে না
বলিলেও সহা হয় না। আর কাহাকে বলিব ? তুমি আমার প্রাণের
ভগিনী—তুমি ভিন্ন আর আমাকে কেহ ভাল বাসে না। আর তোমার
ভাইয়ের কথা—তোমা ভিন্ন পরের কাছেও বলিতে পারি না।

আমি আপনার চিতা আপনি সাজাইয়াছি। কুন্দনন্দিনী যদি না খাইয়া মরিত, তাহাতে আমার কি ক্ষতি ছিল ? পরমেশ্বর এত লোকের উপায় করিতেছেন, তাহার কি উপায় করিতেন না ? আমি কেন আপনা খাইয়া তাহাকে ঘরে আনিলাম ?

তুমি সে হতভাগিনীকে যখন দেখিয়াছিলে, তখন সে বালিকা।
এখন তাহার বয়স ১৭।১৮ বৎসর হইয়াছে। সে যে স্থল্দরী, তাহা স্বীকার
করিতেছি। সেই সৌন্দর্য্যই আমার কাল হইয়াছে।

পৃথিবীতে যদি আমার কোন স্থুখ থাকে, ত সে স্বামী; পৃথিবীতে যদি আমার কোন চিন্তা থাকে, তবে সে স্বামী; পৃথিবীতে যদি আমার কোন কিছু সম্পত্তি থাকে, তবে সে স্বামী; সেই স্বামী, কুন্দনন্দিনী আমার হৃদয় হইতে কাড়িয়া লইতেছে। পৃথিবীতে আমার যদি কোন অভিলাষ থাকে, তবে সে স্বামীর স্নেহ। সেই স্বামীর স্নেহে কুন্দনন্দিনী আমাকে বঞ্চিত করিতেছে।

তোমার সহোদরকে মন্দ বলিও না। আমি তাঁহার নিন্দা করিতেছি না। তিনি ধর্মাত্মা, তাঁহার চরিত্রের এখনও শক্রতেও কলঙ্ক করিতে পারে না। আমি প্রত্যহ দেখিতে পাই, তিনি প্রাণপণে আপনার চিত্তকে বশ করিতেছেন। যে দিকে কুন্দনন্দিনী থাকে, সাধ্যাত্মসারে কখন সে দিকে নমন ফিরান না। নিতান্ত প্রয়োজন না হইলে তাহার নাম মুখে আনেন না। এমন কি, তাহার প্রতি কর্কশ ব্যবহারও করিয়া থাকেন। তাহাকে বিনা দোষে ভর্মনা করিতেও শুনিয়াছি।

তবে কেন আমি এত হাবড়হাটি লিখিয়া মরি? পুরুষে এ কথা জিজ্ঞাসা করিলে বুঝান বড় ভার হইত; কিন্তু তুমি মেয়েমামুষ, এতক্ষণ বৃঝিয়াছ। যদি কুন্দনন্দিনী অশু স্ত্রীলোকের মত তাঁহার চক্ষে সামাশ্যা হইত, তবে তিনি কেন তাহার প্রতি না চাহিবার জন্ম ব্যস্ত হইবেন ? তাহার নাম মুখে না আনিবার জ্বন্ত কেন এত যত্নশীল হইবেন ? কুন্দ-নন্দিনীর জন্ম তিনি আপনার নিকট আপনি অপরাধী হইয়াছেন। এই জন্ম কখন কখন তাহার প্রতি অকারণ ভং সনা করেন। সে রাগ তাহার উপর নহে—আপনার উপর। সে ভং সনা তাহাকে নহে, আপনাকে। আমি ইহা বৃঝিতে পারি। আমি এত কাল পর্যান্ত অন্যারত হইয়া অন্তরে বাহিরে কেবল তাঁহাকেই দেখিলাম—তাঁহার ছায়া দেখিলে তাঁহার মনের কথা বলিতে পারি—তিনি আমাকে কি লুকাইবেন ? কখন কখন অন্তমনে ভাঁহার চক্ষু এদিক ওদিক চাহে ; কাহার সন্ধানে, তাহা কি আমি বুঝিতে কি বুঝিতে পারি না ? কাহার কপ্তের শব্দ শুনিবার জ্বল্য, আহারের সময়, গ্রাস হাতে করিয়াও কান তুলিয়া থাকেন, তাহা কি বুঝিতে পারি না ? হাতের ভাত হাতে থাকে, কি মুখে দিতে কি মুখে দেন, তবু কান তুলিয়া থাকেন,—কেন ? আবার কুন্দের স্বর কানে গেলে তথনই বড় জোরে হাপুস হাপুস করিয়া ভাত খাইতে আরম্ভ করেন কেন, তাহা কি বুঝিতে পারিনা 

। আমার প্রাণাধিক সর্ব্রদা প্রসন্নবদন—এখন এত অস্তমনা কেন? কথা বলিলে কথা কানে না তুলিয়া, অস্তমনে উত্তর দেন 'হুঁ';—আমি যদি রাগ করিয়া বলি, "আমি শীঘ্র মরি," তিনি না শুনিয়া বলেন 'হু'। এত অন্তমনাঃ কেন ? জিজ্ঞাসা করিলে বলেন, "মোকদ্দমার জালায়।" আমি জানি, মোকদ্দমার কথা তাঁহার মনেও স্থান পায় না। যখন মোকদ্দমার কথা বলেন, তখন হাসিয়া হাসিয়া কথা বলেন। আর এক কথা—এক দিন পাড়ার প্রাচীনার দল কুন্দের কথা কহিতেছিল, তাহার বাল্য-বৈধব্য, অনাথিনীত্ব, এই সকল লইয়া তাহার জন্ম তুঃখ করিতেছিল। তোমার সহোদর সেখানে উপস্থিত ছিলেন। আমি অন্তরাল হইতে দেখিলাম, তাঁহার ৮কু জলে পুরিয়া গেল—তিনি সহসা ক্রতবেগে সেস্থান হইতে চলিয়া গেলেন।

এখন এক জন নৃতন দাসী রাখিয়াছি—তাহার নাম কুমুদ। বাবু তাহাকে কুমুদ বলিয়া ডাকেতে। কখন কখন কুমুদ বলিয়া ডাকিতে কুন্দ বলিয়া ফেলেন। আর কত অপ্রতিভ হন! অপ্রতিভ কেন?

এ কথা বলিতে পারিব না যে, তিনি আমাকে অযত্ন বা অনাদর করেন। বরং পূর্ব্বাপেক্ষা অধিক যত্ন, অধিক আদর করেন। ইহার কারণ বৃঝিতে পারি। তিনি আপনার মনে আমার নিকট অপরাধী। কিন্তু ইহাও বৃঝিতে পারি যে, আমি আর তাঁহার মনে স্থান পাই না। যত্ন এক, ভালবাসা আর; ইহার মধ্যে প্রভেদ কি—আমরা স্ত্রীলোক, সহজেই বৃঝিতে পারি।

আর একটা হাসির কথা। ঈশ্বর বিভাসাগর নামে কলিকাতায় কে না কি বড় পণ্ডিত আছে, তিনি আবার এক খানা বিধবা বিবাহের বহি বাহির করিয়াছেন। যে বিধবার বিবাহের ব্যবস্থা দেয়, সে যদি পণ্ডিত, তবে মূর্য কে ? এখন বৈঠকখানায় ভট্টাচার্য্য রাহ্মণ আসিলে সেই গ্রন্থ লইয়া বড় তর্ক বিতর্ক হয়। সে দিন স্থায় কচকচি ঠাকুর, মাস রম্বতীর সাক্ষাৎ বরপুত্র,—বিধবা বিবাহের সপক্ষে তর্ক করিয়া বাবুর নিকট হইতে টোল মেরামতের জ্বস্থ দশটী টাকা লইয়া যায়। তাহার পরদিন সার্ব্বভৌম ঠাকুর বিধবা বিবাহের প্রতিবাদ করেন। তাঁহার কন্থার বিবাহের জ্বস্থ আমি পাঁচ ভরির সোনার বালা গড়াইয়া দিয়াছি। আর কেহ বড় বিধবা বিবাহের দিগে নয়!

আপনার তুংথের কথা লইয়া তোমাকে অনেকক্ষণ জ্বালাতন করিয়াছি।
তুমি না জানি কত বিরক্ত হইবে ? কিন্তু কি করি ভাই—তোমাকে মনের
তুঃখ না বলিয়া কাহাকে বলিব ? আমার কথা এখনও ফুরায় নাই—কিন্তু
তোমার মুখ চেয়ে আজি ক্ষান্ত হইলাম। এ সকল কথা কাহাকেও বলিও
না। আমার মাথার দিব্য, ঠাকুরজামাইকে এ পত্র দেখাইও না।

তুমি কি আমাদিগকে দেখিতে আসিবে না ? এই সময় একবার আসিও, তোমাকে পাইলে অনেক ক্লেশ নিবারণ হইবে।

তোমার ছেলের সম্বাদ ও ঠাকুরজ্ঞামাইয়ের সম্বাদ শীঘ্র লিখিবে। ইতি।

स्र्यापूथी।

পুনশ্চ। আর এক কথা—পাপ বিদায় করিতে পারিলেই বাঁচি। কোথায় বা বিদায় করি ? তুমি নিতে পার ? না ভয় করে ? কমল প্রত্যুত্তরে লিখিলেন,—

"তুমি পাগল হইয়।ছ। নচেং তুমি সামির হৃদয়প্রতি অবিশ্বাসিনী হইবে কেন? স্বামির প্রতি বিশ্বাস হারাইও না। আর যদি নিতান্তই সে বিশ্বাস না রাখিতে পার—তবে দীঘির জলে ডুবিয়া মর। আমি কমলমণি তর্কসিদ্ধান্ত ব্যবস্থা দিতেছি, তুমি দড়ি কলসী লইয়া জলে ডুবিয়া মরিতে পার। স্বামির প্রতি যাহার বিশ্বাস বহিল না—তাহার মরাই মঙ্গল।"



#### দ্বিতীয় সংখ্যা

ঠকগণ আমাদিগকে মার্জ্জনা করিবেন। আমরা আলম্কারিক নহি। অলম্কার শাস্ত্রের প্রতি আমাদিগের বিশেষ ভক্তি নাই। এই উত্তর চরিত বাস্থবিক নাটক লক্ষণাক্রান্ত কি না—ইহা রূপক, কি উপরূপক, —নাটক, কি প্রকরণ, কি ব্যাযোগ কি গ্রোটক ;—ইহার বস্তু কি, বী**জ** কি, বিন্দু কি, পতাকা কোথায়, কোথায় প্রকরী, কার্য্য কি—এ সকল তত্ত্বের সমালোচনে আমরা প্রবৃত্ত নহি! মুখ, প্রতিমুখ, গর্ভ, বিমর্ষ, উপসংস্কৃতি প্রভৃতি নির্বাচনে আমরা অসমর্থ। নায়ক ললিত কি শান্ত, ধীরোদাত্ত কি উদাত্ত—নায়িকা স্বকীয়া কি সামাক্তা, মুগ্ধা কি প্রোঢ়া—কোথায় তিনি বাসকসঙ্জা, কোথায় উৎকণ্ঠিতা, কোথায় বিপ্রলব্ধা, কোথায় প্রোষিত ভর্তৃকা — তাঁহার হাবভাব হেলা, লীলা বিলাস বিচ্ছিত বিভ্রম বিক্লতাদি কি প্রকারে বর্ণিত হইয়াছে—তাহার বিচার করিয়া পাঠকের ধৈর্য্যচ্যুতি বিধান করিতে ইচ্ছুক নহি। কথিত আছে, ইহা করুণরসপ্রধান নাটক। বাস্তবিক তাহাই যথার্থ কি না—কোন অঙ্কে কোন রস প্রধান—কোথায় কোন ভাব,— হাস্ত শোকাদি স্থায়ীভাব,—নির্কেদ গ্লানি শঙ্কাদি ব্যভিচারীভাব—স্তম্ভ, ষেদ রোমাঞ্চাদি সান্ত্রিকভাব ;—কৌশিকী, ভারতী প্রভৃতি কোন বৃত্তি কোথায় অবলম্বিত হইয়াছে, তাহা আমরা কিছুই বলিতে পারি না। পাঠকের নিকট আমাদের অমুরোধ যে, অলঙ্কারশাস্ত্র তিনি একবারে বিস্মৃত হউন, নচেৎ নাটকের রসগ্রহণ করিতে পারিবেন না। আমরা সোজা কথায় তাঁহাকে বুঝাইতে চাহি—এই কবির স্ষষ্টি মধ্যে কি ভাল লাগে,

কি ভাল লাগে না; পাঠক যদি ইহার অধিক আকাজ্জা না করেন, তবে আমাদিগের অনুবর্তী হউন।

অঙ্কম্থে, রাম, লক্ষ্মণ, সীতাকে একখানি চিত্র দেখাইতেছেন। জনকাদির বিচ্ছেদে ছুর্মণায়মানা গভিণী সীতার বিনোদনার্থ এই চিত্র প্রস্তুত হইয়াছিল। তাহাতে সীতার অগ্নিশুদ্ধি পর্য্যস্ত রামসীতার পূর্ব্ব বৃত্তাস্ত চিত্রিত হইয়াছিল। এই "চিত্র দর্শন" কেবল প্রোমপরিপূর্ণ—ম্নেছ যেন আর ধরে না। কথায়২ এই প্রেম। যখন অগ্নিশুদ্ধির কথা উল্লেখ-মাত্রে রাম, সীতাবমাননা ও সীতার পীড়ন জন্ম আত্মতিরস্কার করিতেছিলেন—তখন সীতার কেবল "হোত্র অভ্জুউত্ত হোত্য—এই প্রেক্সন্ধান দাব দে চরিদং"—এই কথাতেই কত প্রেম! যখন মিথিলাবৃত্তান্তে সীতা রামের চিত্র দেখিলেন, তখন কত প্রেম উছলিয়া উঠিল! সীতা দেখিলেন,

অক্ষাহে দলস্তণবলালুণ্পলসামলসিণিদ্ধমসিণসোহমাণমং সলেণ দেহসোগ পেশ বিক্ষয়খিমিদভাদদীসমানসোক্ষস্থলরসিরী অণাদরক্পুড়িদসঙ্করসরাসণো সিহওমুগ্ধমুহ-মওলো অজ্জউত্যে আলিছিদো।"◆

যখন রাম, সীতার বধুবেশ মনে করিয়া বলিলেন,

প্রতন্ত্র প্রান্ত্রে ক্রিক্র ক্রিক্র

যখন গোদাবরীতীর স্মরণ করিয়া কহিলেন,

কিমপি কিমপি মন্দং মন্দমাসভিযোগা দবিরলিতকপোলং জল্পতোরক্রমেণ। অশিপিলপরিরস্তব্যাপুতৈতকৈ দোঞো।

<sup>\*</sup> আই।! আর্যাপুত্রের কি স্থন্ধর চিত্র ! প্রকৃত্ন প্রায় নবনীলোৎপলবৎ শ্রামলবিশ্ব কোমল শোভাবিশিষ্ট কি দেহসৌন্ধর্য ! কেমন অবলীলাক্রমে হরধন্ম
ভাঙ্গিতেছেন, মুখ্যণ্ডল কেমন শিগতে শোভিত ! পিতা বিন্দিত হইয়া এই স্থন্ধর
শোভা দেখিতেছেন ! গাহা কি স্থনার।

<sup>† &#</sup>x27;'মাতৃগণ তৎকালে বালা জানকীর অঙ্গ সৌষ্ঠবাদি দেখিয়া কি সুখীই হইয়া ছলেন, এবং ইনিও অতি স্ক্ষ স্থক্ষ ও অনতিনিবিড় দক্তগুলি, তাহার উভয়-পাণ্ড মনোহর কুকল, মনোহন মুখনী, আর স্থন্দর চক্রাকিরণ সদৃশ নির্দাল এবং ক্ষব্রেমবিলাস রহিত ক্ষ্মান হস্ত পদাদি অঙ্গধারা তাঁহাদিগের আনন্দের একশেষ ক্রিয়াছিলেন।' নৃসিংহ বাবুর অন্ধ্রাদ। এই ক্রিডাটি বালিকা বর্ণনার চূড়াস্ত।

রবিদিতগত্যামা রাত্রিরেব ব্যরংশীৎ ॥\*

যখন যমূনাতটক্ত শ্রামবট স্মরণ করিয়া রামচন্দ্র কহিলেন,

অলসলুলিতমুগ্ধান্যধ্বসঞ্চাতখেদা-দশিপিলপরিরজৈ দওসংবাহনানি। পরিমৃদিতমৃণালীত্বিলান্যঙ্গকানি জ্মুরসি মন রুজা যত্রনিদ্রামবাপ্রা॥ †

যখন নিজাভঙ্গান্তে রামকে দেখিতে না পাইয়া কৃত্রিম কোপে সাঁতা বলিলেন,

ভোধু মে কুবিস্বং জই মে প্রেক্থমাণা অন্তণো পছবিস্বং। 🕻

তথন কত প্রেম উছলিয়া উঠিতেছে! কিন্তু এই অতি বিচিত্র কবিছ-কৌশলময় চিত্রদর্শনে আরও কতই সুন্দর কথা আছে! লক্ষ্মণের সঙ্গে সীতার কৌতুক, "বচ্ছ ইঅং বি অবরা কা ?" মিথিলা হইতে বিবাহ করিয়া আসিবার কথায় দশরথকে রামের স্মরণ – "স্মরামি! হস্ত স্মরামি!"— মন্থরার কথায় রামের কথা অন্তরিত করণ ইত্যাদি। স্প্রিখার চিত্র দেখিয়া সীতার ভয়, আমাদের অতি মিষ্ট লাগে,—

গীতা। হা অজ্জউত্ত এত্তিখং দে দংস্বং

রাম: । অমি বিপ্রয়োগত্রস্তে । চিত্রমেতৎ।

স্থাতা। যথাতধাহোত চুজ্জুণো অসুহংউপ্পাদেই :

স্ত্রীচরিত্র সম্বন্ধে এটি অতি স্থমিষ্ট ব্যঙ্গ ; অথচ কেবল ব্যঙ্গ নহে।

<sup>\*&</sup>quot;একত্র শয়ন করিয়া পরস্পরের কপোলদেশ পরস্পরের কপোলের সহিত সংলগ্ন করিয়া এবং উভয়ে উভয়েকে এক এক হস্ত দ্বারা গাঢ় আলিঙ্গন করিয়া অনবরত মৃত্ত্বরে ও যদৃচ্ছাক্রমে বহুবিধ গল্প করিছে অজ্ঞাতসারে রাত্রি অতিবাহিত করিতাম।" ঐ। † "য়েখানে তুমি পপজানত পরিশ্রমে ক্লান্তা হইয়া ঈষৎ কম্পরান্ তথাপি মনোহর এবং গাঢ় আলিঙ্গন কালে অত্যন্ত মদন দায়ক আর দলিত মৃণালিনীর তায় য়ান ও হুর্মাল হস্তাদি অঙ্গ আমার বক্ষংস্থলে রাথিয়া নিদ্রা গমন করিয়াছিলে।" ঐ বাবুর অন্থবাদ। ‡ হৌক—আমি রাগ করিব—যদি তাঁহাকে দেখিয়া না ভুলিয়া যাই।

<sup>ং</sup> সীতা। হা আর্য্য পুত্র, তোমার সঙ্গে এই দেখা।

রাম। বিরহের এত ভয়—এ যে চিত্র।

मीछा। याशह रहोक ना-कृष्णन हहेराह यन घटाम।

কালিদাসের বর্ণনাশক্তি অতি প্রসিদ্ধা, কিন্তু ভবভূতির বর্ণনা শক্তি তদপেক্ষা হীনা নহে—বরং অনেকাংশে তাঁহার প্রাধান্য আছে। কালিদাসের বর্ণনা, তাঁহার অতুল উপমাপ্রয়োগের দ্বারা অত্যন্ত মনোহারিণী হয়। ভবভূতির উপমাপ্রয়োগ অতি বিরল : কিন্তু বর্ণনীয় বস্তু তাঁহার লেখনীমুখে স্বাভাবিক শোভার অধিক শোভা ধারণ করিয়া বসে। কালিদাস, একটি২ করিয়া বাছিয়া২ স্থন্দর সামগ্রী গুলিন একত্রিত করেন ; স্থন্দর সামগ্রী গুলির সঙ্গে তদীয় মধুর ক্রিয়া সকল ধ্বনিত করেন, তাহার উপর আবার উপমাচ্ছলে আরও কতক গুলিন স্থন্দর সামগ্রী আনিয়া চাপাইয়া দেন। এ জন্ম তাঁহার কৃত বর্ণনা, যেমন স্বভাবের অবিকল অন্তরূপ, তেমনি মাধুষ্য পরিপূর্ণ হয়; বীভংসাদি রুসে কালিদাস সেই জন্ম সফল হয়েন না। ভবভূতি বাছিয়া বাছিয়া মধুর সামগ্রী সকল একণিত করেন না; যাহা বর্ণনীয় বস্তুর প্রধানাংশ বলিয়া বোধ করেন, তাহাই সন্ধিত করেন। ছুই চারিটা স্থূল কথায় একটা চিত্র সমাপ্ত করেন—কালিদাসের ক্যায় কেবল বসিয়া বসিয়া তুলি ঘসেন না। কিন্তু সেই তুই চারিটা কথায় এমন একটু রস ঢালিয়া দেন, যে ভাহাতে চিত্র অভ্যন্থ সম্জ্ঞল, কখন মধুর, কখন ভয়ন্ধর, কখন বীভৎস হইয়া পড়ে। মধুরে কালিদাস অদিতীয়— উৎকটে ভবভূতি।

উপরে উত্তর-চরিতের প্রথমাস হইতে উদাহরণ স্বরূপ কতকগুলিন বর্ণনা উদ্ধৃত হইয়াছে,—যথা রামচন্দ্র ও জানকীর পরস্পারের বর্ণিত বরকতা রূপ। ভবভূতির বর্ণনা শক্তির বিশেষ পরিচয় দ্বিতীয় ও তৃতীয়াঙ্গে জনস্থান এবং পঞ্চবটী এবং ষষ্ঠাঙ্গে কুনারদিগের যুদ্ধ। প্রথমান্ধ হইতে আমরা একটি সংক্ষিপ্ত উদাহরণ উদ্ধৃত করি।

'বিজ্ঞানো কুল্মিদক অস্তকাত ওবিদ্বর্ছিণো কিলামছে আছা গিরী, জাখা, আমু-ভাবদোহগ গমে ওপরিসেশ্ধূর্দিনী মৃত্তং মুক্তান্তো তুএ প্রাণে অবলম্বিদো তর্মানে অজ্জাউতো আলিছিলো

ছুইটিমাত্র পদে কবি কত কথাই ব্যক্ত করিলেন! কি করুণরসচরম-স্বরূপ চিত্র স্মৃজিত করিলেন!

চিত্র দর্শনান্তে সীতা নিজা গেলেন। ইত্যবসরে ছুর্মুখ আসিয়া াপবাদ সম্বাদ রামকে শুনাইল। রাম সীতাকে বিসর্জন করিবার অভিপ্রায় করিলেন।

রামচন্দ্রের চরিত্র নির্দ্দোষ, অকলম্ব, দেবোপম বলিয়া ভারতে খ্যাত, এবং সেই জন্মই ভারতে তাঁহার দেবতে প্রতিষ্ঠা। কিন্তু বস্তুতঃ বাল্মীকি কখন রামচন্দ্রকে নির্দ্দোষ বা সর্ববস্তুণ বিভূষিত বলিয়া প্রতিপন্ন করিতে ইচ্ছা করেন নাই। রামায়ণ গীত শ্রীরামচন্দ্রের চরিত্রের অনেক দোষ; কিন্তু সে সকল দোষ গুণাতিরেকমাত্র। এই জন্ম তাঁহার দোষ গুলিনও মনোহর। কিন্তু গুণাতিরেকে যে সকল দোষ, তাহা মনোহর হইলেও দোষ বটে। পরশুরাম অতিরিক্ত পিতৃতক্ত বলিয়া মাতৃহতা; তাই বলিয়া কি মাতৃবধ দোষ নহে ? পাণ্ডবেরা মাতৃ কথার অতিরিক্ত বশ বলিয়া এক পত্নীর পঞ্চ স্বামী, তাই বলিয়া কি অনেকের একপত্নীত্ব দোষ নয় ?

রামচন্দ্রও অনেক নিন্দনীয় কর্মা করিয়াছেন।—যথা বালিবধ। কিন্তু তিনি যে সকল অপরাধে অপরাধী, তন্মধ্যে এই সীতা বিসর্জনাপরাধ সর্বা-পেক্ষা গুরুতর। জ্রীরামের চরিত্র কোন্ দোষে কলুষিত করিয়া কবি তাঁহাকে এই অপরাধে অপরাধী করিয়াছেন, তাহা আলোচনা করা যাউক।

যাঁহারা সাম্রাজ্য শাসনে বতী হয়েন, প্রজারঞ্জন তাঁহাদিগের একটি মহদ্বর্য! গ্রীক ও রোমক ইতিবৃত্তে ইহার অনেক উদাহরণ প্রকাশিত আছে। কিন্তু ইহার সীমাও আছে। সেই সীমা অতিক্রম করিলে, ইহা দোষরপে পরিণত হয়। যে রাজা প্রজার হিতার্থ আপনার অহিত করেন, সে রাজার প্রজারঞ্জন প্রবৃত্তি গুণ। ক্রটস কৃত আত্ম পুত্রের বধদগুজার এই গুণের উদাহরণ। রাজা প্রজার প্রিয় হইবার জন্ম হিতাহিত সকল কার্য্যেই প্রবৃত্ত, সেই রাজার প্রজারঞ্জন প্রবৃত্তি দোষ। নাপোলেয়নদিগের যুদ্দে প্রবৃত্তি ইহার উদাহরণ। রোবস্পীর ও দাঁত কৃত বহু প্রজাবধ ইহার নিকৃষ্টতর উদাহরণ।

ভবভূতির রামচন্দ্র এই প্রজারঞ্জন প্রবৃত্তির বশীভূত হইয়া সীলাকে বিসর্জ্জন করেন। অনেকে স্বার্থসিদ্ধির জ্বন্য প্রজারঞ্জক ছিলেন। কিন্তু রামচন্দ্রের চরিত্রে স্বার্থপরতামাত্র ছিল না। স্থতরাং তিনি স্বার্থ জ্বন্থ প্রজারঞ্জনে ব্রতী ছিলেন না। প্রজারঞ্জন রাজাদিগের কর্ত্তব্য বলিয়াই, এবং ইক্ষ্বাকু বংশীয়দিগের কুলধর্ম বলিয়া তাহাতে তাঁহার এতদূর দাত্য। তিনি অষ্টাবক্রের সমক্ষে পূর্ব্বেই বলিয়াছিলেন,

সেহং দয়াং তথাসোখাং যদি বা জ্ঞানকীমপি,
থারাধনায় লোকস্থ মুঞ্চতো নাস্তি মে ব্যপা। \*
এবং তৃর্ন্মথের মুখে সীতার অপবাদ শুনিয়াও বলিলেন,
সতাং কেনাপিকার্য্যেন লোকস্থারাধণং ব্রতম্
যৎপৃদ্ধিতং হিতাতেন মাঞ্চ প্রাণাংশ্যম্ঞ্চতা। †

ভবভূতির রামচন্দ্র এই বিষম ভ্রমে ভ্রান্ত হইয়া কুলধর্ম এবং রাজধর্ম পালনার্থ, ভার্য্যাকে পবিত্রা জানিয়াও ত্যাগ করিলেন। রামায়ণের রামচন্দ্র সেরপ নহেন। তিনিও জানিতেন যে সীতা পবিত্রা,—

অন্তরাত্মা চমে বেত্তি গীতাং শুদ্ধাং যশস্বিনীম

তিনি কেবল রাজকুলস্থলভ অকীর্তিশঙ্কা বশতঃ পবিত্রা পতিমার-জীবিতা পত্নীকে ত্যাগ করিলেন। "আমি রাজা শ্রীরামচন্দ্র ইন্ফ্বাকুবংশীয়, লোকে আমার মহিশীর অপবাদ করে? আমি এ অকীর্ত্তি সহিব না—্যে স্ত্রীর লোকাপবাদ, আমি তাহাকে ত্যাগ করিব।" এইরূপ রামায়ণের রামচন্দ্রের গর্বিত চিত্তভাব।

বাস্তবিক দক্রতই, রামায়ণের রামচন্দ্র হইতে ভবভূতির রামচন্দ্র প্রধিকতর কোমলপ্রকৃতি। ইহার এক কারণ এই, উভয় চরিত্র, প্রস্থ রচনার দময়োপদোগী। রামায়ণ প্রাচীন গ্রন্থ, কেহু কেহু বলেন যে, উত্তরাকাণ্ড বাল্মীকিপ্রণীত নহে। তাহা হউক, বা না হউক, ইহা যে প্রাচীন রচনা, তদিদয়ে দংশয় নাই। তখন মার্য্য জাতীয়েরা বীরজাতি ছিলেন—আর্য্য রাজগণ বীরসভাবসম্পন্ন ছিলেন। রামায়ণের রাম মহাবীর, তাঁহার চরিত্র গাস্তার্য্য এবং দৈর্য্য পরিপূর্ণ। ভবভূতি যৎকালে কবি—তখন ভারতবর্ষীয়ের। আর সে চরিত্রের নহেন। ভোগাকাজ্কা আলস্তাদির দ্বারা তাঁহাদের চরিত্র কোমলপ্রকৃতি হইয়াছিল। ভবভূতির রামচন্দ্রও সেইরাপ।

<sup>\* &</sup>quot;প্রজারঞ্জনের অভরোধে স্নেহ, দয়া, আত্মসূথ, কিম্বা, জানকীকে বিসর্জন করিতে হইলেও আমি কোনরূপে ক্লেশ বোধ করিব না।" নৃসিংহ বারুর অম্বাদ।

<sup>† &</sup>quot;লোকের আরাধনা করা সাধু ব্যক্তিদিগের পক্ষে দর্শ্বতোভাবেই বিধেয়, এবং এইটি তাঁহাদের পক্ষে মহৎত্রতত্বরূপ। কারণ পিতা আমাকে এবং প্রাণ পরিত্যাগ করিয়নও তাহা প্রতিপালন করিয়াছিলেন।" ক্রা।

তাঁহার চরিত্রে বীর লক্ষণ কিছুই নাই। গান্তীর্য্য এবং থৈর্য্যের বিশেষ অভাব। তাঁহার অধীরতা দেখিয়া কখন২ কাপুরুষ বলিয়া ঘ্নণা হয়। সীতাপবাদ শুনিয়া, ভবভূতির রামচন্দ্র যে প্রকার বালিকাস্থলভ বিলাপ করিলেন, তাহাই ইহার উদাহরণ স্থল। তিনি শুনিয়াই মূর্চ্ছিত হইলেন। তাহার পর ছুমুখের কাছে অনেক কাদাকাটা করিলেন। অনেক স্থদীর্ঘ বক্তৃতা করিলেন। তমধ্যে অনেক সকরুণ কথা আছে বটে, কিন্তু এত বাগাড়ম্বরে করুণরসের একটু বিশ্ব হয়। এত বালিকার মত কাদিলে রামচন্দ্রের প্রতি কাপুরুষ বলিয়া ঘুণা হয়। নিম্নলিখিত উক্তি শুনিলে বা পাঠ করিলে, বোধ হয়, যেন কলিকাতা সংস্কৃতকালেজের কোন অধ্যাপক বা ছাত্রের রচনা—শব্দের বড় ঘটা, কিন্তু অন্তঃশূন্য—

"হা দেবি দেবযজ্জনসম্ভবে। হা স্বজন্মানুগ্রাহপবিত্রিতবস্ক্ষরে। হা নিমিজনকবংশনন্দিনি। হা পাবকবশিষ্ঠারুদ্ধতী প্রশস্তশীলশালিনি। হা রামময়জীবিতে। হা মহারণ্যবাসপ্রিয়সখি। হা প্রিয়স্তোকবাদিনি। কথমবং বিধায়াস্তবায়মীদৃশঃ পরিণামঃ।" \*

এই রূপ রচনা ভব ভূতির স্থায় মহাকবির অযোগ্য—কেবল আধুনিক বিল্ঞালঙ্কারদিগের যোগ্য। এইরপস্থলে রামায়ণের রামচন্দ্র কি করিয়াছেন ? কত কাঁদিয়াছেন ? কিছুই না। মহাবীরপ্রকৃত শ্রীরাম সভামধ্যে সীতাপবাদের কথা শুনিলেন। শুনিয়া সভাসদ্গণকে কেবল এই কথা জিজ্ঞাসা করিলেন, "কেমন, সকলে কি এই রূপ বলে ?" সকলে তাহাই বলিল। তথন ধীরপ্রকৃতি রাজা আর কাহাকে কিছু না বলিয়া সভা হইতে উঠিয়া গেলেন। মূর্চ্ছা গেলেন না,—মাথাও কুটিলেন না—ভূমেও গড়াগড়ি দিলেন না। পরে নিভৃত হইয়া কাতরতাশৃন্থা ভাষায় ল্রাত্বর্গকে ডাকাইলেন। ল্রান্থগণ আসিলে, পূর্ব্ববৎ অবিচলিত থাকিয়া, তাহাদিগকে আপন অভিপ্রায় জানাইলেন। বলিলেন, "আমি সীতাকে পবিত্রা জানি—সেই জন্মই গ্রহণ করিয়াভিলাম—কিন্তু এক্ষণে এই লোকাপবাদ! অতএব আমি সীতাকে

<sup>\* &</sup>quot;হা দেবি যজ্ঞ ভূমিসম্ভবে! হা জন্মগ্রহণ পবিত্রিতবস্থয়রে হা নিমি এবং জনক-বংশের আনন্দদাত্রি! হা অগ্নি বশিষ্ঠদেব এবং অক্লম্কতী সদৃশ প্রশংসনীয় চরিতে! হা রামময় জীবিতে! হা মহাবনবাসপ্রিয় সহচরি! হা মধুরভাষিণি! হা মিতবাদিনি! এইরূপ হইয়াও শেষে তোমার অদৃষ্টে এই ঘটল।"
নৃসিংহ বাবুর অমুবাদ।

ত্যাগ করিব।" স্থিরপ্রতিজ্ঞ হইয়া, লক্ষণের প্রতি রাজ্ব আজ্ঞা প্রচার করিলেন, "তুমি সীতাকে বনে দিয়া আইস।" যেমন অন্যান্থ নিত্যনৈমিত্তিক রাজকার্য্যে রাজান্ত্রকেে রাজা নিযুক্ত করেন, সেইরপ লক্ষণকে সীতা বিসর্জ্জনে নিযুক্ত করিলেন। চক্ষে জ্বল, কিন্তু একটিও শোকসূচক কথা ব্যবহার করিলেন না। "মর্মাণি কৃষ্ণতি" ইত্যাদি বাক্য সীতাবিয়োগাশঙ্কায় নহে—অপবাদ সম্বন্ধে। তথাপি তাঁহার এই কটি কথায় কত তঃথই আমরা অনুভূত করিতে পারি! রামায়ণের মূল সচরাচর পঠিত হয় না, এবং এতদংশের অনুবাদও আমরা কোথাও দেখি নাই। অতএব এই স্থল উত্তরাকাণ্ড হইতে উদ্ধৃত এবং অন্ধ্বাদিত করিলাম।

তিন্তিবং তাষিতং শ্রুরা রাঘবং প্রমার্ক্তবং।
উবাচ স্কুদঃ দর্কান্ কথনেত্রদস্তি মান্॥
দর্কেতু শিরসাভূমাবভিবাল্প প্রণম্য চ।
প্রভাচু রাঘবং দীননেবমেত্রসংশয়ঃ॥
শুত্বাত্বাকংকাকুৎস্থ: সর্কেষাংসমুদীতিরিত্রম্।
বিসর্জ্যামাস্তদা বয়্মভান্ শক্রস্থদনঃ।
বিস্ত্ত্য তু স্কুর্কাং বুদ্ধ্যানিশ্চিত্য রাঘবঃ।
সমীপে দান্ত্যাসীন্মিদং বচনমত্রবীং॥
শীজ্মানর সৌমিত্রিং লক্ষ্ণং গুভ লক্ষণং।
ভরতং চ মহাভাগং শক্রক্ষ প্রাজিতং॥

তেতৃ দৃষ্ট্য মুখং তম্প সগ্রহং শশিনং যথা।
সন্ধাগত মিবাদিত্যং প্রভিয়াপরিবর্জিতং ।।
বাপপূর্ণে চ নয়নে দৃষ্ট্য রামস্ত শীমতঃ।
হতশোভং যথা পদ্মমুখ্যীক্ষ্য চ তম্প তে ।।
ততোভিনাদ্যম্বরিতাঃ পাদে রামস্ত মুর্দ্ধতিঃ।
তান্পরিষক্ষ্য বাহভ্যামুখাপ্য চ মহাবলঃ।
আসনেম্বাসতেত্যুক্ত্য ততোবাক্যং জ্বগাদহ ॥
সিভবমেম সর্কাশ্বং ভবস্থোজীবিতং মম।
ভবন্তিক্ষ্রতং রাজ্যং পাল্যামি নরেশ্বরাঃ ॥
ভবন্তঃক্ষ্য শাল্যাপাবৃদ্ধ্যাচ পরিনিষ্টিতাঃ।
সং ভ্রচ মদর্থোয়ময়েইব্যোনরেশ্বরাঃ॥

তথা বদতি কাকুৎস্থে অবধান পরায়ণা:।
উদ্বিমনস: সর্ব্বে কিনু রাজাভিধান্ততি।।
তেষাং সমুপবিষ্টানাং সর্ব্বেষাং দীনচেতসাম্।
উবাচ বাক্যং কাকুৎস্থা মুখেন পরিস্তম্যতা॥
সর্ব্বে শৃণুত ভদ্রস্থামাকুরুধ্বং মনোগুপা।
পৌরাণাং মম সীতায়া যাদৃশী বর্ত্তে কপা॥
পৌরাপবাদ: সুমহান্ তপাজনপদশু চ।
বর্ত্তে ময়িবীভৎসা মম মর্ম্মাণি রুস্ততি॥
অহং কিল কুলে জাত ইক্ষ্মাকুনাং মহাম্মনাম্।
সীতাপি সংকুলেজাতা জনকানাং মহাম্মনাম্॥

অন্তরাত্মা চ মে বেত্তি সীতাং ভদ্ধাং যশন্দিনীম ততো গৃহীত্বা বৈদেহীমযোধ্যামহমাগত:। অয়ং তু মে মহাঝাদঃ শোকশ্চ হৃদি বৰ্ত্ততে॥ পৌরাপবাদ: স্থমহাং স্তথা জনপদন্ত চ। অকী দ্বিয়ন্ত্ৰণীয়তে লোকে ভূতন্ত কন্তচিৎ॥ পতত্যেবাধমালোকান্ যাবচ্ছক প্ৰকীৰ্ত্তিতে। অকীর্ত্তিনিন্দ্যতে দেবৈ:কীত্তিলোকেষু পূজ্যতে॥ কীর্ত্তার্থং তু সমারতঃ সর্কোষাং সুমহাত্মনাম্। অথাহং জীবিতং জহাং বুখাৰা পুৰুষৰ ভা: ॥ অপবাদভয়াম্ভীতঃ কিং পুনর্জনকাত্মজাম। তস্মান্তবন্তঃ পশুত্র পতিতং শোকসাগরে॥ নহি পশ্বাম্যহং ভূতে কিঞ্চিদ্ৰ:খমতোধিকং। সত্বং প্রভাতে সৌমিত্রে স্থমন্ত্রাধিষ্ঠিতং রথং॥ আরুছ দীতামারোপ্য বিষয়াপত্তেদমুৎস্ত । গঙ্গায়াস্তপরে পারে বাল্মীকেন্ত মহাক্সন:॥ আশ্রমোদিবাসঙ্কাশস্তমসাতীরমাশ্রিত:। **उदेवनाश्विद्धाः तप्तर्थं विश्वाः व्रयुनन्तनः ।** শীভ্ৰমাগচ্ছ সৌমিত্তে কুরুষ বচনং মম। নচাম্বিন্ প্রতিবক্তব্যং সীতাং প্রতি কপঞ্চন॥ ভন্মাত্বং গচ্ছসৌমিত্রে নাত্র কার্য্যবিচারণা। অপ্রীতিহি পরামছং হয়ৈতৎ প্রতিবারিতে॥

শাপিতা হি ময়ায়য়ং পাদাভ্যাং জীবনেন চ।
যেষাং বাক্যান্তরে ক্রযুরস্কনেতৃং কপঞ্চন ॥
আহিতানামতে নিত্যং মদভিষ্ট বিঘাতনাং ॥
মানয়স্তত্তবস্তো মাং যদি মচ্ছাশনেস্থিতাঃ।
ইতোক্তনীয়তাং দীতাং কুরুষ বচনং মম ॥\*

 অনুবাদ . তাহার এই মত কথা শুনিয়া রাম, পরম হ:খিতের ভায় য়য়ৼ স্কলকে জিজাসা করিলেন, "কেমন, এই রূপ কি আমাকে বলে ?" সকলে ভূমিতে মন্তক নত করিয়া অভিবাদন ও প্রণাম করিয়া, ছ:খিত রাণবকে প্রত্যুত্তরে কছিল, "এই রূপই বটে—সংশয় নাই।" তখন শত্রুদমন রামচক্র সকলের এই কথা শুনিয়া বয়ক্ত বর্গকে বিদায় দিলেন। বন্ধুবর্গকে বিদায় দিয়া, বুদ্ধিলারা অবধারিত করিয়া সমাপে আসীন দৌবারীককে এই কথা বলিলেন যে, গুভলক্ষণ স্থমিত্রানন্দন লক্ষ্মণকে ও মহাভাগ ভরতকে ও অপরাজিত শক্রয়কে শীঘ্র আন। \* \* \* তাঁহারা রামের মুখ, রাহুগ্রস্ত চক্রের ক্যায় এবং সন্ধ্যাকালীন আদিত্যের ক্যায় প্রভাহীন দেখিলেন। ধীমান্ রামচক্রের নয়নসূগল বাষ্পপূর্ণ এবং মুখ হতশোভ পল্লের স্থায় দেখিলেন। তাঁহারা ওরিত তাঁহার অভিবাদন করিয়া এবং তাঁহার পদ্যুগল মতকে ধারণ করিয়া সকলে সমাহিত হইয়া রহিলেন। রাম অশ্রূপাত করিতে লাগিলেন। পরে বাত্যুগলের ছারা তাঁহাদিগকে আলিক্সন ও উত্থাপন পুর্মক মহাবল রামচন্দ্র তাঁহাদিগকে "আসনে উপবেশন কর", এই বলিয়া কহিতে লাগিলেন, "হে নরেশ্বরগণ! আমার সর্কান্ধ তোমরা; তোমরা আমার জীবন; তোমাদিগের ক্রত রাজ্য আমি পালন করি। তোমরা শাস্তার্থ অবগত; এবং তোমাদের বুদ্ধি পরিমার্জিভ করিষাছ। হে নরেশ্বরগণ, গোমরা মিলিত হ্ইয়া যাহা বলি, তাহার অর্থান্সুদ্রনান কর।" রামচক্র এই কথা বলিলে অবধানপুরায়ণ ল্রাহুগণ, "রাজ্ঞা কি বলেন," ইহা ভাবিয়া উদির্গ্রচিত্ত হইয়া রহিলেন।

তথন সেই দীনচেতা উপবিষ্ট ভাতৃগণকে পরিশুক্ষ মুখে রামচক্স বলিতে লাগিলেন, "তোমাদিগের মঙ্গল হউক! আমার সীতার সম্বন্ধে পৌরজনমধ্যে যেরপ কথা বর্তিয়াছে, তাহা শুন—মন অন্তথা করিও না। জনপদে এবং পৌরজন মধ্যে আমার স্থাহান্ অপবাদ রূপ বীভিৎস কথা রটিয়াছে, আমার তাহাতে মর্ম্মছেদ করিতেছে। আমি মহাল্লা ইক্ষাকুদিগের কুলে জনিয়াছি, সীতাও মহাল্লা জনকরাজান সংকুলে জনিয়াছেন। আমার অহুরাল্লাও জানে যে, যশন্ধিনী সীতা শুক্ষচরিক্রা।

তথন আফি বৈদেহীকে গ্রহণ করিয়া অযোধ্যায় আসিলাম। একণে এই মহান্
অপবাদে আমার হৃদয়ে শোক বর্তিতেছে। পৌরক্ষন মধ্যে এবং জ্ঞানপদে স্থমহান

এই রচনা অতি মনোমোহিনী। রামায়ণের রাম, ক্ষত্রিয়, মহোজ্জ্বলকুলসম্ভূত মহাতেজস্বী। তিনি পৌরাপবাদ শ্রেবণে হৃদ্বিদ্ধ সিংহের স্থায়
রোষে ছংখে গর্জন করিয়া উঠিলেন। ভবভূতির রামচন্দ্র তৎপরিবর্তে
ত্রীলোকদের মত পা ছড়াইয়া কাঁদিতে বসিলেন। তাঁহার ক্রেন্দনের
কিয়দংশ পূর্বেই উদ্ধৃত করিয়াছি। রামায়ণের সঙ্গে তুলনা করিবার জ্বন্থ অবশিষ্টাংশও উদ্ধৃত করিলাম।

রাম। হা কষ্টমতিবীভৎসকর্মা নৃশংসোম্মিগংবৃতঃ
শৈশবাৎ প্রভৃতি পোষিতাং প্রিয়াং
সৌজ্লাদপুপগাশয়ামিমাম্।
ছল্মনা পরিদলামি মৃত্যুবে
সৌনিকো গৃহশকুস্তিকামিব॥
তৎকিমম্পর্শনীয়ঃ পাতকী দেবীং দৃষ্যামি।
(সীতায়াঃ শিরঃ স্বৈর্মুল্ময্য বাহুমাকর্ষণ্)

অপবাদ হইয়াছে। লোকে যাহার অকীত্তিগান করে, যাবৎ সেই অকীত্তি লোকে প্রকীত্তিত হইবে, তাবৎ সে অধম লোকে পতিত পাকিবে। দেবভারা অকীত্তির নিন্দা করেন, এবং কীত্তিই সকল লোকে পৃজনীয়া। সকল মহাত্মা ব্যক্তিদের যত্ন কীত্তিরই জন্ত। হে পুরুষষভিগণ, আমি অপবাদভয়ে তীত হইয়া জীবন ত্যাগ করিতে পারি, তোমাদিগের ত্যাগ করিতে পারি, সীতার ত কথাই নাই।

অতএব তোমনা দেখ, আমি কি শোকসাগরে পতিত হইয়াছি! আমি ইহার অধিক হৃঃথ জগতে আর দেখি না। অতএব হে সৌমিত্রে! তৃমি কলা প্রভাতে স্ময়াধিষ্টিত রণে সীতাকে আরোপণ করিয়া স্বয়ং আরোহণ করিয়া, তাঁহাকে দেশাস্তরে ত্যাগ করিয়া আইস। গঙ্গার অপর পারে তমসা নদীর তীরে মহাস্মা নালীকি মুনির স্বর্গজ্ল্য আশ্রম, হে রঘুনন্দন! সেই বিজনদেশে তৃমি ইইাকে ত্যাগ করিয়া শীঘ্র আইস,—আমার বচন রক্ষা কর—সীতা পরিত্যাগ বিষয়ে তৃমি ইহার প্রতিবাদ কিছু করিও না। অতএব হে সৌমিত্রে! যাও—এবিষয়ে আর কিছু বিচার করিবার প্রয়োজন নাই। তৃমি যদি ইহার বারণ কর, তবে আমার পরমা-প্রীতিকর হইবে। আমি চরণের স্পর্শে এবং জীবনের হারা তোমাদিগকে শপধ করাইতেছি, যে ইহাতে আমাকে অমুনয় করিবার জন্ম কোনরূপ কোন কথা বলিবে, আমার অভীষ্টহানি হেতৃক তাহার শক্র থ্যাতি নিত্য বর্ত্তিবে। যদি আমার আজ্ঞাবহ পাকিয়া, তোমরা আমাকে সন্মান করিতে চাও, তোমরা তবে আমার বচন রক্ষা কর, অন্ধ সীতাকে লইয়া যাও।

## অপূর্বকর্ম্মচাণ্ডালময়ি মুধ্মে বিমূঞ্মাম্। শ্রিতাসিচন্দনভাস্ত্যা দুবিপাকং বিষক্রমম্॥

উখায়। হস্ত বিপর্যান্ত: সম্প্রতি জীবলোক: পর্যাবণিতং জীবিতপ্রয়োজনং রামশ্র শৃন্তমধুনা জীর্ণারণ্যং জগৎ অগার: সংসার: কষ্টপ্রায়ং শরীরম্ অশরণোন্মি কিংকরোমি ক। গতি:। অথবা।

> ছঃখ্যাংবেদনাথ্যৈর রামেটেতভামাছিতম্ মর্ম্মোপথাতিভিঃ প্রাশৈর্বজ্ব কীলায়িতংস্থিরৈঃ।

হা অধ অক্ষতী হা ভগবস্থো বশিষ্ঠবিশ্বামিত্রো হা ভগবন পাবক হা দেব ভূতধাত্রি হা তাত জনক হা তাত হা মাতর: হা পরমোপকারীন্ লক্ষাধিপতে বিভীষণ হা প্রিয়স্থ স্থগ্রীব হা সৌম্য হন্মন হা স্থি ত্রিজ্ঞটে মুধিতাস্থ পরিভূতাস্থ রাম হতকেন অথবা কশ্চতেধামহ্মিদানীমাহ্বানে।

তেহি মতে মহাস্থানঃ স্কৃতত্বন হ্রাত্মনা। ময়াগৃহীতনামানঃ স্পৃত্ত ইব পাণনা॥

যোহম্

বিস্নস্ভাত্ত্বসি নিপত্য লব্ধনিদ্রা মুন্মুচ্য প্রিয়গৃহিণীং গৃহস্ত শোভাম্॥ আতঙ্কগুরিতকঠোরগর্ভগুব্বীং ক্রব্যান্ড্যো বলিমিব নিম্নণঃ ক্ষিপামি॥

সীতায়াঃ পানে) শিরসিক্স। দেবি দেবি অয়ং পশ্চিমন্তে রাম্ভ শিরসাপাদপঙ্কলা-স্পূর্ণঃ

ইতি রোদিতি।•

<sup>•</sup> হায় কি কট ! নির্ন্তরে মত, কি য়ণাজনক কম্মই করিতে প্রবৃত্ত হইয়াছি ! বাল্যাবস্থা হইতে বাঁহাকে প্রিয়তমা বলিয়া প্রতিপালিত করিয়াচি; যিনি গাচ প্রশার বশতঃ কোন রূপেই আপনাকে আমা হৃততে তির বোধ করেন না, আজি আমি সেই প্রিয়াকে, মাংস বিজ্রী যেমন গৃহপালিতা পক্ষিণীকে অনায়াসে বধ করে, সেই রূপ ছপ ক্রমে করাল কাল গ্রাসে নিপাতিত করিতে প্রবৃত্ত ইইয়াছি। অতএব পাতকী স্তরাং অপ্শৃত্ত অমি দেবীকে আর কেন কলজিত করি ? (ক্রমে ক্রমে সীজার মন্তক আপনার বক্ষঃস্থল হইতে নামাইয়া বাহু আকর্ষণ পূর্ব্বক) অয়ি মুর্ব্বে! এ অভাগাকে পরিত্যাগ কর। আমি অদৃষ্ঠচর এবং অক্ষতপূর্ব পাপ কর্ম করিয়া চণ্ডালত প্রাপ্ত ইইয়াছি! হায়! তুমি চন্দন-বৃক্ষ প্রমে এই ভয়ানক বিষর্ক্ষকে ক্রেক্শেণেই) আশ্রম করিয়াছিলে ? (উঠিয়া) হায়, এক্ষণে জীবলোক উচ্ছিয় হইল। রামেরও আর জীবিত পাকিবার প্রয়োজন নাই। এক্ষণে পৃথিবী শৃক্স এবং জীর্ণ

ইহার অনেক গুলিন কথা সকরুণ বটে, কিন্তু ইহা আর্য্যবীর্য্যপ্রতিম মহারাজা রামচন্দ্রের মুখ হইতে নির্গত না হইয়া, আধুনিক কোন বাঙ্গালী বাবুর মুখ হইতে নির্গত হইলে উপযুক্ত হইত। কিন্তু ইহাতেও বিভাসাগর মহাশয়ের মন উঠে নাই। তিনি সীতার বনবাসের দ্বিতীয় তৃতীয় পরিচ্ছেদে আরও কিছু বাড়াবাড়ি করিয়াছেন। তাহা পাঠ কালে রামের কান্না পড়িয়া আমাদিগের মনে হইয়াছিল যে, বাঙ্গালীর মেয়েরা স্বামী বা পুক্রকে বিদেশে চাকরি করিতে পাঠাইয়া এইরূপ করিয়া কাঁদে।

ভবভূতির পক্ষে ইহা বক্তব্য যে, উত্তর চরিত নাটক; নাটকের উদ্দেশ্য হুচ্চিত্র; রামায়ণ প্রভৃতি উপাখ্যান, কাব্যের # উদ্দেশ্য ভিন্ন প্রকার। সে উদ্দেশ্য কার্য্য পরস্পরায় সরস বিবৃতি। কে কি করিল, তাহাই উপাখ্যান কাব্যে লেখকেরা প্রতীয়মান করিতে চাহেন, সে সকল কার্য্য করিবার সময়ে

অরণ্য সূদৃশ নীরস বোধ ইইতেছে। সংসার অসার ছইয়াছে। জীবন কেবল ক্লেশের নিদান স্বরূপ বোধ হইতেছে। হায়! এতদিনে আশ্রয় বিহীন হইলাম। এখন কি করি, (কোপায় যাই) কিছুই স্থির করিতে পারিতেছি না (চিস্তা করিয়া) উ:! আমার এখন কি গতি হইবে ? অণবা (সে চিস্তায় আর কি হইবে ?) যাবজ্জীবন ছ:খভোগ করিবার নিমিত্রই (হতভাগ্য) রামের দেহে প্রাণবায়ুর সঞ্চার হইয়াছিল, নতুবা নিজ জীবন পর্যাস্তর কেন বজের স্তায় মশ্মতেদ করিতে থাকিবে ? হা মাতঃ অক্সতি! হাভগবন বশিষ্ঠদেব ! হা মহাত্মন বিশামিতা! হাভগবন অগ্নে! হা নিখিল ভূত ধাত্রি ভগবতি !' হা বস্তম্ধেরে তাত জনক ৷ হা পিতঃ (দশরণ) ৷ হা কৌশল্যা প্রভৃতি মাতৃগণ! হা প্রমোপকারিন লঙ্কাপতি বিভীষণ! হা প্রিয়বন্ধো স্থাব! হা সৌমা হন্মন! হা স্থি ত্রিজটে! আজি হতভাগা পাপিষ্ঠ রাম েশাদিগের স্বনাশ (স্ক্সাপ্হরণ) এবং অব্যাননা করিতে প্রবৃত্ত হইয়াছে। (চিন্তা করিয়া) এই হতভাগ্য এখন তাঁহাদিগের নামোল্লেখ করিবারও উপবৃক্ত নছে। কারণ, এই পাপাত্মা ক্লতত্ম পামর কেবল সেই সকল মহাত্মাদিগের নাম গ্রহণ করিলেও পাপ ম্পর্শ হইবার সম্ভাবনা। যেহেতুক আমি দুঢ়বিশ্বাস বশতঃ বক্ষস্থলে নিজিতা প্রেয়নীকে স্বপ্নাবস্থায় উদ্বেগ বশতঃ ঈষং কম্পিত গর্ভভৱে মন্থরা দেখিয়াও অনায়াদেই উন্মোচন পূর্ব্বক নির্দয় হৃদয়ে মাংসাশী রাক্ষসদিগকে উপহারের স্থায় নিক্ষেপ করিতে সমর্থ হইয়াছি। (সীতার চরণদ্বয় মন্তকদারা গ্রহণ পূর্ব্বক) দেবি! দেবি! রামের দারা তোমার পদপক্ষকের এই শেষ স্পর্ণ হইল! (এই বলিয়া রোদন করিতে नाशित्नन)।

আলকারিকেরা রামায়ণকে কাব্য বলেন না—ইতিহাস বলেন।

কে কি ভাবিল, তাহা স্পঠীকৃত করিবার প্রয়োজনই তাদৃশ বলবৎ নহে।
কিন্তু নাটকে সেই প্রয়োজনই বলবৎ। নাটককারের নিকট আমরা নায়কের
ফাদয়ের প্রকৃত চিত্র চাহি। স্কুতরাং তাঁহাকে চিত্তভাব অধিকতর স্পঠীকৃত
করিতে হয়। অনেক বাগাড়ম্বর আবশ্যক হয়। কিন্তু তথাপি উত্তর
চরিতের প্রথমান্ধের রামনিলাপ মনোহর নহে, সে কথাগুলিন বীরবাক্য
নহে—নবপ্রেম-মৃগ্ধ অসারবান যুবকের কথা।



## প্রথম পরিচ্ছেদ

ানেকে বলেন যে, মহুয়োর জ্ঞানের উন্নতি আছে, নীতির উন্নতি নাই।\* বিজ্ঞান দিন দিন কত নৃতন তত্ত্বের আবিষ্ক্রিয়া করিতেছে, কিন্তু নীতিশাস্ত্র কোন নৃতন কথা কহিতে পারে না। দূরবীক্ষণ সহযোগে গগনচর অসংখ্য জ্যোতিষ্কমগুলের আকৃতি প্রকৃতি নির্ণীত হইতেছে, অণুবীক্ষণ সহকারে জলবিন্দুস্থিত কোটি কোটি কীটাণুগণের জীবনযাত্রা পর্য্যবেক্ষিত হইতেছে, উচ্চ হইতে উচ্চতর নৈসর্গিক নিয়ম নিরূপণ দারা সমুদায় বিশ্ব ব্যাপার সম্বন্ধ ঘটনা মালা বলিয়া প্রতীত হইতেছে; আড়াই শত বৎসরের পূর্কে বিজ্ঞানের যে রূপ অবস্থা ছিল, এক্ষণে তাহা হইতে কত বিভিন্ন হইয়াছে। গতি, আলোক, তড়িৎ, তাপ, শব্দ প্রভৃতি পদার্থ নবীন ভাব ধারণ করিয়াছে; জ্যোতিষ, রসায়ন, শারীরতত্ত্ব ও সমাজতত্ত্বে কত অভিনব সত্য উদ্রাবিত হইয়াছে। কিন্তু তিন হাজ্ঞার বৎসর পূর্ব্বে অপেক্ষাকৃত অসভ্য য়িহুদী ব্যবস্থাপক মুসা যে সকল নীতি বিষয়ক উপদেশ দিয়াছেন, সভ্যতাভিমানী ইউরোপবাসীরা তাহা অপেক্ষা কি অধিক দিতে পারেন গ আর যে ভারতবর্ষকে উপধর্মসঙ্কুল বলিয়া তাঁহারা ঘুণা করেন, সে ভারতবাসী মন্থ ও বৃদ্ধ প্রাচীনকালে যেরূপ স্থুনীতির নিয়ম সংস্থাপন করিতে যত্ন পাইয়াছেন, তদতিরিক্ত তাঁহারা কি জ্বানেন ? যদি মত পরিত্যাগ করিয়া চরিত্র পর্য্যবেক্ষণ করা যায়, তাহা হইলে কি ইদানীস্তন কালীন সভ্যক্ষাতি-

<sup>\*</sup> স্থাসিদ্ধ প্রাবৃত্তবিৎ বক্স "সভ্যতার ইতিহাস" নামক গ্রন্থে এই মত সমর্থন করিতে চেষ্টা পাইয়াছেন।

দিগকে অন্যাপেক্ষা সচ্চরিত্র বোধ হয় ? যাঁহারা ইউরোপ ও আমেরিকার মন্তপায়িতা, অর্থলোভ, ইন্দ্রিয়স্থাসক্তি ও স্বার্থপরতার প্রতি দৃষ্টি করিয়াছেন, তাঁহারা কখনই একথা স্বীকার করিবেন না, তাঁহারা বর্ত্তমান কালের সভ্যনামগর্বিত সমাদ্র সমূহে ভীষণমূর্ত্তি দরিক্রতার প্রবলতা ও দীনা হীনা নিরূপায়া অবলাকুলের ত্রবক্তা দেখাইয়া উন্নতপদবী-বিশিষ্ট শুভ্রকান্তি মহাত্মাগণের নৈতিক অনুন্নতি প্রতিপন্ন করিতে চেষ্টা পান। তাঁহারা বলেন, যেখানে একদিকে কতকগুলিন লোকে অতুল ঐশ্বর্যভোগে জগতীতলক্ত্র সমস্ত উপাদেয় পদার্থে পরিবেষ্টিত রহিয়াছে, আর অন্ত দিকে "হা অন্তর্ম, হা বস্ত্র" করিয়া- অসংখ্য বৃদ্ধিজীবী জীবে কষ্টপ্রান্তে কথঞ্চিতরূপে দিনপাত করত অকালে কালের করাল কবলে কবলিত হইতেছে; সেখানে কখনই সম্পন্ন ব্যক্তিদিগের কর্তব্যক্তান অন্তদেশীয়দিগের অপেক্ষা অধিক নাই।

মন্তুষ্মের নীতিবিষয়ে উন্নতি হইয়াছে কি না এবং সভ্যতাবৃদ্ধির সঙ্গে সঙ্গে কি রূপ নৈতিক পরিবর্ত্তন ঘটিতেছে, আমর। এই প্রস্তাবে মীমাংসা ক্রিতে যত্ন করিব; কভদুর কৃতকার্য্য হইব, সাহস করিয়া বলিতে পারি না।

মনুষ্যের আদিমকালের অবস্থা আমরা কিছুই জানি না। ভ্তত্ববিৎ পণ্ডিতেরা বিবেচনা করেন, অন্যুন লক্ষ বর্ষ নরজাতি অবনীমণ্ডলে প্রাহভূতি হইয়াছে: কিন্তু এই বিস্তীর্ণ সময়ের মধ্যে আমরা কেবল কোন কোন দেশের শেষ তিন চারি হাজার বৎসরের ইতিহাসের কিয়দংশ মাত্র অবগত আছি। যদি এই অল্পকালের মধ্যে বিশেষ নৈতিক উন্নতি প্রত্যক্ষীভূত না হইয়া থাকে, তাহা হইলে যে নীতি ব্যয়ে লক্ষ বৎসরে কিছুমাত্র উন্নতি হয় নাই, এ প্রকার উক্তি যুক্তিযুক্ত বোধ হয় না ; কিন্তু কেহ কেহ বলিতে পারেন, প্রায় সকল দেশেই জনপ্রবাদ আছে যে, পূর্ব্দকালে লোকে অপেক্ষাকৃত ধার্মিক ছিল, আমাদিগের দেশীয় সত্যযুগ এবং যবন ও রোমক জ্বাতির স্বর্ণযুগ প্রাচীনদিগের নীতিশ্রেষ্ঠতা বিষয়ে সাক্ষ্য প্রদান করিতেছে। औष्टोन-দিগের ধর্মপুস্তকেও বলে, প্রথমে মনুয়্য নিষ্পাপ ছিল, পরে শয়তানের কুহকে পড়িয়া পাতকপকে পতিত হইয়াছে। এইরূপ ভিন্ন ভিন্ন জাতির পুরাতন গ্রন্থপ্র স্থাতীত হইতে পারে থে, কালসহকারে নরজ্ঞাতির নৈতিক অবনতি হইতেছে। এ বিষয়ে আমাদিগের উত্তর এই যে, স্বভাবতঃ পিতা মাতা এবং বৃদ্ধগণের প্রতি মানবগণের যথেষ্ট ভক্তি আছে, আপনাদিগের সমবয়স্ক চপল-স্বভাব যৌবনোম্মত্ত ব্যক্তিদিগের অপেক্ষা তাহাদিগকে সচ্চরিত্র দেখিয়া প্রাচীনদিগকে অপেক্ষাকৃত ধার্মিক বলিয়া অনেকের ভ্রম জ্বন্মিতে পারে; বিশেষতঃ সমকালীন লোকদিগকে যেমন পাপে লিপ্ত দেখিতে পার, অতীত-কালের বিষয়ে জ্ঞান না থাকাতে পূর্ব্বকালস্থ লোকেরা সেরূপ পাপে লিপ্ত ছিল, পুরাবৃত্তানভিজ্ঞ ব্যক্তিগণ ভাবিতে পারে না। আমরা বর্ত্তমান কাল ও সমীপস্থ পদার্থের প্রতি অসস্তুষ্ট, কারণ তাহাদিগের দোষ পদে পদে লক্ষিত হয়; কিন্তু দূরস্থ ও অজ্ঞাত বস্তুচয় আমাদিগের নিকট রমণীয় মূর্ত্তি ধারণ করে। এজক্মই আমরা পদতলস্থ শ্যামল শস্তক্ষেত্র পরিত্যাগ করিয়া অস্পষ্ট বিজন বন্ধুর তুঙ্গগিরি-শৃঙ্গের প্রতি দৃষ্টি করি। এজক্মই আমরা স্থে-তৃঃখ-মিশ্রিত বর্ত্তমান জীবনপ্রবাহ পরিহারার্থে শ্বৃতিপথে বাল্যকালাভিমুখে গমন করি, এবং আশার সাহায্যে অজ্ঞেয় ভবিতব্যবত্মে ধাবিত হই। এজক্মই লোকে অন্ধতমসাবৃত অলক্ষ্য অতীত প্রদেশে সত্য বা স্বর্ণযুগ বিরাজ্ঞ্মান দেখে। এজক্মই তৃঃখময় কলির অবসানে ভারত্বাসীগণ পুনরায় সত্যযুগের আবির্ভাব এবং য়িহুদী ও খ্রীষ্টান সম্প্রদায়িরা "মিলিনিয়ম" কল্পনা কবিয়াছেন।

অতি প্রাচীনকালে মনুষ্যের যে অতীব হীনাবস্থা ছিল, যাঁহারা "ডারউইন্
ও ওয়ালেস্" সাহেবের মতাবলম্বী, তাঁহারা অবশ্যই স্বীকার করিবেন। \*
যদি নর ও বানর উভয় জাতিই এক বংশজাত হয়, তাহা হইলে মানব কুলের
যে নীতিবিষয়ে উন্নতি হইয়াছে, সন্দেহ নাই। কিন্তু এই বিজ্ঞানবেকুপ্রিয়
দিগন্তপ্রসারী মত সত্য হউক বা মিথ্যা হউক, পুরাতন জনশ্রুতি, অসভ্য
জাতিদিগের বর্ত্তমানাবস্থা, এবং বিগত ত্রিসহস্র বর্ষের ইতিবৃত্ত পর্য্যালোচনা
করিলে সভ্যজ্ঞাতিগণ যে অপেক্ষাকৃত স্থনীতিসম্পন্ন হইয়াছে, স্পষ্ট প্রতীতি
হইবে।

রামায়ণ পাঠে জ্ঞানা যায় যে, পূর্ব্বকালে আমাদিগের দেশে নরবলি প্রচলিত ছিল। ক পরে যখন বিবেচনা হইল যে, "অহিংসাই পরম ধর্ম" তখন

ডারউইন ও ওয়ালেস উভয়েই পরিণামবাদা। ইঁহাদিগের মতে অবস্থা ভেদে
ক্রমে ক্রমে অল্পল পরিবর্ত্তন ঘটিয়া কাল সহকারে ইতর জয় হইতে উচ্চতর জীব
সকল উৎপল্ল হইয়াছে।

<sup>†</sup> বালকাণ্ড রামায়ণ, ৬১ ও ৬২ সর্ব, শুনংশেপের উপাখ্যান দেখ। করেকটী শোক্ষাত্র এখানে উদ্ধৃত হুইল।

এতব্বিনের কালেতু অযোধ্যাপতি র্মহান। অম্বরীয় ইতি খ্যাতো ষষ্ট্রং সমুপচক্রমে।

কি আমাদিগের পূর্ব্ব পুরুষগণ নীতি বিষয়ে উন্নতির পথে এক পদ অগ্রসর হন নাই ? মহাভারতে প্রকটিত আছে, আদিমকালে ইন্দ্রিয়তৃপ্রিসংক্রাম্ভ স্বেচ্ছাচারিতা সৎকার্য্য বলিয়া পরিকীর্ন্তিত হইত; কোন স্বন্ধাতীয় পুরুষে বাসনা প্রকাশ করিলে তাঁহাকে সম্ভুষ্ট করাই নারীগণের প্রধান ধর্ম ছিল। পরে যখন শ্বেতকেতুর ধর্ম্মবৃদ্ধি প্রভাবে সতীত্বের সৃষ্টি হইল, তখন কি আর্য্যগণ নৈতিক উন্নতিসোপানে কিয়দ্দুর উদ্ধগামী হন নাই !\* শক্র-

তন্ত বৈ যজমানত পশুমিক্রোজহার হ।
প্রণষ্টেতু পশৌ বিপ্রো রাজ্ঞানমিদমব্রবীৎ॥
পশুরভ্যাহ্নতো রাজন্ প্রণষ্টত্তব হুর্ণয়াৎ।
অরক্ষিতারং রাজানং দ্বন্তি দোষা নরেশ্বর
প্রায়শ্চিত্রং মহদ্ব্যেতংনরং বা পুরুষর্যত।
আনমন্ত্র পশুংশীদ্রং যাবৎ কর্ম প্রবর্ততে॥

এই কালে অম্বরীষ নামে খ্যাত মহান অষোধ্যাধিপতি যজ্ঞারম্ভ করিয়াছিলেন। সেই যজ্ঞের পশু ইন্দ্র হরণ করিলেন। সে পশু অপহৃত হইলে বিপ্রে রাজাকে বলিলেন, "রাজ্ঞন্, তোমার ছুনীতি নিমিত্ত সংগৃহীত পশু অপহৃত হইয়াছে। হে নরেশ্বর, রক্ষাকার্য্য পরাল্পুখ রাজাকে দোম সকল নষ্ট করে। কর্মো প্রবৃত্ত হইতে হইতে, হে প্রুষ্থভা, হয় সেই পশুকে নতুবা মহৎ প্রায়ন্তিত্ত শ্বরূপ কোন নরকে শীঘ্র আনরন কর।

অনারতাঃ কিল পুরা স্ত্রিয় আসন্ বরাননে কামচারবিহারিপ্যঃ স্বতন্ত্রাশ্চারহাসিনি॥
তাসাং ব্যুক্তরমাণানাংকৌমারাৎস্ক্তগেপতীন্
না ধর্ম্মাহত্ত্রারোহে সহিধর্মঃ পুরাতবং॥
প্রমাণদৃষ্টোধর্ম্মোহয়ং পৃজ্ঞাতে চ মহর্ষিভিঃ।
উত্তরের চ রজ্ঞাকস্বস্থাপি পৃজ্ঞাতে॥
স্ত্রীণামকগ্রহকরঃ স হি ধন্মঃ সনাতনঃ।
অন্মিংস্কলোকে ন চিরান্মর্য্যাদেয়ংশুচিন্মিতে।
স্থাপিত। যেন যন্মাচ্চ তন্মে বিভরতঃ শৃথু।
বভ্বোদ্দালকো নাম মহর্ষিরিতি নঃ শ্রুত্রম্।
শ্রেতকেতুরিতি খ্যাতঃ প্রস্ত্রা ভবন্মনিঃ॥
মর্য্যাদেয়ং ক্রতা তেন ধর্ম্মা বৈ শ্বেতকেতুনা।
কোপাৎ কমলপত্রাক্ষি যদর্যগ্রেংনিবাধ মে॥

বিনাশের অনেক প্রশংসা রামায়ণ মহাভারত প্রভৃতিতে দেখা যায়; কিন্তু "যেমন চন্দন বৃক্ষ ছেদনকালেও ছেদনকারীকে স্থান্ধ দান করে, তেমনি সাধুব্যক্তি মরণকালেও প্রাণাপহারক অপকারকের উপকার করেন," এই মহাবাক্য যখন সত্য বলিয়া পরিগৃহীত হইল, তখন কি পূর্ব্বাপেক্ষা কিঞ্চিন্মাত্র সুনীতি বৃদ্ধি হয় নাই ?

খেতকেতোঃ কিল পুরা সমক্ষংমাতরংপিতৃ:।
ক্রাহ ব্রাহ্মণঃ পাণো গচ্ছাব ইতি চাব্রবীং॥
ঋষিপুত্রক্ততঃ কোপং চকারামর্যচোদিতঃ।
মাতরং তাং তথা দৃষ্ট্রা খেতকেতৃত্ববাচ হ।
মা তাত কোপং কার্বাস্থমেষ ধর্মঃ সনাতনঃ।
অনারতা হি সর্কেষাং বর্ণানামঙ্গনা ভ্বি।
যথা গাবঃ স্থিভান্তাত স্বে স্বে বর্ণে তথা প্রক্রাঃ॥
ঋষি পুত্রহ্ব তং ধর্মঃ খেতকেতৃন চক্ষমে।
চকারচৈব মর্য্যাদা মিমাং ক্রীপুংসয়োর্ভ্বি॥
মান্থবেদু মহাভাগে নত্বেবান্তেম্ ক্রম্থ।
তদা প্রভৃতি মর্য্যাদা স্থিতেয় মিতি নঃ শ্রুত্ম্॥
ব্যুচ্চরস্ক্যাঃ পতিং নার্য্যা অন্ত প্রভৃতি পাতকং।
ক্রণহত্যাসমং ঘোরং ভবিষ্যত্যস্থবহ্ম॥

১২২ অধ্যায়। আদিপর্বা। মহাভারত।

হে সুমুখি চারুহাসিনি, প্রকালে স্ত্রীলোকেরা অরুদ্ধ, স্বাধীন ও স্বচ্ছলবিহারিণী ছিল। পতিকে অতিক্রম করিয়া পুরুষান্তরে উপগতা হইলে তাহাদের অধর্ম হইত না, পূর্বকালে এই ধর্ম ছিল। ইহা প্রামাণিক ধর্ম, ঋষিরা এই ধর্ম মান্ত করিয়া থাকেন. উত্তর মেরু দেশে অস্তাপি এই ধর্ম মান্ত ও প্রচলিত আছে। এই সনাতন ধর্ম স্ত্রীদিগের পক্ষে অত্যন্ত অমুকূল। যে ব্যক্তি যে কারণে লোকে এই নিয়ম স্থাপন করিয়াছেন, তাহা বিস্তারিত কহিতেছি, শুন। শুনিয়াছি, উদ্দালক নামে মহর্ষি ছিলেন, খেতকেতু নামে তাঁহার এক পুত্র ছিলেন সেই খেতকেতু যে কারণে কোপাবিষ্ট হইয়া এই ধর্মপুক্ত নিয়ম স্থাপন করিয়াছেন তাহা শুন। একদা উদ্দালক খেতকেতু ও খেতকেতুর জননী তিন জনে উপবিষ্ট আছেন। এমত সময়ে এক রাহ্মণ আসিয়া খেতকেতুর মাতার হল্ত ধরিলেন এবং এস যাই বলিয়া একান্তে লইয়া গেলেন। ঋষিপুত্র এইরূপে জননীকে নীয়মানা দেখিয়া সন্থ করিতে না পারিয়া জ্বতান্ত কুপিত হইলেন। উদ্দালক খেতকেতুকে কুপিত দেখিয়া কহিলেন, বৎস, কোপ করিও না, এ সনাতন ধর্ম। পৃথিবীতে সকল বর্ণেরই স্ত্রী অরক্ষিতা। গোন্ধাতি যেমন সচ্ছন্দ

প্রাচীনকালে যে সর্ব্বদেশে নরবলি প্রদত্ত হইত, তাহার অণুমাত্র সংশয় নাই। ফিনিসীয়া, কার্থেজ, গ্রীস্, য়িহুদী ভূমি, ইংলগু এবং ভারতবর্ষের বিষয়ে ইহার অনেক প্রমাণ পাওয়া যায়। অন্তাপি এতদ্দেশস্থ অসভ্য-জাতিদিগের মধ্যে এ কুপ্রথা চলিত আছে। যখন আমেরিকা আবিষ্কৃত হয়, সেখানেও এই নৃশংস ব্যাপার প্রচুর পরিমাণে লক্ষিত হইয়াছিল। আমাদিগের অনুমান হয়, যাহারা নরবলি প্রদান করিত, তাহারা কোন না কোন সময়ে নরমাংসাশী ছিল; কারণ নরমাংস স্থুখাতা বলিয়া বোধ না হইলে কখনই দেবতাগণের সম্ভোষ সাধনার্থে তাহা দিতে প্রথমে প্রবৃত্তি হইত না। এখনও অনেক অসভা জনপদে নরমাংস-ভক্ষণ চলিতেছে। এতদ্দেশীয় গ্রন্থনিচয়ে যে রাক্ষসদিগের উল্লেখ দৃষ্ট হয়, তাহারা, বোধ হয়, এইরূপ মানবভোজী ছিল। এই সমুদায় পর্য্যালোচনা করি**লে স্প**ষ্ট প্রতীতি জন্মে যে, হ্যাদিকালে মমুস্থাগণ হাত্য লোককে আপনার আয়ত্ত করিতে পারিলে তাহাকে মারিয়া আহার করিত। এই রাক্ষ্স বংশে বর্তমানকালস্থ সভ্য-জাতিগণ জন্মগ্রহণ করিয়াছেন ভাবিলেই, তাঁহারা নীতি বিষয়ে কত উন্নত হইয়াছেন, কতক দূর অনুভূত হইবে। ইহাঁদিগের যে রূপ দয়া দাক্ষিণ্য, আচার ব্যবহার, ভাহাতে ইহাঁদিগকে মুক্তকণ্ঠে দৈত্যকুলের প্রহলাদ বলিতে হয় ৷

অনেক অসভ্যক্তাতিদিগের মধ্যে কেহ সভীষ্ব ধর্ম কাহাকে বলে, জানে না। যদি বর্ত্তমান কালীয় সভ্যজাতিদিগের পূর্ব্বপুরুষণণ তাদৃশ দশাপম এক কালে ছিলেন, এই মতটা প্রামাণ্য হয়, তাহা হইলে তাঁহাদিগের অনেক নৈতিক উন্নতি হইয়াছে, স্ফাকার করিতে হইবে; কারণ তাঁহাদিগের ধর্মেবল, কোন নারীর বিষয়ে মনে মনে অসৎ ইচ্ছা করাও পাপ।

অসভ্যজ্ঞাতিগণ অন্মজ্ঞাতীয় লোকদিগকে শত্রুজ্ঞান করে, এবং শত্রুবধ করাকে পুণ্য ভাবে। সভ্যজ্ঞাতিগণমধ্যে এই ভাব অনেক দূর তিরোহিত

বিহার করে, নহয়েরাও সেইরপে স্থাস্থাবেশে বিহার করে। ঋষিপুত্র স্থাতকেতৃ সেই ধর্ম স্থাকরিতে না পানিয়া পৃথিবীতে স্ত্রী পুরুষের সম্বন্ধে এই নিয়ম স্থাপন করিয়াছেন। হে মহাভাগে, আমরা ভনিয়াছি, তদবধি এই নিয়ম মহায় জাতির মধ্যে প্রচলিত আগে; কিন্তু অন্যাং জন্তুদিগের মধ্যে নহে। অতঃপর যে নারী পতিকে অতিক্রম করিবেক, তাহার ক্রণ হত্যার সমান অংখ্যানক ঘোর পাতক জানিবেক।

ঈশ্বরচন্দ্র বিস্থাসাগর কর্তৃক অমুবাদিত।

হইয়াছে। থ্রীষ্টধর্মাবলম্বীগণ অন্ততঃ মুখেও বলিবেন, "সকল মন্তুম্থাই পরমেশ্বরের সন্তান, আমরা সকলেই এক পিতার পুল্র, আমরা সকলেই লাতা, পরস্পারের প্রতি গ্রীতি করা আমাদিগের কর্ত্তব্য।" কার্য্যে যাহা হউক, এরূপ মিষ্ট কথা শুনিলেও কর্ণ জুড়ায়—এরূপ মত প্রকাশ অনেক নীতিবিষয়ক উন্নতির নিদর্শন। যথার্থপক্ষে ইহাও বলা উচিত যে, ইউরোপ ও আমেরিকা খণ্ডে অনেক মহাত্মা আছেন, যাঁহারা পরোপকার বতে নিয়ত ব্রতী রহিয়াছেন, যাঁহারা ধর্মভেদ, বর্ণভেদ, জাতিভেদ না দেখিয়া চিরজীবন মানববংশের মঙ্গল চেষ্টা করিতেছেন।

অসভ্য জাতিগণ যাহাদিগকে আহার না করে বা মারিয়া না ফেলে, তাহাদিগকে দাস করিয়া রাখে। প্রাচীন হিন্দু, গ্রীক, রোমক প্রভৃতি সভ্য জাতিও দাসত অবৈধ জ্ঞান করেন নাই। আরিষ্টট্ল্ ও মন্তু দাসত্বকে নীচ জাতির স্বাভাবিক অবস্থা বিবেচনা করিয়াছেন। ভারতবর্ষীয় শৃদ্র, গ্রীসের "হেলট," রোমের "গ্লাডিয়েটর," সমাজের দাস ঝরূপ ছিল, তাহারাই উচ্চ শ্রেণীস্থ জনগণের সেবা শুশ্রাষা করিত। অন্সের কথা দূরে থাকুক, সেণ্ট পল নামক বিখ্যাত খ্রীষ্টধর্ম প্রচারক অসামাশ্র ধীশক্তি-প্রভাবেও দাসত্ব যে নীতিবিক্লদ্ধ, ইহা বুঝিতে পারেন নাই; কিন্তু জ্ঞানরূদ্ধির সহকারে অল্পদিন হইল এই নীতি বিষয়ক প্রতায়টী সভাজাতিদিগের মধ্যে জন্মিয়াছে যে. মুম্বাকে দাস করিয়া রাখা অত্যন্ত অন্থায়; সকল লোকই সমান, সকল লোকই স্বাধীন হওয়া উচিত। মানবগণের সমানতা ও স্বাধীনতা রূপ মহাবাক্য প্রথম ফরাসিস রাজ্বিপ্লবে ১৭৮৯ খ্রীষ্টান্দে উচ্চারিত হয়। ইহা একটী নীতি শাস্ত্রের নূতন তত্ত্ব—বর্ত্তমান সভ্যজাতিদিগের প্রকাশিত। ইহা অত্যল্পকাল মধ্যে অনেক গুলি মহৎকার্য্য সম্পন্ন করিয়াছে। ইহার প্রতাপে আফ্রিকার দাস বিক্রেয় বন্ধ হইয়াছে, আমেরিকা ও রুষিয়ার বন্থ সংখ্যক লোকে স্বাধীনতা প্রপ্ত হইয়াছে, এবং স্ত্রীজাতির নীচাবস্থা দূর করিবার চেষ্টা হইতেছে, পরিণামে যে ইহা দ্বারা মন্ত্রয়সমাজের অনেক এীরুদ্ধি সাধন হইবে, যিনি মনোযোগ পূর্বক ইতিহাস পাঠ করিয়াছেন, তিনিই স্বীকার করিবেন।

যাঁহারা উপরে২ দেখেন, তাঁহারা নরজাতির নৈতিক উন্নতি দেখিতে পান না; তাঁহারা বলেন, প্রাচীনেরাও যে উপদেশ দিতেন, নব্যেরাও তাহাই দেন। মিথ্যা কথা কহিবে না, পরদ্রব্য অপহরণ করিবে না, পরদারা

**আ**যাঢ়

হরণ করিবে না, পরের অপকার করিবে না, এই কথাই চিরকাল শুনা যাইতেছে: কিন্তু যখন ঈশা বলিলেন যে. মনের সহিত ঈশ্বরকে ও লোক সকলকে প্রীতি করাই সকল ধর্মের সার; তখন কি জগতীতলে নৃতন নীতিপুষ্প বিকশিত হইল না ? যেমন জগদ্বিখ্যাত নিউটন মাধ্যাকৰ্ষণ শক্তি আবিষ্কার করিয়া দেখাইয়াছেন যে, তদ্বারা ব্রহ্মাণ্ডস্থ সমস্ত জডপিও সম্বদ্ধ, তদ্ৰেপ ঈশা প্ৰকাশ করিয়াছেন যে মনুষ্য সমাজ স্বৰ্থময় করিতে হইলে প্রীতিবন্ধনে সকলের বদ্ধ হওয়া কর্ত্তব্য। এই প্রীতির অর্থ অদ্যাপি লোকে ভাল বুঝিতে পারে নাই। নবাবিষ্কৃত সমানতা ও স্বাধীনতা এই প্রীতির গাঢ় ভাব দিন২ উজ্জ্বলতর করিবে; এবং সকলেই স্বাধীন, সকলেই স্থুখ ভোগে সমান অধিকারী, এই ভাবিয়া প্রত্যেক ব্যক্তিই যখন প্রীতিপূর্ণ-চিত্তে সকলের প্রিয় কার্য্য করিতে সযত্ন হইবে, তখন অবনীমণ্ডল নৃতন শোভা ধারণ করিবে।

পূর্বের যাহা যাহা উক্ত হইয়াছে, তদ্ধারা নিম্নলিখিত কয়েকটা বিষয়ের প্রমাণ হইতেছে।—

- ১। অসভ্য জাতিদিগের মধ্যে যে পরিমাণে নির্দ্ধয় ও অশিষ্ট ব্যবহার দৃষ্ট হয়, সভ্য জ্বাতিদিগের মধ্যে তদপেক্ষা অনেক কম।
- ২। অনৈতিহাসিক সময়স্থ প্রাচীনদিগের যে রূপ নৃশংসতা ও স্বেচ্ছাচারিতার জনশ্রুতি প্রাপ্ত হওয়া যায়, নব্য সভ্য জাতিদিগের সেরূপ অঠিতাচার নাই।
- ৩। ঐতিহাসিক কালে গ্রীতি, সমানতা, স্বাধীনতা প্রভৃতি কয়েকটী নূতন নীতিতত্ব প্রকাশিত গ্রহণ দিন্য মন্ত্রু সমাজের সংস্কার করিতেছে।

অতএব বলা যাইতে পারে, মানবকুলে জ্ঞানেরও যেমন উন্নতি আছে, নীতিরও তেমনি উন্নতি আছে।



# অনুষ্ঠান পত্ৰ

রতবর্ধের সর্বব প্রদেশ অপেক্ষা বিছানুশীলন ও সভ্যতা বর্দ্ধনে বাঙ্গালা প্রদেশ সম্পূর্ণরূপে অগ্রগামী হওয়তে, ভারত-বর্ধের অপরাপর প্রদেশের সাহিত্যাপেক্ষা বঙ্গীয় সাহিত্য উৎকর্ষ প্রাপ্ত হইয়া ইউরোপীয় সাহিত্য সদৃশ হইতেছে। পৌরাণিক ইতিহাসের বারস্বার অন্তর্করণ এবং সামান্ত শিশুবোধ অথবা অশ্লীল উপত্যাস পরিত্যাগ করিয়া বাঙ্গালীরা এক্ষণে গভকাব্য, নাটক, দেশ পর্য্যটন বৃত্তান্ত, ইতিহাস, বিজ্ঞান, পভ কাব্য, প্রবন্ধ ইত্যাদি লিখিতেছেন। অতএব বঙ্গভাষাকে প্রণালীবদ্ধ করিয়া ভাহার একতা সম্পাদন করিবার ও সাহিত্যে প্রয়োগযোগ্য ভাষা নির্ণয় করিবার সময় উপস্থিত হইয়াছে।

এক্ষণে বাঙ্গালায় ছুই দল দেখা যায়। এক দল পাণ্ডিত্যাভিমানে অপর্য্যাপ্ত সংস্কৃত শব্দ ব্যবহার করিতে প্রযত্ত্বশীল। সাধারণ সমাজে তাঁহাদের ব্যবহৃত কঠিন শব্দ সকল বুঝে কি না, তৎপ্রতি দৃষ্টিপাত না করিয়া বাঙ্গালাকে তাঁহারা সংস্কৃত করিতে চাহেন। অপর দল ইতর ও স্থানীয় ভাষা ব্যবহার করত স্থাশিক্ষিত সংস্কারের প্রতিযোগী হইয়া উঠিতেছেন।

ইউরোপীয় ভাষার মধ্যে সংস্কারবিশিষ্টা পাঁচটি প্রধান ; ইংরাজি, ফ্রেঞ্চ, জ্বরমান, ইটালীয় এবং স্পানীয়। তত্তদেশীয় স্থশিক্ষিত সম্প্রদায়ের পাঠযোগ্য পুস্তকাদির জ্বন্য এক একটা পৃথক ও স্থনির্গাত ভাষা অবধারিত আছে। স্থশিক্ষিত ইংরাজেরা ইংলণ্ডের যে প্রদেশ বা বিভাগ হইতেই লিখুন, এক ভাষাতেই লিখিবেন। বলটিক হইতে আল্পন্ পর্যান্ত সকল জ্বমান জ্বাতি, সাবয় হইতে পালারোয় পর্যান্ত সমস্ত ইটালীয়েরা, লিলে

হইতে মারসেল পর্যান্ত সকল ফরাসিসেরা এবং কাটালন গালিসিয়ান, আণ্ডালুসিয়ান কট্টিলিয়ান প্রভৃতি সমস্ত স্পানীয়েরা, এক এক স্থুনির্ণীত সাধুভাষা ব্যবহার করিয়া থাকেন, এবং সেই সেই ভাষাতে ব্যাকরণ ভেদ অথবা নির্ণীত শব্দ সকলের বিভিন্নতা কুত্রাপি দেখা যায় না।

অথচ প্রাচীন কালে, অর্থাৎ খ্রীষ্টীয় পঞ্চদশ শতান্দীতে ঐ ঐ ভাষার ঐক্য ছিল না। ইংলণ্ডে "হাবলক দি ডেন" লিঙ্কন প্রদেশের স্থানীয় ভাষায়, "পিয়র্স প্রেমান" হান্ট্ স্ প্রদেশের স্থানীয় ভাষায় লিখিত। বারবর এবং সর ডেবিড লিওসে উত্তর প্রদেশীয় ইংবাজি অর্থাৎ "লোলাও" স্কচে লিখিয়া গিয়াছেন। কিন্তু এই সকল গ্রন্থকার যে স্থানীয় ভাষায় লিখিয়াছিলেন, তাহা তাহাদের উপলব্ধিও হয় নাই। মধ্যস্থিত সর্ব্ধমান্ত কোন ভাষার সহিত তুলনা না করিলে খণ্ড দেশস্থিত কোন ভাষাকে স্থানীয় ভাষা অথবা অপভংশপ্রাপ্ত ভাষা বলা যায় না, এবং মধ্যস্থিত সাধারণের গ্রাহ্ম কোন ভাষা "লিওসের" স্কচ, এবং লাংলাণ্ডের ট্রাফোর্ডশায়র ইংরাজি বলিয়া অবশ্য পরিগণিত হইতে পারে না।

সপ্তম তেনরির রাজ্য কালে বিদ্রোহ শান্তি হয়। তদনস্তর তাঁহার পুত্রের অমাত্যবর্গ মহাপ্রভাশীল ধনগুণবিশিষ্ট মহাত্মাগণ লণ্ডন মহানগরকে শোভিত করাতে সহজেই ঐ স্থানের ভাষা সর্ব্বাপেক্ষা উন্নতভাব গ্রহণ করিয়াছিল। এবং এলিজাবেথের রাজ্যকালে অদিতীয় এবং চিরম্মরণীয় কতিপয় লেখকচূড়ামণির দ্বারা উৎকৃষ্ট গ্রন্থাদি লিগিবদ্ধ হইলে ইংরাজি ভাষা স্থিরীকৃত হইয়া উঠিয়াছিল। যে ভাষায় সেক্ষপীয়র লিথিয়াছেন, তাহার সহিত অপর স্থানীয় ভাষার তুলনা বিরহ জন্ম, তদবধি আধুনিক ইংরাজি ভাষা স্থায়িত্ব প্রাপ্ত হইয়াছে।

ফ্রান্সে দৃষ্টিপাত করিলে দেখা যায় যে, ষষ্ঠ শতাব্দীতে তন্ত্রাজ্যের যেরূপ ছিন্নাবস্থা, ভাষারও তদ্রপ। উক্ত দেশে তৎকালে অসংখ্য ভাষা প্রচলিত হয়। সে সকল ভাষাই লাটিন ভাষা হইতে উৎপন্ন, কিন্তু কেল্ট এবং জরমান ভাষা মিশ্রিত প্রবেন্সল, অর্থাৎ অক ভাষা এবং ফ্রেঞ্চ অর্থাৎ অএল ভাষা প্রানান। নরমান্ পিকাদে এবং অপরাপর ভাষা সকলেই সমভাবাপন্ন ও সমকক্ষ হইয়া প্রচলিত হয়, এবং বড়ং লেখকেরাও আপনাপন স্থানীয় ভাষায় গ্রন্থ প্রস্তুত করিয়াছিলেন। উক্ত সকল ভাষার মূল তৃইটা, প্রথম ফ্রেঞ্চ, দ্বিতীয় প্রবেন্সল। উত্তর প্রদেশীয় ভাষা অর্থাৎ ফ্রেঞ্চ, ফ্রান্সের সীমার

বাহিরেও ব্যবহাত হইত, অর্থাৎ ইংলণ্ডীয়, ইটালীয় ও জরমানির ভব্দ সমাজে প্রচলিত ছিল। যদিও এই ভাষা ক্রমে একতা প্রাপ্ত হইতেছিল, কিন্তু ষষ্ঠদশ শতাব্দী পর্য্যন্তও তাহার উচ্চারণ, বর্ণবিধান, এবং ব্যাকরণের বিশুদ্ধাবস্থা হয় নাই। ১৫৫৯ অব্দে এলিয়ট এবং ১৫৮০ অব্দে মণ্টেন ক্রেঞ্চ ভাষার প্রথমে একতাবদ্ধ করেন।

১৬৩৫ অব্দে কার্দিনাল্ রিশলু ফ্রেঞ্চ একাডেমি স্থাপন পূর্ব্বক দেশীয় ভাষায় সংশোধন ও একতা বদ্ধমূল করিয়াছিলেন।

জর্মানি ফ্রান্স হইতে অধিকতর বিস্তৃত। সহজেই তদ্দেশে ভাষাভেদের আরও আধিক্য ছিল, এবং জ্বুরমানি রোমরাজ্যের অধীন না হওয়ায় একতা লাভের বিশেষ উপায়ও হয় নাই।

জরমানির প্রাচীন ভাষার অল্প মাত্রই উদাহরণ এক্ষণে পাওয়া যায়, যথা ; ৩৫০ খ্রীষ্টাব্দে আলফিলাসের মিসোগথিক, ৪৯০ খ্রীষ্টাব্দে কয়েকটী শব্দ ফ্রাঙ্কিস এবং কিঞ্চিৎ আলিমানিক পাওয়া যায়। অনেক দিবসাবধি এক রাজার শাসনাধীন হওয়া প্রযুক্ত ফ্রাঙ্কিদ্, আলিমানিক এবং বাবেরিয়ান্ ভাষাত্রয় ক্রমে মিলিত হইয়া এক ভাষা প্রায় হইয়া, "হাইজরমান" নামে বিখ্যাত হইয়াছে। এবং অপর অপর ভাষা এরূপ মিলিত না হওয়া প্রযু<del>ক্ত</del> "লোজরমান" আখ্যা প্রাপ্ত হইয়াছে। স্থানীয় জরমান ভাষা সকল যে প্রণালীতে ক্রমে একতাভাব গ্রহণ করিয়াছে, তাহার বিস্তারিত বিবরণ এস্থলে অনাবশ্যক। ৮০০ খ্রীষ্টাব্দে "কারল দি গ্রেট" কর্তৃক বিতারুশীলনের উন্নতি হইয়াছিল, কিন্তু অল্পকাল মাত্র স্থায়ী ছিল। রাজবংশ ফ্রাঙ্কিস্ থাকা জন্ম ভাষাও ফ্রাঙ্কিস্ ছিল। অটফ্রিড রেবেলসের এবং অপর অপর গ্রন্থকারের রচনা অস্তাবধি বর্ত্তমান আছে। ইহার মধ্যে কতক লোজরমানে, কতক সাক্ষণে কতক ফ্রাঙ্কিসে লিখিত। অনেক কালাবধি এই মত ভাষা ভেদই প্রচলিত থাকে। কখন সাক্ষণ কবিরা, কখন স্বাবিয়ান লেখকেরা, কখন লোজ্বমান গ্রন্থকারেরা উন্নতিশীল হইয়াছিলেন, কিন্তু ने वा राहे ब्युमान माधु छाया भशार छन्दी, वर् छाना श्रम लपत भरहा पर राहे দারা স্থাপিত হয়। উত্তরাঞ্চলের লোডচ এবং ববেরিয়ার ভাষার মধ্যবর্ত্তী সাক্ষণির ভাষা অবলম্বন করিয়া তিনি সাধারণের উপকারার্থে বহু পরিশ্রমে এবং মহাযত্ন সহকারে ভক্ত সমাজের সাধুভাষাতে ধর্মপুস্তক অমুবাদ করিয়া তাহা ১৫০৪ খ্রী: প্রকাশিত করেন। এই সাধুভাষা ক্রমে

স্থানীয় ভাষা সমূহকে লুপ্ত করিয়া জ্বরমানির ভব্ত সমাজের ভাষা হইয়াছে।

ইটালীও ঐ মত নানা স্থানীয় ভাষায় পূর্ণ ছিল। এই দেশে যদিও ভদ্র সমাজে শত শত বৎসরাবধি লাটিন ভাষা ব্যবহার হইত, কিন্তু অনুমান করিতে পারা যায় যে, সাধারণ লোকে আপন আপন স্থানীয় ভাষা কখনই ত্যাগ করে নাই। ষষ্ঠ শতাব্দীতে ইটালীতে বিদ্যা লুপ্ত হয়, এবং পাঁচশত বৎসর পর্য্যস্ত ভাষার একতা ও উদ্দীপনা সাহিত্যাদির আলোকাভাবে ইটালী অন্ধকারপূর্ণ ছিল। একাদশ শতাব্দী হইতে কিঞ্চিৎ উন্নতি আরম্ভ হইয়া, ঘাদশ শতাব্দীতে ইটালীর প্রভাত তারার স্বরূপ দাস্তে এবং পেত্রার্কার উদয় হয়। এই কবিদ্বয়ের গভীর ও স্থায়ী গুণ সকল সমস্ত দেশ মধ্যে প্রচারিত হইলে, ইটালীয় ভাষার একতা আরম্ভ হয়, কিন্তু দেশীয় "একাডেমি" হইতে তাহার স্থায়িত্ব এবং নির্ণীতাবস্থা প্রাপ্তি হয়।

ইটালী দেশীয় সমস্ত একাডেমি মধ্যে ফ্লরেন্স নগরের একাডেমি সর্বব্ব প্রসিদ্ধ। এই সভা ১৫৪০ খ্রীঃ স্থাপিত হয়। এতৎকালে ইটালীয় ভাষা টস্কান্ নামে বিখ্যাত ছিল। টস্কান্ ভাষার সংশোধন করণাভিপ্রায়ে এই একাডেমির নিয়োগ করা হয়। ইটালির অক্যান্স নগরে বহু সংখ্যক এই প্রকার একাডেমি স্থাপিত হয়, কিন্তু ফ্লরেন্সের একাডেমি সর্ব্বাপেক্ষা মঙ্গলদায়ক ইইয়াছিল। এই একাডেমির কয়েক জন সভ্য মূলসভা পরিত্যাগ করিয়া নৃতন অপর এক সভা স্থাপিত করেন, তাহার নাম "একাদামি দেলা ক্রন্ধা"। চালুনির মত দোব চাঁকিয়া ফেলা ইহার উদ্দেশ্য, সেই জন্ম ঐ নাম। স্বদেশে যে যে পুস্তকাদি প্রকাশ হইত, তাহার দোষ শুণ বিচার করা এই সভার সভ্যদিগের কার্য্য, এবং রচনা সকলের গুণের প্রশংসা এবং দোষের নিন্দা করিয়া তাঁহারা দেশীয় লোকের বিচারশক্তির এবং রস্প্রাহিতার উৎকর্ষ সম্পাদন করিয়াছিলেন। ১৫৯০ খ্রীঃ এই সভা হইতে "বকেবলেরিয়া ডিলা ক্রুক্কা" নামক প্রথম শুদ্ধ ইউরোপীয় অভিধান প্রকাশিত হয়।

গথদি গের আক্রমণের পর বহু শতান্দী পর্য্যন্ত স্পেন দেশ মূর্থতাহ্মকারে পূর্ণ ছিল। কিয়দংশ রাজ্য আন্বগণের দ্বারা শাসিত হয়, এবং অপরাপর অংশ ক্ষুদ্র স্বাধীন রাজ্যে বিভক্ত হওয়াতে সহজেই সমস্ত দেশ নানা স্থানীয় ভাষায় পরিপূর্ণ হইয়াছিল। ষষ্ঠদশ শতান্দীতে কাষ্টিলিয়ানের।

তাহাদের বিখ্যাত নাটকাদি লিখিতে আরম্ভ করে। উসিনা নাহারো এবং ক্রে। স্পেনের আছা বিখ্যাত নাম, কিন্তু তথাকার অসামান্ত গ্রন্থকারত্রয়,— সরবটিস, লোপ দে বেগা এবং কালদেরণ আর এক শতাব্দীর পর আবিভূতি হইয়াছিলেন। ১৬০৩ খ্রীঃ সরবটিস কৃত "ডন্ কুইক্জট" প্রকাশ হয়। লোপের নাটকাদি তৎপরে, এবং কালদেরণের পুস্তকাদি তৎপরে প্রকাশিত হয়।

পঞ্চম চারল্ম্ এবং দ্বিতীয় ফিলিপের রাজ্যকালে যে২ মহাত্মা জন্ম গ্রহণ করত স্বদেশকে মহাপ্রভাসম্পন্ন এবং শোভমান করিয়াছিলেন, তাঁহারা সকলই কাষ্টিলিয়ান। কবিতা ও প্রবন্ধে স্পেন অতি বিখ্যাত, কিন্তু প্রাচীন কবিতা সকলই প্রায় কাষ্টিলিয়ান ভাষাতে প্রস্তুত। কাটালান আরাগণ বিসকে গালিসিয়া আন্দাল্সিয়া বলেনসিয়া এবং স্পেনের অপরাপর প্রদেশস্থ লোকে সাহিত্য প্রণয়নের দ্বারা দেশের হিতসাধন করিতে পারেন নাই। স্বতরাং কাষ্টিলিয়ান স্পেনের সাধুভাষার পদে অভিষিক্ত হইয়াছে। সরবন্টিসের স্বদেশস্থ সকল লোকে দেশ সম্বন্ধে অভাপি আপনাদিগকে স্পানিয়ার্ড বলিয়া পরিচয় দেয়, কিন্তু ভাষার উল্লেখে তাহা "কাষ্টালো" বলিয়া থাকে। স্পেনে, ফ্রেঞ্চ একাডেমির সদৃশ এক সভা আছে, এবং তদ্যরা স্পেনের সর্বতোভাবে হিতসাধন হইয়াছে।

সংক্ষেপে এবং অস্পষ্টরূপে ইউরোপীয় প্রধান পঞ্চ ভাষার উৎপত্তি এবং উন্নতির ইতিহাস উপরে বর্ণন করা হইল। সম্প্রতি উক্ত ভাষা সকলের যে যে কারণে ক্রেমে সৌন্দর্য্য ও স্থায়িত্ব বিধান হইয়াছে, তাহা লিখা যাইতেছে। এই কারণ সমূহের মধ্যে প্রধান উক্ত "একাডেমি।"

ফ্লোরেন্সের একাডেমি, এবং তদমুকরণে যে যে একাডেমি স্থাপিত হয়, তত্ত্বৎ সভ্যেরা পেত্রার্কার গ্রন্থ সকল আদর্শস্বরূপ গ্রহণ করিয়া, ক্রমে অপরাপর প্রধান কবিদিগের, অর্থাৎ দাস্তে আরিয়স্তো এবং তাসোর রচনা এবং পলসি, বইয়ার্দো প্রভৃতি নিম্ন শ্রেণীর কবিদিগেরও গ্রন্থ সকল পরীক্ষিত ও সমালোচিত করিতে আরম্ভ করেন। স্বদেশের সাহিত্যের এবং ভদ্র সমাজ্বের কথোপকথনের উপযুক্ত ভাষা নিশীত ও স্থাপিত করা সভ্যাদিগের উদ্দেশ্য এবং সম্বল্প ছিল। এতদভিপ্রায়জ্বনিত প্রথা ও কর্মপ্রণালী নিম্নে লিখিত হইতেছে। সভ্যেরা মধ্যে মধ্যে একত্র হইয়া প্রধান প্রধান গ্রন্থকারদিগের ব্যবহৃত শব্দ ও ব্যাকরণ পদ্ধতির বিচার করিতেন। যে যে

শব্দ নিয়ম সঙ্গত ও উত্তম জ্ঞান করিতেন, তাহা গ্রাহ্ম এবং যাহা অশুদ্ধ ও অসামাজিক বিবেচনা করিতেন, তাহা অগ্রাহ্ম করিয়া, সভার মতামত প্রকাশ করিতেন। এইরূপ উৎকর্ষের এক আদর্শ ধার্য্য হইলে, লেখকেরা আপন আপন গ্রন্থ সমুদ্য আদর্শ সদৃশ হইয়াছে কি না, তাহার বিচার করিয়া ও নিয়মান্ত্রসারে সংশোহিত করত একাডেমির সভ্যদের বিচার জন্ম অপিত করিতেন! সভ্যদিগের দ্বারা সংশোধিত হইলে গ্রন্থ প্রকাশিত হইত। এইরূপ বিচারে যত্তপি মধ্যে মধ্যে বাগাড়ম্বর, এবং বৃথা ও কঠোর তর্কে সামান্ত শুদ্ধান্তরের অনেক অলীক কল্পনা হইত, কিন্তু পরিণামে যে তদ্ধারা সামাজিক সাহিত্যের পরিমাজ্জিতাবস্থা জন্মিয়াছিল, তাহা অবশ্য স্থীকার করিতে হইবেক।

ইটালীর একাডেমি হইতে ফ্রেঞ্চ একাডেমি অধিকতর গৌরবান্বিত এবং বিখ্যাত ছিল। ফ্রেঞ্চ একাডেমির সভ্যেরা কেবল শব্দের ও সমকালিক গ্রন্থের সমালোচনে তৃপ্ত হয়েন নাই ৷ তাঁহারা প্রথম উল্লম হইতেই অভিধান এবং ব্যাকরণ সজনে যতুশীল হইয়াছিলেন। অভিধান সংগ্রহে, ফ্রান্সের সর্কোত্তম এন্থকার্নিগের ব্যবহাত উৎকৃষ্ট ফ্রেঞ্চ কথামাত্র উদ্ধৃত, এবং অশুদ্ধ অসামাজিক এবং দূরকল্পিত ভাববোধক শব্দ সকল ত্যাগ করা তাঁহাদিগের উদ্দেশ্য। ভদ্র সমাজে সাধারণ বাক্যালাপে যে যে কথা চলিত ছিল. তাহা তাঁহারা গ্রহণ করিতেন এবং ইতর লোকের ব্যবহাত শব্দ সামান্ত হইলেও তাহার অনায়াদবোধগম্যতা এবং ভাবব্যক্তি গুণ**, থাকিলে তাহা**ও উদ্ধৃত করিতেন। বহু পরিশ্রমে এবং যত্নে ১৬৯৪ খ্রীঃ এই অভিধান প্রকাশিত হইয়া ১৭০০ খ্রীঃ সংশোধিত হয়। সমাজে ইহার এমত মান ছিল যে, কখন কোন গ্রন্থকার তাহার অবহেলা করিতে পারেন নাই। যে সময়ে এই মত ভাষা নিণীত হয়, তখন পাস্কল বস্থুএট মালেব্রান্শ এবং আর্ণলিড নামক লেখক সকল অতি পরিশুদ্ধ গ্রন্থ সমূহ লিখিয়া স্বদেশকে পূজ্য করিয়াছিলেন। কেবল ভাষার প্রতি লক্ষ্য করিয়া রচনা করিতে হইলে সামান্ত লোকের উত্তম ভঙ্গ হইতে পারে। কিন্তু উক্ত মহাত্মারা ভাষার প্রতি দৃষ্টি রাখিয়াও নিজ নিজ প্রভাসম্পন্ন শক্তির আশ্চর্য্য গুণে রচনা একবারে দোষশৃষ্ঠ করিয়াছিলেন! তাঁহারা জানিতেন যে, যেমন বাহ্য প্রাকৃতিক নিয়মাদি অলঙ্ঘ্য, সেই মত কাব্য রচনার এবং ব্যাকরণের নিয়মাদিরও গতি অলঙ্ঘ্য। যেমন পদার্থের স্বাভাবিক নিয়মাদি মহুগ্যের বৃদ্ধি কৌশলে স্বফল প্রদায়িনী হইতে পারে.

কিন্তু তৎপ্রতি বিদ্রোহাচরণ করা অনর্থক ও বিফল, সেই মত সাহিত্য রচনার এবং ব্যাকরণের নিয়মাদির গতি রোধ কাহারও সাধ্য নহে। কেহ তাহা করস্থ করিতে সক্ষম নহেন। উত্তম রচনার চিহ্ন এই যে, তাহা শুদ্ধ, অর্থবোধক এবং সহজ্ঞ হইবেক। কোন গ্রন্থকার বিশেষ গভ্য লেখক আপন মাতৃ ভাষার নির্দিষ্ট নিয়মাদি ভঙ্গ অথবা চিত্তাকর্ষণ জন্ম নৃতন কথা কিশ্বা নিয়মাদি ব্যবহার করিতে কোন মতে সক্ষম নহেন।\*

ফ্রান্সের এবং ইংলণ্ডের আচার ব্যবহার পৃথক। ফ্রান্সে ভাষা পদ্ধতি সাধারণের ঐক্যে ও যত্নে নির্ণীত হইয়াছে, ইংলণ্ডে তাহা ক্রমে সময়ান্ত্রসারে ব্যক্তি বিশেষের স্বাধীন চর্চায় উন্নতি প্রাপ্ত হইয়াছে। ফ্রান্সে যাহা সাধারণের জ্ঞানকৃত সমবেতচেপ্তায় সম্পাদিত, ইংলণ্ডে তাহা স্বতঃস্প্ত। কি প্রকারে জ্বান্মিল, তাহা হঠাৎ বোধগম্য নহে।

ফ্রান্সে এবং ইটালীতে পর্য্যটন করায় ইংরাজদিগের আপনাদিগের রূঢ় অথচ ব্যক্তিক্ষম ভাষার প্রতি প্রথম দৃষ্টিপাত হয়। প্রাচীন ইংরাজি কবি "চসর" নিজ্ঞ কবিতাবলী স্থমিষ্ট করণ জন্ম অনেক ফ্রেঞ্চ শব্দ তাহাতে ব্যবহার করিয়াছেন, এবং এই প্রথা অন্তাপিও প্রচলিত আছে। লিলী আপন ইউফিস গ্রন্থে অপর প্রকারে ভাষাশুদ্ধির চেষ্টা পাইয়াছিলেন, এবং কিয়দিনের জন্য তাঁহার পুস্তক মহামান্যও হইয়াছিল, কিন্তু যাহার যে যথার্থ নাম, তাহা তাহাকে না দিয়া, প্রকারান্তরে প্রচুর শব্দ প্রয়োগদারা সামাত্ত ভাবে বৃহৎ শব্দ ব্যবহার করা, ভাষার ব্যভিচার বলিতে হইবেক। লিলীর সময়ের ভন্ত সমাজেরও কথাবার্তা অগ্লীল ছিল। ইউফিসের প্রণালীদারা সামাজিক ভাষার অনেক উপকার হইয়াছিল, ইহা স্বীকার করিতে হইবেক। ইউফিস্ ১৫৭৯ খ্রীঃ প্রকাশ হয় এবং ৫০ বংসর পরেই গন্ত লিখিবার এ প্রকার বিশুদ্ধ নিয়ম দেখা যায় যে, তাহার তুল্য রচনা এখনও পাওয়া হুংসাধ্য। সর ফিলিপ সিডনির "আরকেডিয়া," বেকনের সারবতী ও গভীর। রচনা, এবং হুকর ও টেলরের অসামান্য মধুরতা, ইংরাজ মাত্রেরই আদরের স্থল। ১৬৪৪ খ্রীঃ প্রকাশিত মিলটনের "আরিওপেজিটিকা" বোধ হয়. ইংরাজি গতের অদিতীয় আদর্শ। এই প্রবন্ধ গ্রন্থপত্রাদির স্বাধীনতা রক্ষার জ্ফু লিখিত হয়, এবং কবিবর পজে যেমন আপনার অসামান্য মধুরতার

<sup>\*&</sup>quot;हानमम् **हे** উরোপীয় निटित्ति हत्र" ८, २००।

পরিচয় দিয়াছেন, তেমনি তাঁহার এই গছ প্রবন্ধ গান্তীর্য্য ও সৌন্দর্য্য এবং স্থমিষ্ট রসের পরিচয়।

পর শতাব্দীতে ইংলণ্ডে বহুতর স্থলেথক জ্বিয়াছিলেন, কিন্তু তাঁহাদের গ্রন্থ সকল তৎকালপ্রচলিত পদ্ধতির দোষে মনকে তাদৃশ আকর্ষণ করে না। প্রাচীনদিগের গান্তীর্য্য ও মিইডা অতি মনোহর, ইংরাজী ভাষার উৎকৃষ্ট রূপ সেমুয়েল জন্মন্ কর্তৃক নির্ণীত হয়। জনসনের রচনা যদিও শ্রমসিদ্ধা, কিন্তু বিশুদ্ধ এবং রমণীয় ছিল। ১৭৬০ খ্রীঃ জনসন নিজ মহাভিধান সংগ্রহ করিয়াছিলেন। নানা গ্রন্থ হইতে উদ্ধৃত এবং দৃষ্টান্তে পরিপূর্ণ সমস্ত ইংরাজি শব্দ ঐ অভিধানে স্থাপিত করিয়া ভাষার স্থায়িত্ব এবং শব্দের অর্থ নির্ণয় করিয়াছেন। উদ্ধৃত করিবার জন্য পুস্তকের অভাব ছিল না। তিনি নিজ অসাধারণ বিচারশক্তি এবং দক্ষতার দ্বারা অসীম পরিশ্রমে এই কঠিন ব্যাপার স্থাসপন্ন করিয়াছিলেন। এলিজেবেথের সময়ের লেখকদের ব্যবহাত অনেক কঠিন লাটিন শব্দ সাধারণের বোধগম্য নহে। জন্মন্, তৎসমুদায় এবং অপর অপর লেখকের স্থানীয় অনেক রুঢ় শব্দ পরিত্যাগ করিয়া, অভিধানে কেবল বিশুদ্ধ অর্থবোধক ইংরাজী শব্দের সঙ্কলন করিয়াছিলেন। অভিধান প্রকাশ মাত্রেই সমাজের আদরণীয় হইয়া অভাবধি ইংরাজী ভাষার "মাগ্রাচাটা" হইয়া, পূজ্য হইয়া রহিয়াছে।

জরমানদিগের ভাষার আভোপান্ত জন্ম বৃত্তান্ত কলহপূর্ব। তাহাতে হস্তক্ষেপণ করিবার অনাবশ্যক। এক্ষণে উক্ত সকল তর্কবিতর্ক বাঙ্গালা ভাষার পক্ষে উচিত কিনা, তাহাই বিবেচ্য।

বাঙ্গালা ভাষা প্রণালীবদ্ধ করা যে আবশ্যক, তাহা বোধ হয়, সকলেই ফীকার করিবেন। বাঙ্গালাকে একবারে সংস্কৃত ভাষা করিয়া তোলা এবং সংস্কৃত আভিধানিক শব্দ সমূহ প্রয়োগ পূর্বক ভাষাকে সাধারণের বোধাতীত করা কথন উচিত নতে। অথচ রাঢ়, স্থানীয়, কর্কশ এবং অশ্লীল বাক্য সকল সাধুভাষা হইতে বৰ্জ্জিত করা আবশ্যক।

কথিত হইয়াছে যে, ইংরাজি ভাষা ক্রমে স্বতম্ম উপায়ের দ্বারা কোন কোন অসাধারণ ব্যক্তির পরিশ্রম এবং ক্ষমতাতে প্রণালীবদ্ধ হইয়াছে। আর ফ্রেঞ্চ, ইটালিয়ান এবং স্পানীয় ভাষা একত্রিত উৎসাহবিশিষ্ট সভার প্রেয়ত্ত্ব স্থপ্রণালীবদ্ধ হইয়াছে। এই ত্বই প্রকার গতির মধ্যে সভার দ্বারা বাঙ্গালা ভাষার হিত্যাধনই উপযুক্ত ও সম্ভবপর বোধ হয়। বাঙ্গালায় এমত কোন সর্বজনপ্রতিষ্ঠিত ব্যক্তি নাই যে তাঁহার প্রচারিত নিয়ম, দেশীয় সকল লোকের নিকট মান্ত হইবেক, এবং পাঠ্য পুস্তকেরও এমত আধিক্য ও উত্তমতা হয় নাই যে, তাহা হইতে জন্সন্ সদৃশ কোন ব্যক্তি সঙ্কলন পূর্বক সাধুভাষা অবধারিত করিতে সক্ষম হইতে পারেন।

অতএব বাঙ্গালা সাহিত্যের ভাষার স্থিরতা বিধান জন্ম সকল বাঙ্গালীর মিলিত হইয়া সভা স্থাপন করত তন্দারা ভাষার উন্নতি সাধন করা আবশ্যক। যদি এমত সভা স্থাপিত হয় এবং তন্দারা ভাষার নির্ণয় হয়, তাহা হইলে বঙ্গদেশের পরমোপকার হইবেক, সন্দেহ নাই। আর সভা স্থাপিত হইলে যে এই কার্য্য সমাধা হওয়া সন্তব, তাহাও সহজে অনুমান হয়। সভার দারা অভিধান প্রকাশিত হইলে তাহাতে যে২ শব্দের স্থান নাই, কোন লেখক তাহা ব্যবহার করিতে সক্ষম হইবেন না, এবং ইহাতেই ভাষা-প্রণালীবন্ধক হইবেক।

ইউরোপীয় একাডেমিতে প্রায় ৫০ জন সভ্য থাকিতে দেখা যায়, কিন্তু এদেশ বহু বিস্তার্গ এবং এ দেশে স্থানীয় ভাষাও অনেক। অতএব বঙ্গ একাডেমির শতাধিক সভ্য হইলেও হানি নাই। কলিকাতা রাজধানী, অতএব আদিসভা কলিকাতায় হওয়াই উচিত এবং ৩০ জন সভ্যের তথায় বাস করা আবশ্যক। অপর সভ্যগণ অহাত্র নিবাসী পণ্ডিতবর্গ হইতে মনোনীত হইতে পারেন।

কলিকাতার সভ্যেরা সময়ে সময়ে একত্রিত হইবেন। অধিবেশনের জ্ঞা একটা গৃহ অবধারিত করিলেও হানি নাই। কিন্তু প্রাচীন ফ্লনেটাইনদিগের গ্রায় সভ্যগণের মধ্যে কোন এক সভ্যের বাগান বাটীতে একত্রিত হইলে স্থ্য-কর হইতে পারে। কলিকাতায় এপ্রকার উল্লানের অভাব নাই। এবং বৃদ্ধিবিল্যাসম্পন্ন সাধুগণ একত্রিত হইলে অবশ্যুই সকলেরই প্রমাহলাদজনক ও শুভকর হইবেক। স্থাদ বলিয়া ক্রমে সভার কার্য্য সাধারণের চিত্তাকর্ষণ গুর্বিক দেশের কুশল সাধন করিতে পারে।

অভিধান প্রস্তুত করাই সভার মূল কর্ম। অথচ ঐ সম্বন্ধে প্রবন্ধ পাঠাদি এবং তর্ক বিতর্ক হইবার বাধা নাই। গ্রন্থকারেরা নিজ্ঞ২ গ্রন্থ প্রকাশের পূর্ব্বে সভাতে পাঠ করিবেন এবং পণ্ডিত সমূহের পরামর্শে তাহার সৌন্দর্য্যের বৃদ্ধি করিবেন। এমতে সাহিত্যের ক্রমে নির্ম্মলতা এবং প্রতিভা বৃদ্ধি হইবেক। সঙ্গীত আলোচনা দ্বারা সভার মনোরঞ্জনও হইতে পারে। এবং প্রাচীন

কবিগণের গীত ও নব্য গীতের সমালোচন সহকারে সঙ্গীতেরও উন্নতি লাভ হইতে পারিবেক।

প্রথম উন্থমে টাকার আবশ্যক দেখা যায় না, কেবল বিন্না বৃদ্ধি ও বিচারের আবশ্যক। ঈশ্বর প্রসাদাৎ সম্প্রতি কলিকাতায় এবং দেশাভ্যন্তরে পল্লীগ্রামেও ইহার অভাব নাই। সভার দ্বারা আর এক বিশেষ উপকার এই হইবে যে, ঐক্য এবং প্রীতিবন্ধনে সকলে বাঁধা থাকিবেন, এবং একতাবলে বলিষ্ঠ হইবেন। পল্লীগ্রামস্থ পণ্ডিতেরা মফঃস্বলে কোন কথা প্রচলিত থাকিলে তাহা ব্যবহার করা আবশ্যক কিনা এবং সংস্কৃত যে যে শন্দ সহজে অর্থ বোধক হইবেক, তদ্বিষয়ে স্পরামর্শ দিতে পারিবেন। বঙ্গভাষা অপার। ইহা প্রণালীবদ্ধ করা মহৎকার্য্য মনে করিলে আহ্লাদ হয়।

অধিকাংশ সভ্যগণ সহজেই বাঙ্গালী হইবেন, এবং কোন কোন হিতৈষী এবং বিজ্ঞ ইংরাজ মহোদয়গণকে গ্রহণ করাও অত্যাবশ্যক। অনেক উৎসাহশালী এবং বঙ্গহিতিষী ইংরাজ মহাত্মা আগ্রহ সহকারে এবিষয়ে উৎসাহদান করিবেন, তাহাতে সন্দেহ নাই। ভরসা হয়, সভা স্থাপন পরে ভারতবর্ষের মহামহিম গৌরবান্থিত গবর্ণর জেনরেল বাহাত্বর সভার অধিপতি পদ গ্রহণ স্বীকার করিয়া সভাকে স্মানিত করিতে পারেন।

যে অনুষ্ঠানপত্ত উপরে প্রকটিত হইল, তাহা পণ্ডিতবর প্রীযুক্ত কে বীমৃদ্ সাহেব কর্তৃক বঙ্গদাজ মধ্যে প্রচারিত হইবে। ইহা প্রচারিত হইবার প্রেরই আমরা তাঁহার অনুগ্রহে বাঙ্গালায় প্রাপ্ত হইয়া সাদরে প্রকাশ করিলাম। বীমৃদ্ সাহেব দেশ-বিখ্যাত পণ্ডিত, এবং বঙ্গদেশের বিশেষ মঙ্গলাকাজ্জী। তাঁহার কৃত প্রস্তাব যে পণ্ডিত সমাজে বিশেষ সমাদৃত হইবে, ইহা বলা বাছল্য। তাঁহার কৃত প্রস্তাবের উপর অনুমাদন বাক্য আবশ্রক নাই, এবং বলিবার কথাও তিনি কিছু বাকী রাখেন নাই। আমরা ভরসা করি যে সকল পণ্ডিতেরা দেশের চূড়া, তাঁহারা ইহার প্রতি বিশেষ মনোযোগী হইবেন। তাঁহাদিগের অভিপ্রায় ব্ঝিতে পারিলে আমরা এই প্রস্তাবের পুনক্রখাপন করিব। ইতি।



ত পোহালো, ফর্সা হলো,
ফুট্লো কত ফুল।
কাঁপিয়ে পাকা, নীল পতাকা,
যুট্লো অলিকুল॥

পূর্ব ভাগে, নবীন রাগে, উঠ্লো দিবাকর। সোনার বরণ, তরুণ তপন, দেখতে মনোহর॥

হেরে আলো, চোক্ ফুড়াল, কোকিল করে গান। বৌ কথা কয়, করেয় বিনয়, ভাঙ্চে বয়ের মান॥

ঘরের চালে, পালে পালে, ভাক্চে কত কাক। পূজ বাটীতে, জোর কাটিতে, বাজ্চে যেন ঢাক॥

পতি বিরহে, পদ্ম দছে, পদ্ম বিরহিণী। ঝর্যে নয়ন, তিত্যে বসন, কাট্যেছে ধামিনী॥ গেল রজনী, হাস্লো ধনী, পতির পানে চায়। মূপ চুমিয়ে, আতর নিয়ে, যাচেচ উষার বায়॥

মাপা তুলি, মরাল গুলি, নদীর কুলে ধায়। চরণ দিয়ে, জল কাটিয়ে, দাঁতার দিয়ে যায়।

ঘোম্টা দিয়ে, ঘাটে বসিয়ে, ছোট বোয়ের কুল। মাজ্জে বাসন, বাজ্জে কেমন, তাবিজ লক্ষ ফুল॥

পরস্পরে, মধুস্বরে, মনের কথা কয়। ঘোম্টা থেকে, থেকে থেকে, হাসির ধ্বনি হয়॥

অনেক মেয়ে, গামচা দিয়ে, ঘস্চে কোমল গা। পশি জলে, মুথে বলে, নিস্তার গো মা॥ উঠে ক্লে. এল চুলে, বসে স্থলোচনা। মাটি দিয়ে, শিব গড়িয়ে, কচেচ উপাসনা॥

কত কুমারী, সারি সারি,
হল্চে কানে হল।
কানন হতে, কচুর পাতে,
আন্চে তুলে ফুল॥

আন্তে ঝাড়ি, তুঁষের ইাড়ি,
আগুন করে বার্।
থসনি থেয়ে, লাঙ্গল নিয়ে,
যাচেচ চাদার দার ॥

পান্তা থেমে, শান্ত হয়ে,
কাপড় দিয়ে গায়।
গোক চরাতে, পাঁচন হাতে,
রাথাল গেয়ে যায়॥

গাভীর পালে, দোয় গোয়ালে, হুদে কেঁছে ভরে। গছ গামিনী, গোয়ালিনী, বসে বাছুর ধরে।

হাস্চে বালা, রূপের ডালা, মৃচ্কে মধুর মৃথ। গোপের মনে, তুদের সনে, উঠ্ছে ফেঁপে স্থে॥

গাছের তলে, বেড়ে খনলে, বলে ববম্বম্। জটা শিরে, সন্ন্যাসীরে, মার্চে গাঁজায় দম্॥

তাড়ি বগলে, ছেলের দলে, পাঠশালেতে যায়। পথে যেতে, কোঁচড় হতে, খাবার নিয়ে খায়॥

এই বেলা, সকাল বেলা, পাঠে দিলে মন। বৈকালেতে, গৌরবেতে, রবে শাহুধন॥



ত্বিভাগে একটি মৃৎপিণ্ড বিক্ষিপ্ত হইলে, সমকেন্দ্র বাচিচক্র খেলিতে থাকে। চক্রের পরিধি ক্রমেই আয়ত হয়, কিন্তু তরঙ্গ বেগের ক্রমেই হ্রাস হইতে থাকে; দূরে ক্রমে মিশাইয়া যায়। কিন্তু প্রবাস চিন্তাবেগের ভিন্ন ধর্ম; পরিবারের মধ্যে থাকিলে যে সামান্ত বিপদের অনুপাত একবারে গ্রাহাই করিতাম না, প্রবাসে দেখ, সেই সপ্তভ সংবাদজনিত চিন্তার বেগ কত বিক্রম সংগ্রহ করিয়াছে। বাস হইতে প্রবাস যতদূর হইবে, তোমার হৃদয় কন্দরস্থ ভাবনাপিও ততই বেগে ভাড়িত প্রতিভাড়িত হইয়া ছলিতে, চলিতে, উঠিতে, পড়িতে, ডুবিতে, ভাসিতে থাকিবে। আবার আকর্ষণী শক্তি বলে গৃহাভিমুখে ধাবিত হও, ভালবাসার কেন্দ্রের যতই নিকটবর্ত্তী হইতে থাকিবে, তরঙ্গের বেগ ততই বাহিতে থাকিবে। প্রবাসে একদিন এইরূপ ছভাবনায় আলোড়িত হইতেছিলাম। চাঞ্চল্য নিবারণ<mark>জন্ত, হে কাগজা</mark>বতার তাস! আমি তোমার আশ্র লইয়াছিলাম। তুমি নানারপে আমার নয়ন তৃপ্ত করিয়া, মামার মনকে ভুলাইয়াছিলে। মন তথন তাহার অধিষ্ঠাত্রী দেবতার তান্ত্রিক পূজার জন্ম মানসিক উপকরণ আহরণ করিতেছিল। কখন বা ধূপদীপ নৈবেছ রাশি রাশি গন্ধ পুষ্প উৎসর্গ করিতে ব্যস্ত ছিল ; কখন বা মনোমোহিনী প্রতিমা সম্মুখে ক্ষুদ্র দীপ মালা জ্বালনে অভিনিবিষ্ট ছিল ; কখন বা বলিদান অবসানে মন সন্তঃ নিঃস্তুত শোণিত পরিব্যাপ্ত প্রাঙ্গণে ঘোর রোল সমুখানকারী ঢক্কারতে প্রোৎসাহিত হইয়া সমারোহ মধ্যে ভয়ানক ভাবে নৃত্য করিতেছিল। কখন বা নিরঞ্জনান্তে আর্দ্রবস্ত্রে পূর্ণঘট মস্তকে ধারণ করিয়া, আবার কবে ষষ্ঠী সপ্তমী আসিবে, ভাবিতে ভাবিতে মন, মনে মনে ক্রন্দন করিতেছিল। হে কাগজাবতার!

দ্বিপঞ্চাশদবয়বি, তুমিই তখন মনকে সেই ভয়ানক তান্ত্রিক পূজা হইতে ক্রমে বিরত করিয়াছিলে। তুমি ধন্য! তুমি আমার যথার্থ উপকার করিয়াছিলে; আমি তোমার সেই উপকার স্বীকার জন্ম আজ মুক্ত কলমে তোমার মহিমা বর্ণন করিব।

হে সুদৃশ্যস্থচিত্রচারুচোকোণরপধারি! তুমি আমাকে যে মনোপূজা হইতে বিরত করিয়াছিলে, তাহারই কৃতজ্ঞতা স্বীকার জন্ম আমি তোমার গুণগান করিব। আমি সামান্য পৌত্তলিকদের ন্যায় ফল মূল গঙ্গাজল বিল্বদল "এতে গন্ধ পুষ্পে" দিয়া তোমার পূজা করি নাই। আমি মূঢ় পৌত্তলিক নহি, আমি পরম জ্ঞানীর ন্যায় নিরন্তর তোমার মহিমা ধ্যান করিয়াছি। তোমার গৃঢ়তঃ সকল উদ্ভাবন করিয়াছি। তুমি কুপালু, আমি তোমার প্রামান তোমার অগাধতত্ব আবিদ্ধৃত করিয়াছি, তোমার জয় হউক। আমি তোমার মহিমা জগতে প্রকাশ করিব।

#### ইতি প্রস্তাবনা।

তাস খেলা এই জটিল সংসারের অতি সুন্দর অন্তুলিপা। প্রথম খেলা;—

খেলা এই সংসার লীলা। অনেকে বলেন যে, চতুরঙ্গ ক্রীড়া অতি উত্তম, কেননা প্রতিদ্বন্ধী ছই জনে সমান উপকরণ লইয়া রণক্ষেত্র রূপ কর্মাক্ষেত্রে প্রবিষ্ট ইইল; যাহার বৃদ্ধি বিভা বা বিচক্ষণতা থাকিবে, সেই জয় লাভ করিবে। এটি সত্য হউক নিখ্যা হউক, যোর অনৈসর্গিক। কোথায় দেখিয়াছেন যে, রণে হউক, বনে হউক, কর্মস্থানে হউক, বিলাস ভবনে হউক, শিক্ষায় হউক, পরাক্ষায় হউক, কোথায় দেখিয়াছেন, ছই জনে সমান উপকরণ লইয়া প্রবিষ্ট হইল ং কোন্ইতিহাসে পাঠ করিয়াছেন যে, ছই দল যোদ্ধা সমান উপকরণ লইয়া রণক্ষেত্রে পরস্পার পরস্পারকে অভিবাদন করিয়াছে ং জীবনে কোথায় দেখিয়াছেন, ছই জন সমযোধ সমান উপকরণ পাইয়াছে ং তা হয় না। তা পায় না। বৈসম্যই জগতের নিয়ম; সাম্য ভাহার ব্যভিচার মাত্র। তবে কেন খেলিবার সময় আমবা সমান উপকরণ লইয়া বসিব ং কেন অপ্রাক্ষতা শিক্ষা লাভে আমরা যহুবান হইব ং চতুরঙ্গ ক্রীড়া আমাদিগকে অতি ভুল শিক্ষা প্রদান করে। তাসখেলায় তাসের বৈসম্য সংস্থাপনই নিয়ম, স্বভরাং তাসের একটি প্রশংসার কথা।

চতুরঙ্গের ক্রীড়ক সংখ্যা ও ক্রীড়া পদ্ধতিও অস্বাভাবিক। সংসারে মাত অথবা সাথী না থাকিলে চলে না; খেলাতেও মাত চাই। সংসারে সহায় নাই কার্? যার নাই, তার আর খেলা কি? সে কিসের সংসারী? তাহার খেলিবার উপায়ই নাই। যাহারা তোমার অতি নিকটে বাম পার্শ্বে দক্ষিণ পার্শ্বে রহিয়াছে, তাহারা তোমার মাত নহে, তোমার প্রকৃত বন্ধু সম্মুখে সর্ব্বদাই আছেন; তোমার স্বার্থে তাঁহার স্বার্থ, কিন্তু তোমার প্রতিদ্বন্দীদের স্থায় তিনি তোমার নিকটে থাকিতে চান না। সংসারে, হিন্দু সংসারে পতির যে একমাত্র সহায়, ছংখের ছংখী, স্থখের স্থা, ব্যথার ব্যথী, অহলাদে আহলাদিনী, বিষাদে অবসন্ধা, সেই সঙ্গিনী, সংসার খেলার সেই মাত, কখনই তোমার নিকট কুটুখিনী হইতে তোমার নিজ গোত্র হইতে পরিগৃহীত হইতে পারে না। দূর বংশ হইতেই তুমি তোমার মাত পাইয়াছ।

তাস ক্রীড়ায় দেখুন, মাতের দোষে কত সময় কত ফল ভুগিতে হয়; মাতের গুণে কত সময় কত লাভ হয়। মনুষ্য সমাজের গাঁথনিই এইরপ। যদি তুমি সোলারস্থ আহাদন করিতে চাও, তবে তোমার সহোদর ইচ্চা পূর্বক কদম সেবন করিয়া গুরুতর পীড়াগ্রস্থ ইইয়াছেন, তাঁহার রোগ শান্তির জন্ম কিছু দিন রাত্রি জাগরণ করিয়া অনশনে কঠোর ব্রত আচরণ করিয়া কষ্ট ভোগ কর। যদি প্রণয়েনীর প্রণয় প্রার্থনা কর, তবে অন্ততঃ কিছু দিনের জন্মও উচ্চাকাজ্কা পরিত্যাগ করিয়া প্রণয় পচনে প্রবৃত্ত হও। যদি অপরূপ পিতৃম্নেহে অভিষিক্ত হইবে, তবে পিতার কঠোর শাসনে ক্ষ্ম হইও না। যদি এ সকল কষ্ট স্বীকার করিতে না চাও, তুমি কোন স্থ্যই পাবে না। মানব সমাজ তোমার জন্ম নহে। স্থ্য তঃখ বিনিম্য়ই এ বিপণির ব্যবসায়। তুমি এ সব না চাও, আমরা তোমায় চাই না। তুমি সন্ম্যাসী। এই সকল কারণেই সংসারে মাতের বা সঙ্গীর স্থিটি এবং তাহারই অনুলিপি তাসের গ্রাবু খেলায়।

চত্রক্স ক্রীড়াতে সকল উপকরণই প্রকাশ্য ও সাজান। তাস খেলায় কাহার্ হস্তে কি আছে, কেহ জানে না, কেহ কোন রূপ নিয়মিত সাজান উপকরণ পায় না। তোমার প্রতিদ্বন্দ্বী কবে তোমাকে বলিয়া দিয়াছেন যে, আমি এই এই উপকরণ লইয়া তোমার সহিত যুদ্ধ করিতে আসিয়াছি ? তুমি যদি তোমার সমুদয় উপকরণ বলিয়া দিয়া সমরক্ষেত্রে উত্তীর্ণ হও, তাহা

হইলে তুমি নির্কোধ। তোমাকে নিশ্চয় হারিতে হইবে। হতে পারে, তুমি এমন তাস পাইয়াছ যে, তুমি মাতের সাহায্য না লইয়া, "কাহাকেও ভয় না করিয়া" এক হাতেই নিজ হাতেই ছকা করিতে পার ; তখন তোমার উপকরণ ভার বলিয়া দিলে কোন ক্ষতিই নাই বরং সে ত আর তথন বিলক্ষণ স্পর্দ্ধার কথাই বলিতে হইবে। কিন্তু এক হাতে ছক্কা করা যায়, এমন তাস কয় জ্বন কয় বার এ সংসারে পাইতে পারে ? বাস্তবিক জগতে উপকরণ সর্ব্বদাই গুপু থাকে। প্রচিত্ত অন্ধকার; এবং ইহলোকে আমাদের প্রচিত্ত লইয়াই ব্যবসায়, স্কুতরাং প্রধান উপকরণই গুপ্ত রহিয়াছে ; ্য গুপ্ত অনুমান করিতে পারে, সেই বিষয়ী; প্রকাশিত উপকর্ণ চালনা করিতে পারিলেই কি, না পারিলেই কি 
 তবে উপকরণ কাহার স্থানে কি আছে, তাহা কিরূপে অনুমান করিবে গু তাস খেলায় যাহা কর, সংসারেও তাহাই কর ৷ অথবা সংসারে যাহা করিতে হয়, তাস খেলায় তাহাই আছে। এক ব্যক্তির কি উপকরণ আছে, জানিতে হইলে আমরা কি করি দু ভাহার পূর্ব্ব রুত্তান্ত স্মরণ করি, তিনি কখন কি কার্য্য করিলেন, সেটি বেশ করিয়া পর্য্যালোচনা করি, ভাঁহার পূর্ব্বাধিকারীর স্থানে কি পাইয়াছিলেন, তাহাও স্থারণ করি, স্থারণ করিয়া অনুমান করি। তাস খেলাতেও তাতাই করি। ইনি যখন তুটা দশের উপর তুরুপ করিলেন না, তখন ইহার স্থানে তুরুপ নিশ্চয় নাই। ইনি ইস্কাবনের দশ দিলেন, মার হাতে ইস্কাবনের টেক্কার পিটে ইস্কাবনের টেক্কার পরই দশ ছিল, তবে টেকা, এঁর স্থানেই আছে; আমার মাতের হাতে ত নাই, থাকিলে তিনি এমন সময় ফ্রাই ভেঙ্গেও রঙ খেলিবেন কেন ্ আমার দক্ষিণ-দিকের দ্বদ্বীর স্থানেও নাই ; থাকিলে কেন আমার সাহেবের উপর তুরুপ করিবেন। ত্তবে টেকটি। এঁর স্তানেই আছে। যা সংসারে করি, ঠিক তাই করিলাম।

তাস খেলার কাটানও সংসারের অনুলিপি। কাটান সংসারে প্রবেশ—
বা জন্ম পরিগ্রহ। এক জন্ম পরিগ্রহেই সমস্ত উপকরণ নির্ণীত হইয়াছে;
জন্মই বলুন, আর কাটানই বলুন, একবারে সম্পূর্ণ অদৃষ্ট মূলক। আপনার
জন্মের উপব কাহার হাত আছে? তুমি কেন হাজার বিভাবুদ্ধি লাভ কর
না, তোমার জন্মকল ভোগ তোমাকে করিতেই হইবে। কেবল জন্ম
বৈগুণ্টে দেখ, ঐ ব্যক্তি শৃষ্খলবদ্ধপদে মলমূত্র পরিন্ধার করিতেছে। সে
বিদি আচ্য বংশে জন্ম পরিগ্রহ করিত, তাহা হইলে তাহাকে উদর পূর্বি জন্ম

চৌর্যাবৃত্তি অবলম্বন করিতে হইত না। আর বিচারপতি সাহেবও তাহার শেষ বিচারের দিন তাহাকে নীচ নরাধম উপাধি দিয়া সম্মান বৃদ্ধি করিতেন না। তাস খেলায় এক জন কিছু না পাইয়া যদি হারিয়া যায়, তবে সেকি নীচ নরাধম ? তা যদি না হয়, তবে চোর কি করিয়া হইল ? তবে কি সকলেই পেটের দায়ে চোর হয় ? তা কে বলিতেছে ? তিনখানা তুরুপেও অনেকে যে নওলা ধরা দিতেছে। তাস খেলায় যেমন বোকা আছে—সংসারে তাহা অপেক্ষাও অধিক বোকা আছে। তবে যে পেটের দায়ে নীচ, তাহাকে যে নীচ বলে, সে আরো নীচ।

কাটান যদি জন্ম পরিগ্রহ হইল, তাহলে এখন তুরুপ কি, তা বোঝা। গোল। জাতিগত বৈলক্ষণ্য জনিত প্রাধান্যই তুরুপ। প্রাচীন ভারতে ব্রাহ্মণ তুরুপ, এখন ইংরাজই তুরুপ; কোথাও অসভ্য জনগণ মধ্যে ক্ষপ্রিয়ই তুরুপ, আবার কোথাও বৈশ্য তুরুপ। প্রাচীন কালে ক্রইড, পোপ, পাদরি, আগ্নিক, পারসী ও ব্রাহ্মণ পৃথিবীর নানা স্থানে ধর্ম তুরুপ ছিলেন। এখন পৃথিবীর প্রায় সকল স্থানেই ধন তুরুপ এবং বোধ হয়, কালে বিভাবুদ্ধিই তুরুপ হইবে।

ধনীরাই রক্ষ, আর সকলই বদ রক্ষ। ধনীর জন্ম পরিগ্রহই জগতে প্রচারিত হইল। কাটান কি, তা জানা গেল, সেই সঙ্গে সঙ্গে নিধন কে, তাও জানা গেল, বদ রক্ষ কি, তা বোঝা গেল।

চারি রক্ষ কি তা, কিন্তু কিছুই বোঝা যায় নাই। প্রাচীন কালে সমাজের যে চারি ভাগ ছিল, ইহা তাহাই মাত্র। যে ইস্কাবন, সে ইস্কাবনই আছে, তবে কাটানর জ্বস্টই ইস্কাবনের সাতাও এখন হরতনের টেকা অপেক্ষা অধিক বলশালী। যে শৃদ্র, সে নামে এখনও শৃদ্রই আছে, কেবল জ্বন্থণে, সে দেখ, উচ্চ গদির উপর আসীন। সে এখন তুরুপ বলিয়াই, এ দেখ, শ্রীরামচন্দ্রের বংশধর অভিজ্ঞিৎ ছত্তন ও বাল মুকুন্দ দরবৎ তাহার হুয়ারের হুয়ারী। সে এখন তুরুপ হইয়াছে—বলিয়াই আমাদের গাঙ্গুলি শিবের সন্থান এ পাঁচকড়ি গোমস্তা নীচে মিসপূর্ণ ছিন্নশপে বসিয়া, বাবুর গোলাল গালাল কাল কোল হাস্থলি পদকপরান ছেলেটিকে কোলে করিতেছে। এখন তুরুপ হয়েছে বলিয়াই ইস্কাবনের সাত্তা হরতনের টেকার উপর হইল কি নাণ্ছেলেবেলা ভাবিতাম, এরূপ খেলার স্ঠি কেন হইল ্কে করিল গ্ এখনও এই সমাজের খেলার কথা ভাবি যে, এ খেলার স্ঠি কেন হইল ? কে

করিল ? উভয়ই মন্থা করিয়াছে। যখন গ্রাব্ খেলিতে বসিয়াছ, তখন তুরুপের বল মানিতেই হইবে। তুরুপ বেশী না পাও, বিরক্ত হইও না। যাহা পাইয়াছ, তাহাতেই খেলিতে হইবে। খেলাতে কোন চুক ভুল না হইলেই হইল। আর খেলিতে না চাও, তাহলে ত কথাই নাই। আর যদি এবার বেশী তুরুপ পাইয়া থাক, তাহলে একবারে গর্বিত হইও না, হয় ত সাততুরুপ হইলেও হইতে পারে। এ হাত এই হইল, আর হাত কি হইবে, তার স্থির কি আছে ? ছকা পঞ্চা রেখে খেলা ভেঙ্গে উঠে যেতে পার, তবেই ভাল; কিন্তু মনে থাকে যেন তোমার ৪ খানা কাগজ ও এক ছকা এক হাতেই উঠিতে পারে। অতএব ক্রীড়ক, গর্বিত হইও না। অতএব ধনি, তাস খেলা মনে করে একটু সাম্য অবলম্বন কর।

সাততুরূপ আটতুরূপে খেলে না কেন ? এটি প্রতিদ্বন্দীদিগের মধ্যে সমতা রাখিবার চেষ্টা মাত্র। বাহ্য দর্শনে সকলেই তুই পদ তুই হস্ত, তুই চক্ষু তুই কর্ণ লইয়া—জগৎ খেলায় অবতীর্ণ হইয়াছে, কিন্তু জন্ম বৈলক্ষণ্যে এক ব্যক্তি প্রাচীন পূর্ব্বপুরুষগত ক্ষয়রোগগ্রস্ত ও নিধন—আর অপর ব্যক্তি বলিষ্ঠ ও ধনবান, ইহাকেই পূর্ব্ব অদৃষ্টের ফলাফল বলিতেছিলাম। আমরা ষোল-খানা পাইয়াছি, তোমরাও যোলখানা পাইয়াছ, কিন্তু আমার যোলখানা এমন কাগজ, তাহার প্রত্যেক খানায় যে বল ধারণ করে, তাহা তোমার সকল গুলিতে একত্রে নাই। তাসদেব একটু দয়া করিয়া নিধ নের দিগে একটু মুখ তুলে চাহিয়াছেন। যদি ধনি, তুমি নিধ নৈর সঙ্গে খেলিতে চাও, তাস বিধাতা বলিতেছেন, আমি এই নিয়ম করিলাম যে, তুমি সমস্ত ধন ( তুরুপ ) নিজে লইও না, অথবা তাহার সপ্ত গুণক পরিমিত ধন লইও না।—এত বৈসম্য আমরা দেখিতে পারিব না। তাস বিধাতাকে ধন্মবাদ প্রদান করিতে হয়। সমাজ বিধাতৃগণ, শাসনকর্তৃপক্ষ যদি সকল সময় এই রূপ নিয়ম করেন, তাহা হইলেও ত কতক মঙ্গল হয়; অনেক সময় সাত তুরপে এক তুরুপে খেলিতে বসাইয়া খেলা দেখিতে থাকেন। হে ফলকাবতার! তাঁহারা তোমার অবমাননা করেন। তুমি প্রেমারা মূর্ত্তিতে তাঁহাদের লক্ষ্মীর হাঁড়িতে প্রবেশ করিয়া তাঁহাদের সর্ব্বনাশ কর। আমার প্রার্থনা পূরণ কর, তোমার মঙ্গল হউক। সকলেই শুনিয়া <sup>থ⁺</sup>কিবেন যে, সাত তুরুপের পর পড়তা ফিরিয়া যায়। তাস খেলায় তাহা নিত্য হয় কিনা, তাহা আমি ঠিক বলিতে পারি না। সামাত্র ব্যক্তিগণ মধ্যে, বা খণ্ড সমাজে প্রায়ই হয় না-কেননা

শাসনকর্ত্বগণ অনেক সময় সাত্তুরুপের আইন মানিয়া চলেন না; কিন্তুর্হৎ বৃহৎ সাম্রাজ্যে এরপ সাত্তুরুপ মধ্যে মধ্যেই হইয়া থাকে ও পড়তাও ফিরিয়া যায়। পুরাকালের দৃষ্টান্ত পুরাণ কথায় কাজ কি, তাতে শ্রদ্ধাই বা কে করিবে ? আধুনিক দৃষ্টান্ত দেখাইলেই সকলেই বৃঝিতে পারিবেন। সাত্তুরুপের অথবা আটতুরুপের প্রধান দৃষ্টান্ত ফরাশিস বিপর্য্য়। এটি আটতুরুপের অথবা আটতুরুপের প্রধান দৃষ্টান্ত ফরাশিস বিপর্য্য়। এটি আটতুরুপে, হাতের কাগজ পর্যান্ত গেল। আর একটি দৃষ্টান্ত আয়র্লগুবাসিদিগের দেশতাগ ও আমেরিকায় নৃতন পড়তা লইয়া খেলা আরম্ভ করা। তৃতীয়, সাত্তুরুপে মহাজন পীড়িত সাভতালগণের রাজ বিদ্রোহ। চতুর্থ, স্পেইনে রাজবিপ্লব; পঞ্চম, এখন চলিতেছে ইংলণ্ডে শ্রমোপজীবিগণের (Strike) অর্থাৎ এক মতে অধিক বৃত্তি প্রার্থনা করা। তাহারা এত দিন সাতত্ত্রুপে খেলিতেছিল, হারিতেও ছিল, আর তাহারা তুরুপ না পাইলে কিছুতেই খেলিতে চায় না। হে লালকাল ফোঁটা সমন্বিতপঞ্জাপতাকা চিহ্ন ধারি! তুমিই তাহাদের মনে এই প্রবৃত্তি প্রদান করিয়াছ। আমরা তোমাকে স্কৃতরাং ভক্তি পূর্ব্বক নমস্বার করি।

আমরা পূর্বেব বলিয়াছি যে, চারি রঙ্গ সমাজের পূর্বেকালিক চারিটি ভাগ মাত্র; কোন্রঙ্গটি কোন্ভাগ ছিল ? উত্তর। হরতন, রুইতন, ইস্কাবন ও চিড়িমার এই চারিরঙ্গ। ইহাদিগকে ইংরাজিতে (Heart) বা হৃদয়, (Diamond) বা হীরক, (Spade) বা কৃষিযন্ত্র ও (Club or Dagger) যুদ্ধাস্ত্র কহে। ভারতবর্ষের জনগণের এখন যেরূপ ভাগ, এও ঠিক তাই। এখনকার ভাগ ঠিক ব্রাহ্মণ, ক্ষত্রিয়, বৈশ্য, শৃদ্র লইয়। নহে। এখন শৃদ্রের। একট় উন্নতি পদবী প্রাপ্ত হইতেছে। তাহারা ক্রীতদাস নহে। কৃষকবৃত্তি অবলম্বন করিতে তাহাদিগকে এখন কেহই নিষেধ করিতে পারে না। এখন বৈশ্য ত্বই ভাগে বিভক্ত হইয়াছে। কতক কৃষিজীবী, তাহারা শৃদ্রভাবাপন্ন। কতক কুসিদজীবী বা আভ্যম্ভরিক বাণিজ্য ব্যবসায়ী। ইহারাই, দক্ষিণে ভাওজি রাওজি, পশ্চিমে শ্রেষ্ঠী বা শেঠিয়া, আর্য্যাবর্তে আগরওয়ালা বা মারওয়ারি বা কাঁইয়া, এবং বঙ্গে বণিক। তাসের ভাগ দেখুন। যে পরের হৃদয়ের উপর, বিশ্বাদের উপর আপনার জীবিকা নির্ব্বাহ করে, সে কি ? সে ধর্মযাজক বা ব্রাহ্মণ, তিনি হরতন। যে হীরা মণিমুক্তাদি লইয়া জীবিত থাকে, সে কি ? সে জহুরি বা বণিক, বৈশ্য বা ধনী; তিনি রুইতন। কৃষিযন্ত্রই যার জীবনের এক মাত্র উপায় বা চিহ্ন, সে কৃষি, শুদ্রই বলুন বা

বৈশ্যই বলুন, তিনি ইন্ধাবন। আর গদা বা তরবারি যে ক্ষপ্রিয়ের চিহ্ন, তা কে না জানে। স্থতরাং তাদের ভাগ সমাজের ভাগের প্রতিরূপ মাত্র।

চারি রক্ষ যদি এইরপেই হইল, তবে সাতা আট্টা এ সব কি ? সাতা হইতে টেক্কা একটি হিন্দু পরিবারের প্রতিকৃতি। কিন্তু কোন্টি কি, তাহা বলিবার পূর্বের আর একটি কথা বলা আবশ্যক। সংসারে আমরা প্রাধান্ত স্বীকার তুই ভাবে করিয়া থাকি। একজন প্রভুষ্ব করে, আমরা সেই প্রভুষ্বের দাসন্থ করিতে বাধ্য হই বলিয়া তাহার প্রাধান্ত স্বীকার করি। আর কতকগুলি লোককে আমরা মান মর্য্যাদা সম্ভ্রম গোরব আদর ইত্যাদি প্রদান করিয়া থাকি। তাস খেলাতেও এইরপ তুই প্রকার প্রাধান্ত গণনা আছে। এক ফোঁটা গণনা আর এক উপযুর্গের গণনা। দওলা তিন খানা তাসের পর বটে কিন্তু ইহার মর্য্যাদা বিস্তর। মর্য্যাদায় ইহা দ্বিতীয় গণিত, কেবল টেক্কার নীচে মাত্র। সাহেব গণনায় টেক্কার নীচে বটে, কিন্তু তেমন আদর নাই, ফোঁটা গণনায় তিন ফোঁটা মাত্র। কেন এমন হয়, তাহা ক্রমে বলিতেছি। বলিয়াছি যে, সাত্তা হইতে টেক্কা একটি হিন্দু পরিবারের প্রতিকৃতি। সাত্তা হইতে টেক্কার ক্রমে বয়োধিক্য জনিতই একের উপর অন্তের সংস্থান বুঝিতে হইবে। সাত্তা অবিবাহিতা কন্যা।

আট্টা তাই; তবে বয়োধিক্য বশতঃ সাত্তার উপর বটে। হিন্দু পরিবার মধ্যে ইহাদিগের আবার কি গোরব থাকিবে ? 'অনেকেই মন্ত্রচন উদ্ধৃত করিয়া নারী জাতির উপর আমাদিগের সাম্য দৃষ্টির চূড়ান্ত প্রমাণ প্রদান করেন।

বচনের শেষ ভাগটি এই—

ক্**তাপ্যেব পাল**নীয়া শিক্ষণীয়াতি যতুতঃ।

কন্তাকেও পালন করিবে, অতি যত্নে শিক্ষা দিবে।

মহাত্র: মন্থর অবমাননা হয়, এমন কথা আমাদের লেখনীমুখ হইতে সহজে বহিন্ধৃত হইতেছে না। তবে তাঁহার বচনোদ্ধৃত কারকদিগের দোষ তাঁহাকে শিরে ধারণ করিতে হইতেছে। কিন্তু যাহাতে ধর্মে না পতিত হই, এমন করিয়া বলিতে হইবে। ব্রাহ্মণের সহিত ব্রাহ্মণের তুলনা করিলে আর অবমাননা কি হইল ? বঙ্গদেশীয় ব্রহ্মন্তাভিমানী ব্রাহ্মণের বাটীতে

কখন শৃদ্র ভোজন দেখিয়াছেন ? মনে করুন, গৃহস্বামী বন্দ্যোপাধ্যায় মহাশয় ঘর্মাক্ত কলেবরে দালানে দণ্ডায়মান, শ্রীবিষ্ণু, দালানের থামে হেলান দিয়া বিসিয়া আছেন। ভৃত্যে তাঁহাকে পাখা করিতেছে, বেলা সার্দ্ধ তৃতীয় প্রহর; পল্লীর নবশাখগণ নৃতন ঘাসছোলা তিন বার গোবর দেওয়া প্রাঙ্গণে উচু হইয়া বিসিয়া ভোজনে ভোর। বাঁড়ুয়েয়ে মহাশয় পরিবেশক দিগকে বলিলেন, "ওহে শৃদ্রদেরও লাউচিংড়ি আর বঁদে দিও।" এই হল কন্যাপ্যেব পালনীয়া শিক্ষণীয়াতি যত্নতঃ, স্মৃতরাং সাত্তা আট্রার কি ক্ষমতা থাকিবে ?

নওলা। অবিবাহিত বালক; অবশ্য অমুজা ভগিনীদিগের উপর ইহার প্রভুষ আছে। আর যখন বড় মামুষের ছেলে অর্থাৎ তুরুপ হয়, তখন তার কথা পরে বলিব।

দওলা। নবোঢ়া বধৃ। বাড়ীর কনে বৌ। এঁর গৌরব কেবল দ্বিতীয় গণিত। আহা! বঙ্গ পরিবার মধ্যে নবোঢ়া বধৃর আদর দেখিলে কাহার্ না কনে হতে ইচ্ছা করে? বৌমা সর্বাদা অলঙ্কারে ভূষিতা, ভাল সাটী পরিহিতা, ধনী গৃহে দাসীমগুলীপরিবেষ্টিতা,—কাঙ্গালির গৃহে নিভূতদেশে গুঠনারতা স্থিতা। কিন্তু লোক যে অবস্থারই হউক না কেন, বৌয়ের আদর কত; পুতের বৌ, তিনি কোলে কোলে ফিরিতেছেন। যদি কর্তার ভোজন হঠল, তবে এখন বৌমার খাবার কি? বৌকে খাওয়ালে, বৌকে শোয়ালে শাশুড়ীর, পরিবারের কতই আনন্দ। "বাছা পরের মেয়েকে আপনার করিতে হইবে।" আহা বঙ্গাঙ্গার, কত গৌরব।

গোলাম। প্রাপ্তবয়স্ক পুরুষ। গোলামকে ইংরাজিতে Slave এবং Knave উভয় উপাধি প্রদান করে, Slave শব্দে গোলাম, Knave শব্দে পাজি, সেই জন্ম গোলামের আর একটি নাম পাজিও বলা যাইতে পারে। কোন কোন স্থলে ব্যবহৃতও হইয়া থাকে। বাস্তবিক ধূর্ত্তা গণনা করিয়া ইহার স্থানাবধারণ হইয়াছে। সে কথা পরে বিস্তৃত করিয়া বলা যাইবে; এক্ষণে সাধারণতঃ গোলাম পুরুষ বলিয়া গৌরবে এক ফোঁটা মাত্র, জ্যেষ্ঠ বলিয়া পূর্ব্বোক্ত চারি তাসের উপর। বিভাবুদ্ধি ধর্ম প্রভৃতি কোন গুণ নাই, তবে পেজোমি পূর্ণ। সে গুণের কি ফল ফলে, পরে দেখিবেন।

বিবি। প্রোঢ়া বঙ্গ মহিলা। বাড়ীর বড় বৌ। যখন কনে বৌ, তখন ইহার গৌরব দশ ফোঁটা ছিল, এখন ছুই ফোঁটা মাত্র। বাড়ীর গৃহিণী— বয়সে তৃতীয়া, তিনি সর্ব্বদাই বঙ্গ সংসার লইয়া ব্যস্ত, কে তাঁহাকে আদর করিবে। তাঁর সময়ে আহার হয় না, রাত্রিতে শোবার অবকাশ নাই, দিবসে কথার অবকাশ নাই, কর্ত্রী বটেন, কিন্তু দাসী। যাহাকে সকলের মনোরঞ্জন করিতে হইল, সে সকলের দাসী বই আর কি বলিব ? তবে তিনি ধনশালীর বনিতা হইলে তাঁহার কোন বিশেষ গৌরব কখন কখন হয়, কিন্তু সে কথা পরে বক্তব্য। সাধারণত তিনি বঙ্গ মহিলা, কর্ত্রী, গৌরবে কেবল পাজি হইতে অর্থাৎ গোলাম অপেক্ষা কিছু অধিক।

সাহেব। বঙ্গীয় কৃতী পুরুষ। তাহাতেই ইহার নাম সাহেব। সাহেবেরাই কৃতি। ইনি কগ্রীর অগ্রে ভোজন করিতে পান, কিন্তু কনে বৌ দওলার পরে। "এই যে বৌমাকে খাওয়াইয়া আসিয়া ভোমাকে ভাত দি।" সাহেব ছয় তাসের উপর, কিন্তু গণনে তিন ফোঁটা।

টেক্কা। বাড়ীর কর্ত্তা। সাধারণতঃ ইহার মান, মর্য্যাদা, সম্ভ্রম, প্রভুত্ব সকলি অধিক, সর্ব্বাপেক্ষা অধিক। এমন কি, আদরে কনে বৌকেও ইহার পরে গণনা করিতে হয়। প্রভুত্বে কৃতী সাহেবকেও ইহার অধীনে থাকিতে হয়। ইনি টেক্কা, ইহার চিহ্ন এক। কর্ত্তা কি একজন ভিন্ন তুইজন হয় গণনায় ইনি একাদশ। এক পাজির এগার গুণ।

তবে তুরুপের সময় এমন বিপর্যান্ত হয় কেন ? তাহার কারণ আছে। সে হইতেছে নাকি ধনীদের কথা, সাধারণ নিয়ম হইতে একটু বিপর্যান্ত হইবে বই কি ? যে ধনী অথচ পাজী, পৃথিবীতে 'সেই বড় লোক। সেই রঙ্গের গোলাম। সেই কর্তা, সেই কৃতী, কিন্তু অথচ পাজি বলিয়া সে কৃতী হইতে কত গুণ অধিক। গোলাম গোরবে কৈনার প্রায় দিগুণ, প্রভুষে কর্তার উপরে স্থিত। অমুক মুখুর্য্যে বড় লোক কেন জানেন ? তিনি ধনী আর পাজি। তাঁর মত ধনীও বিস্তর আছে, পাজিও বিস্তর আছে, কিন্তু তাঁর এত প্রশংসা কিসে! না তিনি ধনী পাজি। রঙ্গের গোলাম। বাপ রে! তাহাতেই রঙ্গের নওলা দিতীয় তাস। বড় মানুষের ছেলে অপ্রাপ্তবয়ন্ক, কাজেই উদ্ধৃতস্বভাব; প্রভূত বিক্রমশালী ও সমধিক গৌরবান্বিত। গৌরবেও দ্বিতীয়, প্রভুষ্বেও দ্বিতীয়। বায়রণ ছেলেবেলা কোন গ্রন্থ প্রণয়ন করেন। গ্রন্থের নামপত্রে লিখিত ছিল, "এই কাব্য লড় বায়রণ নামক কোন অপ্রাপ্তবয়ন্ক বালক বিরচিত"। সমালোচক ক্রম সাহেব এই কথার উপর নানা উপহাস

করিয়াছেন। তিনি বলেন যে, কিসের জন্ম গ্রন্থের প্রশংসা করিব ? নাবালকের লেখা বলে ? না লর্ডের লেখা বলে ? না—নাবালক লর্ডের লেখা বলে ? আমরা উত্তর দিতেছি। নাবালক লর্ডের লেখা বলে। একজন নওলা শ্রেণীর লােকের লেখা বলে। সংসারে সকলেই যাহা করে, বায়রণের গ্রন্থ-প্রকাশক তাহাই করিয়াছিলেন মাত্র, ক্রমের এতটা উপহাস করা ভাল হয় নাই। বিশেষতঃ আমরা তাসভক্ত লােক, নওলার নিন্দা আমাদের সন্থ হইবে কেন ? এ যে অমৃক কুমার বড় ঘােড় সওয়ার হইয়াছেন, ইহার অর্থ কি ? অর্থ যে তিনি বড় মান্ত্র্যেরছেলে ঘােড়ায় চড়েন আর ছ্ধারি লােককে চাবুক মারেন, কেননা তিনি বড় মান্ত্র্যের ছেলে স্বতরাং উত্তর স্বভাবান্তিত। তিনি একজন নওলা। ছােট বাবুর আদরের কথা সকলেই জানে। ছােট বাবুর দােরাত্রা উপদ্রেব সকলি অধিক, স্বতরাং নওলা গৌরবে ও প্রভুত্বে কেবল পাজি গোলামের অপেক্ষা কিঞ্চিত নূান মাত্র।

এক্ষণে তাস খেলায় আরো একটি অতি স্তমহৎ উপদেশ পাওয়া যায়। তাস থেলায় বিস্তি আছে, পঞ্চাশ আছে, শ আছে, ও ইস্তক আছে। তিন খানা তাস একত্র হইলে এক কুড়ির কার্য্য করে, পাঁচ খানা একত্র হইলে একবারকার খেলায় জ্বয় হয় ও খেলা শেষ হয়। তোমরা ছই কোটি প্রজায় আর্ত্তনাদ করিলে কি রাজার এক বিন্দু অশ্রুপাতও হইবে না, তা কখনই নহে। একতাই উন্নতির মূল, একতাই সমাজের বন্ধন, একতাই জীবন, একতাই জাতিযোগের ভিত্তিভূমি। একজন অপ্রাপ্ত-ব্যবহার নওলা ও ছুই জন বঙ্গকুমারী সাতা আট্টা একত্র মিলিত হইলে, কর্ত্তা কর্ত্রী ও কৃতীর সহিত তুল্য বল ধারণ করে। একতা এই রূপ পদার্থ বটে, যে তিন তাসের কিছু মাত্র গৌরব নাই, একত্র হইয়াছে বলিয়া তাহার। এখন গৌরবে প্রধান তাসের সমকক্ষ হইল। বঙ্গবাসীগণ তাস, খেলিবার সময় যখন বিস্তি বলিয়া ডাকিবে, তখন একবার তোমার ভাতার সহিত যে মোকদ্দমা চলিতেছে, তাহা স্মরণ করিও। যদি গোঁড়া হিন্দু হও, তবে একবার আধুনিক নব্য সম্প্রদায়কে—নব্য বলিয়া, ব্রাহ্ম বলিয়া, কুশ্চান বলিয়া, নাস্তিক বলিয়া,—অভক্ষ্য ভোজী জানিয়া, যে আধুনিক হিন্দুয়ানির সারময়ী ঘূণা প্রদর্শন কর, তাহা একবার স্মরণ করিও। নব্য ভ্রাতৃগণ, আপনারাও একবার বিভাবত্তার সারতত্ব ভূত যে অপূর্ব্ব বিছেষ

ভারটি বুড়ো বোকা পৌত্তলিকদের প্রতি প্রদর্শন করেন, তাহা একবার স্মরণ করিবেন। তাহা হইলেই তাসাবতারের কার্য্য সিদ্ধ, আর আমি এই অবতারের অদ্বৈত প্রভু অভিষেক কর্তা যোহন, আমারও মনস্কামনা সিদ্ধ হইবে।

ইস্তকও একতার গুণের পরিচয় প্রদান করে। কিন্তু এবার দম্পতি মিলন। ধনবান কৃতী যদি ধনশালিনী কর্ত্রীর সহিত একযোগ হয়েন, তাহা হইলে সাধারণের তিন জনের মিলনের স্থায় গৌরবান্বিত হইবেন, তাহার আর বৈচিত্র কি ? সাধারণের দম্পতি মিলনের গৌরব কি ? সেত হতেই হবে। যাহাদের মধ্যে সচরাচর হয় না, তাহাদের মধ্যে হলেই না গৌরব ? আমাদের যুগল রূপ দেখিয়া কে তৃপ্ত হইবে ? তবে দম্পতি প্রণয়ের কথা ? সমাজ বিশেষতঃ আধুনিক বঙ্গসমাজ কবে দম্পতি প্রণয়ের গৌরব করিয়াছে ? সে তোমার ঘরের কথা। তুমি তাহাতে স্থা হও, আমরা সমাজ, তাহার জন্ম কিছুই করিতে পারি না—তবে বড়মান্থ্যের স্থীপুরুষের মিল। হাঁ, গৌরব করা উচিত বটে। ইস্তকে এক কৃড়ি দেওয়া গেল।

যেমন শ্রেণীবদ্ধ পাঁচজনের মিলে এক শত হয়, তেমনি চারিবর্ণের এক রপ লোক একত্রিত হইলে সেই শত গৌরব পায়। ত্রাহ্মণ ক্ষপ্রিয় বৈশ্য শূদ্র চারিবর্ণের এক ধর্মাক্রান্ত লোক একত্রিত হইলে যে গৌরবের কথা হইবে, তাহার আর আশ্চর্য্য কি 

ত তবে চারি জন কনে বৌয়ে, নবোঢ়া বধ্ একত্রিত হইয়া কি করিতে পারে 

ত তাহাদের আপনাদের যে চল্লিশ সংখ্যার গৌরব আছে, তাঁহারা যদি নিজ কুলে থাকিয়া যান, তবেই সে কুলের গৌরবের বৃদ্ধি করিলেন। নতুব তোমার কুল এই করিয়া তাঁহাদিগকে লইয়া গিয়াছে, খেলার শেষ গণনায় তোমার প্রতিদ্বন্ধীরই গৌরব বাড়িল।

সেইরপ চারিজন অপ্রাপ্ত ব্যবহার বালক বা বালিকা একত্র হইয়া কি করিতে পারিবে ? এই জন্ম চারি সাত্তায়, চারি আট্রায়, চারি নওলায়, চারি দশে শ হয় না।

হাতের পাঁচ। কোন সংগ্রামে যে পক্ষ শেষ যুদ্ধে জয়ী হয়, তাহার কিছু অতিরিক্ত গৌরব করিতেই হয়। শেষ জয়ের সুখ্যাতির নামই হাতের পাঁচ। কিতু যেমন খেলায় নির্ব্বোধ আছে, তেমনি সংসারে তদপেক্ষাও নির্বোধ আছে। সংসারে কুপণ লোক দেখিতে পাওয়া যায়, কেবল হাতের পাঁচ রাথিবার জন্মই যাবজ্জীবন ব্যস্ত, কিন্তু হাতের পাঁচ রাথিলেন, অথচ গুণিয়া দেখেন যে তুকুড়ি সাত নাই। আগে খেলা রাখ, তার পর হাতের পাঁচের চেষ্টা কর। তা না করিলে তুমি বড় নির্কোধ।

যে হাতের পাঁচ রাখিয়াছে, শেষ রক্ষা করিয়াছে, অথচ খেলা আছে, সেপর হাতে কাগজ তাসিবে। শেষ যুদ্ধে আমি জয়ী। এক্ষণে আমি যেখানে শিবির স্থাপন করিয়াছি, তোমাকে আসিয়া সেই খানে লড়াই দিতে হইবে। গত বৎসর তোমায় আমায় ভিন্নং রূপে কারবার করিয়া তোমার চৈত্র মাসের শেষে বিলক্ষণ লাভ হইয়াছে, এক্ষণে বৈশাখের প্রথমে তোমার দর লইয়াই আমাকে কারবার করিতে হইতেছে। অর্থাৎ তোমার হাতের পাঁচ ছিল, তুমিই কাগজ্ঞ দিলে। তুমি কাগজ্ঞ দিয়াছ, তোমার কতগুলি স্থবিধা; এখন তোমায় আমায় যদি ছই জ্পনে এক রকমের বিস্থি পঞ্চাশ ডাকি, তাহা হইলে আমার গৌরব অধিক হইবে। বাস্তবিক মধ্যস্থ হইতে হইলে এইরূপ বিচার করাই উচিত।

আর কুড়ি খানি কাগজের কথা বাকি আছে। এগুলি সামান্ত ত গৌরবচিক্ত মাত্র। যতদিন তুমি গৌরবের পাতসাই পঞ্জা উড়াতে না পারিলে, তত দিন তোমার গৌরব ঢাকা থাকাই বিধেয়। অর্থাৎ চারি খানা পর্যান্ত কাগজ উপুড় করিয়া ধরিও। সংসারের একটা রীভিই এই যে, তুমি চারিবার অনেক কণ্ট করিয়া যে খ্যাতিপত্তিটুকু সঞ্চয় করিলে, তোমার এক বার খেলা না হওয়াতে তাহা তৎক্ষণাৎ লীন হইয়া গেল। তবে যদি তুমি একবার পঞ্জা জাহির করিয়া থাক, তাহা হইলে পাঁচ হাত অন্ততঃ না গেলে তুমি আর একবারে হীনগৌরব হইবে না। পাঁচ হাত নহিলে পঞ্চা উঠে না। ছক্কা বড বাড়। পঞ্জার উপর এক ফোঁটা। ছতোম যাঁহাদিগকে সহরের হঠাৎ অবতার বলেন, তাহাদেরই চিহ্ন এই তাসের ছকা। তাঁহারা ভোগাইতে আসেন, ভোগাইয়া চলিয়া যান। ধুমকেতুর স্থায় গগনপথে উদিত হইল ; শিখায় গগনের একদেশ উজ্জ্বলীকৃত হইল ; কত লোকের মনে কত অশুভ ভাবনা সেই সঙ্গে সঙ্গে উদিত হইল। কিন্তু কত কাল যে স্থায়ী হইবে, তাহা কে বলিতে পারে গু যখন গেল, হঠাৎ চলিয়া গেল। এই জ্বন্থ ভাল খেলওয়াড়ে ছক্কা করিবার বড় আন্থা প্রদর্শন করে না। খেলা ত পঞ্জা, ছকা কেবল বুথা জাঁকজমক মাত্র।

তাস খেলা যে সংসারের অবিকল প্রতিরূপ, তাহা আমরা এক প্রকার দেখাইলাম। কিন্তু অতি গৃঢ় কথা এখনও বলি নাই। সংসারে অতি গৃঢ় বিল্লা কি ! জুয়াচুরি। তিনি বড় পাকা লোক বলিলে কি ব্ঝায়, যে তিনি এক জন জুয়াচোর। তোমার হাতে কিছু মাত্র তাস নাই, কিন্তু তুমি এমনি মুখভঙ্গী করিভেছ যে সকলেই মনে করিল, তুমি একজন আঢ্য লোক। তুমি তাসে পাকা খেলোয়াড় হইলে, সংসারে তুমি পাকা লোক হইলে। যখন "খেলার গুরু কেননাই" আমরা বলি, তখন যেন মনে থাকে, যে তিনিই এই লোকযাত্রার গুরু। তবে তাস খেলার সময় আমরা স্বীকার করি, ভবের খেলাতে স্বীকার করাটা বড় প্রথা নয়।

সকল কথাই বলা হইল। এখন হে তাস দেব! তোমার বাওয়ান্নপীঠ মূর্ত্তিতে একবার আবিভূতি হও। হইয়া তোমার উনপঞ্চাশ মূর্ত্তি আমার উনপঞ্চাশ অবয়বে ভর কর; আর তোমার প্রধান তিন মূর্ত্তি আমার লেখনী মসী ও কাগজে আশ্রয় কর, আমি এক বার,—

"কথাচ্ছলেন বালানাং নীতিস্তদিহ কথ্যতে।"

সাত্তা আট্টা কুমারীগণ। ভোমাদের গৌরব কি, এভক্ষণে বুঝিতে পারিলে ত ? নওলা ভাই! যদি ভুরুপের হও ত মনে করিও যে বিপক্ষের গোলামে ভোমাকে লইয়া যাইতে পারে।

দওলা ভগিনী ! কুলে থাকিলেই কুলের গৌরব ; কিন্তু বাঙ্গালায় যত দিন কনে থাকিবে, তত দিনই তোমাদের স্থাথের দিন, অতএব শীঘ্র ঘোমটা খুলিও না।

অতে গোলাম! অদৃষ্টক্রমে এবার তুরুপের হয়েছ, মনে থাকে যেন, বদু রঙ্গের বেলা ভোমার গৌরব সর্ব্বাপেক্ষা কম।

বিবি সাহেব! কর্ত্রী ! ও কৃতি !— তোমাদিগকে আমার আর কিছু বলিতে হইবে না ! কিন্তু ধনি ! ও ধনশালিনি, যেন ইস্তকটা কি, তাহা মনে থাকে। টেকা কর্তা মহাশয় ! বদ রঙ্গের সময় আপনাকে রঙ্গের সান্তা দলন করে বলে আপনি ক্ষুক্ত ইইবেন না। ফিরে হাতে কি হয়, দেখিবেন ?

ভাই খেলওয়াড়গণ, ভুরুপ পাইবার সময় যেন সাত তুরুপ মনে থাকে, আর হাতের পাঁচ রাখিতে গিয়া যেন খেলা খোয়াইও না। মহাপ্রভু তাস! যদিও আমি অদ্বৈত এবং তোমার গুরু, কিন্তু তুমি ভাবাবতার; তোমাকে নমস্কার করি:



কবি, দার্শনিক, এবং অস্থান্য মহাত্মাগণ "সুখ কি ?" এতদ্বিষয়ের মীমাংসার জন্য বিশেষ যত্ন করিয়াছেন, কিন্তু কেহই কুতকার্য্য হইতে পারেন নাই। আমরা অনেক ভাবিয়া চিন্তিয়া স্থিৰ করিয়াছি যে রসিকতা প্রকাশ করাতেই মন্তুয়্যের স্বখ। নচেৎ রসিকতা করিবার জ্বন্য লোকে এত অস্থির হইবে কেন ধনের চেষ্টায় সকলেই ব্যস্ত বটে, কিন্তু আমরা স্থিরসিদ্ধান্ত করিয়াছি যে, রসিক বলিয়া নাম কিনিবার জন্য লোকে যেমন উত্যোগী, ধনী বলিয়া খ্যাতি লাভ করিবার জনা কেহ তত নহে। অনেকেই স্বীকার করে, "আমি নির্ধন।" "আমি গরীব—আমি দিতে কোথায় পাইব ?"—"আমি কাঙ্গাল, আমার উপর এ দৌরাস্ম্য করিও না," এই রূপ কথা কাহার মুখে শুনিতে না পাওয়া যায়? কিন্তু কে কোথায় কবে কাহার কাছে স্বীকার করিয়াছে যে "মহাশয় আমি অরসিক ?" কে কোথায় কবে বলিয়াছেন, মহাশয়, আমি অরসিক, আমার সঙ্গে হাস্তা পরিহাস করিবেন না.—কে কোথায় কবে ভাবিয়াছে যে, আমার কথায় রস নাই—আমি আর রসিকতা ছড়াইবার চেষ্টা করিব না ? কে না উপযুক্ত লোক দেখিলেই আপনার রসিকতার পরিচয় দিবার জ্বন্থ ব্যতিব্যস্ত হয় ? কেহ কাহার সঙ্গে কথোপকথনে প্রবৃত্ত হইলে, আপনার ঐশ্বর্য্যের বা বিভাবত্তার, বা যশস্বিতার বা অত্য গুণের পরিচয় দিবার জত্য তাদৃশ ব্যস্ত হয় না, কিন্তু রহস্ত উত্থাপন করিয়া রসিকতার পরিচয় দিবার জন্ম সকলেই শশবাস্ত।

অধুনাতন বাঙ্গালী মহলে রসিকতার অত্যস্ত দৌরাত্ম্য আরম্ভ হইয়াছে। "তামাসা ঠাট্টা" "ইয়ারকি" "রং" "মজা" ইত্যাদি বিবিধ নামে, রসিকতা বঙ্গদেশে একাধিপত্য করিতেছে। বরং কথোপকথনে কিছু নিস্তার আছে। সম্বন্ধ-বিরুদ্ধ লোকের কাছে, বা শোকত্বংখাদির সময়ে, বা বিষয় কর্ম্মের সময়ে, অনেক বাঁচাইয়া চলেন। কিন্তু লেখকদিগের নিকট কিছুতেই নিস্তার নাই। স্থসময়ে, অসময়ে; সৎকথায়, কুকথায়; যেখানে সেখানে; যখন তখন, রসিকতা করা আজি কালি কতকগুলিন লেখকের ব্যবসায়।

এমত বলি না যে, সকল লেখকই রসিকতা ব্যবসায়ী। কতকগুলিন লেখক বড় বিজ্ঞ। তাঁহারা রসিকতার প্রতি বড় অপ্রসন্ন। তাঁহাদের ধারণা আছে যে, পুত্রশোকাত্রের স্থায় অনবরত মুখ দীর্ঘীকৃত করিয়া রাখাই পাণ্ডিত্য। রসিকতার সংস্পর্শ মাত্র হ্রপনেয় কলঙ্কের কারণ। তাঁহাদের কাছে রসিকতার নাম গ্রাম্যতা। সে পাপের প্রায়শ্চিত্ত নাই। অধিকাংশ সাপ্তাহিক লেখক এই সম্প্রদায় ভুক্ত।

অপর সম্প্রদায়ে অন্য কাজ নাই; কেবল প্রাণপণে রসিকতা করাই কাজ। প্রথম সম্প্রদায় কৃষ্ণযাত্রার মৃনি গোঁসাই, দ্বিতীয় বাসদেব। এক সম্প্রদায় শ্বেতশাশ্রু, জটা এবং বিজ্ঞতা লইয়া ব্যস্ত, রসিকতায় বড় বিরক্ত। কিন্তু দ্বিতীয় সম্প্রদায় তাহা মানে না; নিয়ত রসিকতা করিবার জন্ম অস্থির, স্বতরাং মৃনি গোঁসায়ের বিজ্ঞতা উস্কৃষ্ণল হইয়া যায়। বাসদেবদিগের রসিকতা সকল সময়ে সরস হয় না,—না হউক—রসিকতা করিতে হইবে। রচনা সরস হউক বা নীরস হউক—তাহাতে কেহ হাসুক বা না হাসুক—তাহারা রসিকতা করিবেন। রসিকতার কথার অন্থুরোধে সত্যুকে মিথ্যা করিতে হয়, তাহাও স্বীকার; নিন্দনীয়কে পূজা করিতে হয়, বা পূজ্যকে নিন্দা করিতে হয়, তাহাতও ক্ষতি নাই; রসিকতার স্রোভঃ না মন্দ পড়ে। পূর্বের্ব এ শ্রেণীর লেখক এদেশে সচরাচর দেখা যাইত না। পাঁচালি এবং কবিওয়ালা ও যাত্রার দলে ইহার প্রাহ্রভাব ছিল। কৃক্ষণে হুতমপোঁচার নক্সা এদেশে প্রচার হইল। সেই পর্য্যন্ত এই লেখকগুলির রসিকতায় দেশ প্রাবিত হইতেছে।

রসিকতা, বাচনিক হউক বা লিখিত হউক, সর্বব্র সমান প্রকৃতি দেখা যায়। প্রচলিত রসিকতা নানা প্রকার।

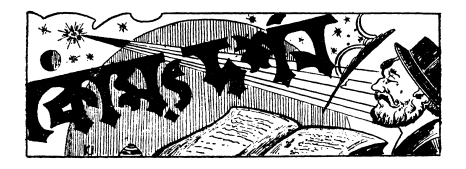
প্রথম, প্রাচীন রসিকতা। কেই কাহাকে সম্বন্ধ নিযিদ্ধ কোন দোষারোপ করিতে পারিলেই আপনাকে রসিকতায় পারদর্শী বিবেচনা করেন। এই প্রকার রসিকতা প্রাচীন সম্প্রদায়ের মধ্যেই বিশেষ আদৃত। বৃদ্ধ গান্ত্লি মহাশয়, যদি কে:ন প্রকারে ইঙ্গিত করিতে পারিলেন, যে রাম শ্বাশুড়ে, কি যত্ন বউও, তবেই তিনি সে দিনের মত রসিকতার জয়পতাক। বাঁধিলেন।

ইহারই সম্প্রদারণে দিতীয় প্রকারের রসিকতার সৃষ্টি। কেই কাহাকে যে কোন প্রকারের গালি দিলেই মনে করেন যে আমি বিশেষ রসিকতা করিলাম। পরের মাতৃ পিতৃ প্রভৃতি সম্বন্ধে কদর্য্য কথা বলিতে পারিলেই এরপ রসিকতার চরম হইল। স্থতরাং গ্রাম্য বালকেরা এই রূপ রসিকতায় সর্ব্বাপেক্ষা স্থপণ্ডিত! হুতোমপোঁচার অনুকরণে ব্রতী লেখকেরা প্রায় তাহাদের কাছে কাছে যান।

তৃতীয় শ্রেণীর রসিকেরা রসিক চূড়ামণি। অশ্লীলতাই তাঁহাদের কাছে রসিকতা। কোন ক্রমে অমুচ্চার্য্য কোন কথা ব্যক্ত করিতে পারিলেই, তাঁহারা রসিকতার একশেষ করিলেন। যাহা ভদ্রের অশ্রাব্য বা অপাঠ্য, এবং সুনীতির বিনাশক, তাহাই তাঁহাদের কাছে রসিকতা। কথাগুলি স্পই বলিতে পারিলেই তাঁহাদের মনের মত রস ছড়ান হয়, কিন্তু আইনের দৌরায়্যে কেবল ইঙ্গিতে রসিকতা করিয়াই অনেককে ক্ষান্ত থাকিতে হয়।

আর এক প্রকারের রসিকতা কেবল চাপল্য মাত্র। গ্রাম্য ইতর ভাষায় তাহার নাম "ঝাপাই ঝোড়া।" অনবরত মুখভঙ্গী, নিয়ত হস্তপদ সঞ্চালন, দিবারাত্র হাসিবার এবং হাসাইবার নিক্ষল উত্তম, এই রসিকতার সামগ্রী। যাত্রার, "ভুলুয়া" এবং "মটরা" এই সকল শ্রেণীর রসিকদিগের আদর্শ। যে ব্যক্তি মুখে মুখে এইরূপ রসিকতা করিবার জন্য কষ্ট করে, তাহার ছংখ দেখিয়া ছংখ হয়, রাগ হয় না। কিন্তু যে সকল লেখক এরূপ ভুলুয়া-গিরিতে প্রের, তাহাদের রসিকতা অসহা। আধুনিক নাটক-লেখকদিগের মধ্যে অর্থিকাংশ, এবং হুতোম সম্প্রদায়ের মধ্যে অনেকে এই শ্রেণীর রসিক। রসিকতা করিবার জন্য তাঁহারা অত্যন্ত অস্থির; দম্ভ সর্ব্বদাই বহিন্ধৃত; অঙ্গভঙ্গীর বিরাম নাই; চক্ষুর নানারূপ বিকৃতি; কিন্তু রসিকতার উপকরণের মধ্যে কতকগুলিন নীরস, অসংলগ্ন, অর্থশূন্য ইতর কথা। তাঁহাদের গ্রম্থে এক্টু তাড়িখানার গন্ধ থাকে।

### প্রথম বর্ষঃ চতুর্থ সংখ্যা



## ১। ওগুস্ত কোম্ৎ

স্থাত্বা ওগুস্ত কোম্তের তুল্য দর্শনবিং অতি ছল্ভ। অনেকে তাঁহাকে অদিতীয় দার্শনিক বলিয়া মান্য করেন। সে যাহা হউক, তিনি যে অসাধারণ ধার্শক্তিসম্পন্ন ছিলেন, তাহার কোন সন্দেহ নাই। পণ্ডিত-প্রস্বিনী ফ্রান্স ভূমিতে তাঁহার তুল্য ব্যক্তি জ্বমে নাই। কোম্ৎ দর্শন, কাপিল স্ত্রের ক্যায় নিরীশ্বর; কিন্তু নিরীশ্বর বলিয়া অনেক ঈশ্বরপরায়ণ ব্যক্তি ঐ দর্শনের কোন্থ অংশ ভ্রমাত্মক বিবেচনা করিয়াও তাহার প্রতি অপ্রদ্ধা প্রকাশ করেন না।

# ২। বহিবিষয় জ্ঞান .

বস্তুত্ত্ববিষয়ে কোন্তের মত এক্ষণে ইউরোপ ও আমেরিকার পিণ্ডিতুমাত্রেই অল্রান্থ বলিয়া স্থীকার করেন। আমরা বস্তু সকলের গুণ জ্ঞানি এবং বিশেষ অবস্থায় তদীয় বিশেষ কার্য্য জ্ঞানি। কিন্তু বস্তুসকল যে কি, তাহা আমাদের বুদ্ধি ও ইন্দ্রিয়ের অগোচর। তাহাদের মূল প্রকৃতির বিষয় আমরা কিছুই জ্ঞানিতে পারি না। চম্পক পুষ্পের এই গুণ যে তাহা হুইতে অণু উথিত হুইয়া তোমার নাসিকারক্ষে প্রবেশ করিলে গন্ধ বোধ হয়। ঐ গন্ধগুণের বিষয় ভূমি জ্ঞানিতেছ। চম্পকের আর এক গুণ যে তাহা হুইতে জ্যোতিঃ প্রতিফলিত হুইয়া তোমার চক্ষুতে লাগিলে ভূমি চম্পক পীতবর্ণ দেখ। ঐ বর্ণগুণের বিষয় ভূমি জ্ঞানিতেছ। চম্পকের আর এক গুণ এই যে তাহা ম্পর্শ করিলে কোমল বোধ হয়। ভূমি ইহার কোমলতা গুণ জ্ঞানিতেছ। চম্পকে চর্বণ করিয়া তিক্ত রস বোধ করিতেছ।

স্পর্শেল্ডিয় ও দর্শনেন্দ্রিয়ের দ্বারায় চম্পকের বিস্তৃতি জ্ঞানিতেছ। গন্ধ, বর্ণ, রস, কোমলতা ও বিস্তৃতি গুণ ত্যাগ করিলে, চম্পকের বিষয় কি জ্ঞান ? কি চুই না। মন্থয়ের প্রকৃতিমূলক সংস্কার এই যে, যেস্থলে গুণ জ্ঞানিতে পারে, সে স্থলে গুণের আধার বস্তুর অন্তিস্থ স্বীকার করে।

যাঁহারা মায়াবাদীদিগকে বাতুল বলিয়। উপেক্ষা করেন, তাঁহারা নিতাস্ত স্থলদর্শী। বস্তুত মায়াবাদীরা সাধারণ লোক অপেক্ষা স্ক্র্মদর্শী। তাঁহাদের ভ্রম এই যে তাঁহারা গুণ হইতে গুণাধার বিষয়ের সন্ত্যোপলন্ধি অমূলক বিবেচনা করেন। যদি কোন মায়াবাদী আমাদিগকে জিজ্ঞাসা করেন, "গুণ হইতে গুণাধার বিষয়ের উপলব্ধি কেন কর ?" ইহার উত্তর এই দেওয়া যাইতে পারে, "এ সংস্কার আমাদের অভাবসিদ্ধ।" মায়াবাদীদের মতের অযৌক্তিকতা প্রতিপন্ন করিবার দ্বিতীয় উপায় নাই।

#### ৩। কারণ জ্ঞান

কারণ শব্দ প্রয়োগ করিতে কোম্তের বিলক্ষণ আপত্তি আছে। তিনি বলেন, যাঁহারা তত্ত্বিজ্ঞানের অনুশীলন করেন, তাঁহারা যাহাকে কারণ বলেন, সে কারণের বিষয় আমরা কিছুই জ্ঞানিতে পারি না। কেবল প্রাকৃতিক ঘটনা নির্দিষ্ট নিয়ম অনুসারে ঘটিয়া থাকে, ইহাই আমরা জ্ঞানিতে পারি।

সূর্য্যের তাপ জলরাশিতে পড়িলে জলরাশির কিয়দংশ বাষ্প হয়। ঐ বাষ্প জলরাশির উপরিস্থ বায়ু অপেক্ষা লঘু, এ জন্ম আকাশ মার্গে উথিত হয়। উদ্ধিস্থ বায়ুর শৈত্য গুণে বাষ্প সঙ্গুচিত ও দ্রবীভূত ইইয়া জল হয়। এই রূপে বৃষ্টি হয়। তাপে জলাদি জড় বস্তুর যোগাকর্ষণের হ্রাস হয়, তাহাতে উত্তপ্ত বস্তুর পরমাণু সকল বিচ্ছিন্ন হয়, এবং এই রূপে উত্তপ্ত বস্তু বস্তু তাপে কেন যোগাকর্ষণের হ্রাস হয় ং কেন জল বাষ্প হয় १ এ প্রশ্বের উত্তর কেইই দিতে পারে না।

শ্বেত বর্ণ পারদ ও পীত বর্ণ গন্ধক রাসায়ণিক যোগে রক্ত বর্ণ হিস্কৃল উৎপন্ন করে; কিন্তু শ্বেত বর্ণ, পীত বর্ণ অথবা অহ্য বর্ণের দ্রব্য উৎপন্ন না হইয়া কেন রক্ত বর্ণ দ্রব্য উৎপন্ন হয়, ইহা কেহই বলিতে পারেন না। প্রাকৃতিক ঘটনা কির্ন্ধপে হয়, আমরা জানিতেছি; কেন হয়, জানি না। কোম্ৎ বলেন, "কেন হয়," না জানিলে কারণ শব্দ প্রয়োগ করা উচিত

নহে। অমৃক ঘটনা হইলে অমৃক ঘটনা হইবে, ঘটনা নির্দিষ্ট নিয়মে হইবে, ইহাই আমরা জানি, এপর্য্যস্তই আমাদের জ্ঞানের সীমা। যাহাকে লােকে কারণ কার্য্য সম্বন্ধের নিয়ম বলে, তাহা কোম্তের মতে প্রাকৃতিক ঘটনার পূর্বভাব ও উত্তরভাবের নিয়মমাত্র।

যিনি কারণজ্ঞান মন্ধুয়ের সাধ্যাতীত বলেন, তিনি যে বিশ্বের আদি কারণজ্ঞান মন্ধুয়ের সাধ্যাতীত বলিবেন, ইহা বিচিত্র নহে। তাঁহার মতে বিশ্বের উৎপত্তির বিষয় মন্ধুয় কখনই জানিতে সক্ষম হইবে না। স্কুতরাং এ বিষয়ের আলোচনা রুখা।

#### ৪। দৈববলৈ বিশ্বাস

পুরাকালে মানবজাতি সমস্ত প্রাকৃতিক ঘটনা দৈববলঘটিত বলিয়া বিশ্বাস করিত। একণেও এ রূপ বিশ্বাস ভারতবর্ষে এবং অন্থান্থ দেশে আছে। বায়ু বহিতেছে; অতএব বায়ুর অধিষ্ঠাতা দেবতা আছেন। প্রাতঃ চলিতেছে; অতএব নদীর অধিষ্ঠাত্রী দেবী আছেন। বৃষ্টি হইতেছে; অতএব মেঘ দৈব বলে স্পষ্ট ও চালিত হইয়া বারি বর্ষণ করিতেছে। প্রাকৃতিক বিজ্ঞানের যত অন্ধূলীলন হইতেছে, তত সাধারণ প্রাকৃতিক ঘটনা সম্বন্ধে এ প্রকার দৈববলে বিশ্বাসের হ্রাস হইতেছে। কোম্থ বলেন, যখন মনুয়োর। প্রাকৃতিক নিয়ম সকল ভালরূপে বৃঝিতে পারিবে, তখন দৈববলে বিশ্বাস একবারে অন্থূহিত হইবে। মনুয়োরা প্রথমতঃ জড়োপাসক হয়, পরে বহুদেবোপাসক হয়, তৎপরে একেশ্বরাদী হয়; পরিণামে নিরীশ্বর হইবে। বিশ্বে যে নিয়ম আছে, একথা তিনি স্বীকার করেন, কিন্তু ভাহা হইতে বিশ্বনিয়ন্তা উপলব্ধি করা যুক্তিসিদ্ধ বিবেচনা করেন না।

# ৫। কোম্ৎ নান্তিক কি না ?

ইহাতে অনেকেই মনে করিবেন, কোম্ৎ নান্তিক; কিন্তু তাঁহাতে ও অফ্রান্ত নান্তিকে অনেক প্রভেদ আছে। তাঁহার প্রণীত দর্শনশান্তে সাংখ্য দর্শনের প্রথম অধ্যায়ের ৯২, ৯৩ বা ৯৪ স্ত্রের ফ্রায় কোন স্ত্র নাই। মহর্ষি কপিলের স্থায় তিনি কোন স্থলে "ঈশ্বরাসিদ্ধেং" বচন প্রয়োগ করেন নাই। বরং তিনি স্বর্গচিত এক গ্রন্থে কহিয়াছেন, "আমি নান্তিক নহি; যাহারা ঈশ্বকে বিশ্বের স্থিকৈন্তা না মানিয়া প্রকৃতি হইতে বিশ্বের উৎপত্তি মানে, তাহারাই নাস্তিক। (১) তাহাদের মত হইতে ঈশ্বরবাদীদের মৃত অপেক্ষাকৃত যুক্তিসিদ্ধ।" কিন্তু যদিও তিনি কোন স্থলে ঈশ্বর নাই অথবা ঈশ্বরের অস্তিষের প্রমাণাভাব, এমন কথা বলেন নাই, তথাপি তাঁহার দর্শন আত্যোপান্ত পাঠ করিলে, নিরীশ্বর বলিয়া প্রতীত হইবে।

## ৬। কোম্ৎ দর্শনের দোষ

কোম্ৎ দর্শন নিরীশ্বরতা দোষে দূষিত না হইলে সর্বাঙ্গস্থলর হইড, সন্দেহ নাই—এমন কি, সর্বাদর্শনশ্রেষ্ঠ বলিয়া পরিগণিত হইত। কোম্ৎ মন্থ্যজাতির ইতিহাস অবলম্বন করিয়া প্রতিপন্ন করিয়াছেন যে, দৈববলে বিশ্বাসের ক্রমে হ্রাস হইতেছে, আরও হইবে। ইহাতে তিনি অনুমান করেন যে, পরিশেষে ঐ বিশ্বাস একেবারে অন্তর্হিত হইতে।

বিশ্বনিয়ম দৃষ্টে বিশ্বনিয়ন্তা উপলব্দি কেন অযৌক্তিক, তাহা আমরা বৃথিতে পারি না। কোম্ৎ এ বিষয়সম্বন্ধে পূর্ব্বোক্ত ঐতিহাসিক প্রমাণ ব্যতীত অন্ত কোন প্রমাণ দেন নাই। কিন্তু ঐ প্রমাণ কোন ক্রমেই প্রচুর বলিয়া স্বীকার করা যাইতে পারে না। এই ক্ষুদ্রে প্রবন্ধে ঈশ্বরবাদীদের মতের যৌক্তিকতা প্রতিপন্ন করা অসম্ভব; এইমাত্র বলা যাইতে পারে যে, নিয়ম হইতে নিয়ন্তা উপলব্ধি আমাদের স্বভাবসিদ্ধ। এবং আমাদের জ্ঞানের সীমা ও বিশ্বাসের সীমা সর্ব্বতোভাবে সমান হইতে পারে না। কালের আদি আছে বা অন্ত আছে, ইহা কেহই অনুভব করিতে সক্ষম নহে; এ জন্ম সকলেই বলে, কাল অনাদি ও অনন্ত। কিন্তু অনাদি ও অনন্ত বিষয় মনে ধ্যান বা ধারণা করা কাহার সাধ্য গ কাহারও সাধ্য নাই। আকাশের সীমা আছে, ইহা কেহ অনুভব করিতে পারে না; এ জন্ম সকলেই বলে, আকাশ অসীম। কিন্তু অসীম পদার্থ মনুষ্বার পরিমিত বৃদ্ধিতে কখনই ধারণা করিতে পারে না।

অনাদি, অনন্ত ও অসীম পদার্থ আমরা মনে ধারণা করিতে অক্ষম হইয়াও বিশ্বাস করিতেছি— কাল অনাদি ও অনন্ত, এবং আকাশ অসীম। এ স্থলে আমাদের বিশ্বাসের সীমা জ্ঞানের সীমা অতিক্রম করিয়াছে, এ কথা সকলেই স্বীকার করিবেন। ঈশ্বর সম্বন্ধেও সেইরূপ। তাঁহার বিষয়ে

<sup>(</sup>১) যথা ;—

প্রকৃতিবাস্তবেচ পুরুষসাধ্যাসসিদ্ধি:। সাংখ্যপ্রবচন ২য় অধ্যায়, ৫ম হত্তে।

আমাদের জ্ঞান অতি অসম্পূর্ণ ও অপরিস্ফুট; কিন্তু এ কারণে তাঁহাতে বিশ্বাসের লাঘব হওয়া উচিত নহে। মধ্যাক্ত সূর্য্য ঘনাবৃত হইলেও তিনি অস্তগত হন নাই বুঝিতেছি।

१। কোম্ৎ কপিল

সাংখ্যদর্শন ও কোম্ৎদর্শন নিরীশ্বর হইলেও এই তুই দর্শনে উচ্ছু ঋলতার লেশমাত্র নাই। মনুষ্যদিগকে ধর্মশৃঙ্খলে বদ্ধ করাই উভয় দর্শনের উদ্দেশ্য। গত শতাব্দীর অধিকাংশ নান্তিক চার্কাক ছিলেন; এক্ষণেও জর্মনি দেশের প্রসিদ্ধ নান্তিক লুড্উইগ্ ফুএয়ার্বাক্ এবং ডাক্তর বুক্নেয়ারের শিষ্যেরা চার্কাক্। ইহাঁদের অধিকাংশের মতে ইন্দ্রিয় সুখভোগই পরম পুরুষার্থ। কিন্তু কোম্ৎ ও কপিল ইন্দ্রিয় সংখমের যেরপে নিয়ম করিয়াছেন, এরপ কঠিন নিয়ম ঈশ্বরপরায়ণ দার্শনিকদের গ্রন্থেও তৃষ্প্রাপ্য। মহর্ষি কপিল বলিয়াছেন, "ঈশ্বর আছেন বলিয়া কর্মফল হয়, এমন নহে, তিনি থাকিলেও হইবে, না থাকিলেও হইবে।" (১) এই বচন সাংখ্য দর্শন, কোম্ৎ দর্শন ও বৌদ্ধধর্মের মূলসূত্র বলিলে বলা যায়। এ পর্য্যন্ত কোম্তে ও কপিলে এক্য আছে।

## ৮ । পুরুষার্থ

কপিলের মতে তিন প্রকার ছংখের সম্পূর্ণ নিবৃত্তিই পরম পুরুষার্থ। দৃষ্ট উপায়ে অর্থাৎ ঐশ্বর্য্য ভোগে, ইন্দ্রিয় ভোগে, বাহ্যাড়ম্বরে ছংখ নিবৃত্তি হয় না। বিষয়বাসনা ত্যাগ করিয়া উদাসীতভাব প্রাপ্ত হইলেই অপবর্গ লাভ হয়। প্রকৃতি পুরুষের সম্পূর্ণ বিচ্ছেদই পুরুষার্থ। (২)

পুরুষার্থ লাভের জন্ম বানপ্রস্থ হইবার প্রয়োজন নাই; আপন আশ্রমে থাকিয়া আশ্রমবিহিত কন্মানুষ্ঠান কর্ত্তব্য। অভ্যাস ও বৈরাগ্য অবলম্বন করিলে প্রয়োজনীয় জ্ঞান লাভ হইবে। (৩) ওগুস্ত কোম্ভের

<sup>(</sup>১) নেশ্বরাধিষ্টিতে ফলনিম্পত্তি: কর্মাণা তৎসিক্ষো। ৫ম অধ্যায়, ২য় **স্তুত্ত**।

<sup>(</sup>২) অথ ত্রিবিধ হংখাতা ও নিবৃত্তিরতান্তপুরুষার্থ:। ১ম অধ্যায়, ১ম প্রে।
নদৃষ্টাতংগিদ্ধি নিবৃত্তেরপানুবৃর্ধি দর্শনাং। ঐ, ২য় প্রে।
দরোপ্তেক্তরক্ত চৌদাদীভমপবর্গ:; ৩য় অ ৬৫ প্রে।
যদা তদ্বা তদ্বচ্ছিত্তি: পুরুষার্থন্ত চ্ছিত্তি: পুরুষার্থ:। ৬ৡ অধ্যায়, ৭০ প্রে।

<sup>(</sup>৩) স্বক্ষ স্বাশ্রমে বিহিত ক্ষাস্থানম্। তথ্নধ্যায়, ৩৫ স্ত্র। বৈরাগ্যাদভ্যাসাল্ভ ঐ, ৩৬ স্ত্র।

মতে আপনার স্থথের প্রতি দৃষ্টি না করিয়া কর্ত্তব্যান্থপ্ঠানই পুরুষার্থ। "কর্ত্তব্যান্থপ্ঠানেই মানবাধিকার," ইহা তাঁহার প্রসিদ্ধ বচন। কর্ত্তব্য সাধনে আমাদের স্থথ হইতে পারে; কিন্তু সুথ আমাদের প্রকৃত লক্ষ্য নহে।

#### ৯। পরমসৎ

কোম্তের আর এক বচন "পরোপকারার্থে জীবনধারণ।" সমস্ত মানবজাতিকে সাক্ষাৎ প্রত্যক্ষ দেবতা জ্ঞান করিয়া তাহার সেবায় ব্রতী হওয়া
কর্ত্তব্য। এই দেবের নাম তিনি "পরমসৎ," (১) রাখিয়াছেন। তিনি
বলেন, কালে সকলে অন্যদেবের উপাসনা ত্যাগ করিয়া পরমসতের উপাসনা
করিবে। যে পরিমাণে উপচিকীর্ষার্ত্তি স্বার্থপরতাকে জয় করিবে, যে
পরিমাণে মমুয্যজাতি স্বার্থবিরত ও আত্মবিশ্বত হইয়া পরের মঙ্গলসাধনে
প্রবৃত্ত হইবে, সেই পরিমাণে পরম সতের সেবা হইবে ও পুরুষার্থ লাভ
হইবে। কেবল উপচিকীর্ষার দ্বারায় সম্যক্ উন্নতি লাভ করা ছঃসাধ্য।
বিশুদ্ধ প্রেম, ভক্তি ও স্নেহ আমাদের উন্নতির এক প্রধান সোপান।
কোম্তের মতে ভক্তিরূপা মাতা, গ্রীতিরূপা ভার্য্যা, এবং স্বেহরূপা কন্যা
আমাদের প্রত্যক্ষ গৃহদেবতা।

#### ১০। প্রেম

নারীকৃলের ভূষণ মাদাম্ দেষ্টাল কহিয়াছেন, "পৃথিবীতে প্রেমের স্থায় পদার্থ নাই।" কোম্ৎ এই বচনের সম্পূর্ণ অন্থুমোদন করেন। পূর্ব্বে তাঁহার কেবল পরিমিত ও পরিমেয় পদার্থে বিশ্বাস ছিল; বুদ্ধির্ত্তির দ্বারায় যাহা কিছু বৃদ্ধিতে পারা যায়, কেবল তাহাই তিনি মানিতেন। পরে মাদাম্ ক্লোতিল্দ্ দেভো নায়ী এক গুণবতী রমণীর প্রতি বিশুদ্ধ প্রীতি সঞ্চার হওয়ায় তাঁহার ধর্মপ্রবৃত্তি বর্দ্ধিত ও উত্তেজিত হইয়াছিল। তখন তাঁহার এই সংস্কার জন্মিল, "বৃদ্ধিবৃত্তি ধর্মপ্রবৃত্তির দাসী, কিন্তু তাহার বন্দিনী নহে।"

(>) Grand être পদের প্রক্তুত অমুবাদ "মহাসং।" পাঠকবর্গ মহাসং পদের বিপরীতার্থ "মহা অসং" করিতে পারেন; এজন্য পরমসং প্রয়োগ করা গেল।

## ১১ ৷ বিবাহ

পুরুষ ৩৫ বংসর বয়সে, নারী ২৮ বংসর বয়সে বিবাহ করিবে; অবস্থা বিশোষে পুরুষের ২৮ বংসরে, এবং নারীর ২১ বংসরে বিবাহ হইতে পারে। জীবদ্দশায় ব্যভিচার দূরে থাকুক, দম্পতির একের মরণান্থেও জীবিত ব্যক্তি অন্য পতি বা পত্নী গ্রহণ করিতে পারিবে না। কোম্থ বলেন, মৃতভত্ কা নারী অথবা মৃতভার্য্য পুরুষ পুনর্কার বিবাহ করিলে বিশুদ্দ গ্রীতির এবং শ্রাদ্ধের ব্যাঘাত হয়।

#### ১২। প্রাদ্ধ

অনেকে অবাক্ হইয়া জিজ্ঞাসা করিতে পারেন, নাস্তিকের আবার আদ্ধা কি । বস্তুতঃ কোম্তের মতে আদ্ধা আছে। মৃতব্যক্তির উদ্দেশে যে আদ্ধার কার্য্য করা যায়, তাহাই আদ্ধা। এ আদ্ধা খোলা, ডোঙ্গা বা ছুজ্যের প্রয়োজন নাই। প্রণয় ও স্নেহের পার্রদের মৃত্যু হইলে সময়েং তাহাদের স্থারণ করা, ধাান করা, ও উপাসনা করাই আদ্ধা। কোম্থ এই-রূপে মাদাম্ ক্লোভিল্দ্ দেভোর আদ্ধা করিতেন। আদ্ধা মৃত ব্যক্তির কোন উপকার নাই বটে; কিন্তু তাহাতে আদ্ধাকারীর চিত্তোৎকর্ম হয়, তাহার সন্দেহ নাই। নবা সম্প্রদায়ের মধ্যে যাঁহারা প্রাচীন হিন্দুদের সমস্থ আচার ব্যবহারের প্রতি উপহাস করেন, তাহাদের একবার এ বিষয় বিবেচনা করা উচিত। কেবল আপনার উপাসনা না করিয়া মধ্যেং ভক্তিভাজন মৃত ব্যক্তির উপাসনা করিলে মন উন্ধাত হয়; অবনত হয় না।

#### ১৩ | বৈরাগ্য

কোম্ভের মতে যে দ্রবা আহার করিলে আমাদের বলবান ও স্বাস্থ্য বর্দ্ধন হয়, ভাহাই আহার করা উচিত। যাহাতে কেবল জিহ্বা ও তালু পরিতৃপ্ত হয়, তাহা একেবারে আহার করা উচিত নহে। শরীরের বলাধানের একমাত্র উদ্দেশ্য পরমসতের সেবা। তিনি স্বরাপানের দোষ দিয়া স্বরাপান প্রতিষেধকারী মহম্মদের প্রশংসা করিয়াছেন। তিনি কামরিপু সম্বন্ধে বলিয়াছেন "এই রিপু সকল রিপু অপেক্ষা ছর্দ্দান্ত; এবং ইহার শাসন বছকাল পর্যান্ত চিন্তুশাসনের প্রধান উপায় থাকিবে।" তিনি ভরসা করেন, ক্রমশা সংযত হইয়া ঐ রিপু একবারে নির্মুল হইতে পারিবে। কাম নির্ম্বাল হইলে মহুয়া জাতিও নির্মান হইবে। তাহাদের রক্ষার উপায় কি ? কোম্ৎ বলেন, "কালে স্ত্রীজাতির পুরুষসহযোগ ব্যতীত সস্তান উৎপাদনের ক্ষমতা হওয়া অসম্ভব নহে।" আমাদের এই বক্তব্য যে যিনি প্রাকৃতিক বিজ্ঞান ও মানব-জাতির ইতিবৃত্তের উপর আপন দর্শনিশাস্ত্র স্থাপিত করিয়াছেন, এ মীমাংসা তাঁহার উপযুক্ত হয় নাই। তিনি যাহা সম্ভব বলিয়াছেন, শরীরতত্ত্ব ও আয়ুস্তত্ত্ব অমুসারে তাহা অসম্ভব। মানব-জাতির ইতিবৃত্ত অমুসারেও তাহা অসম্ভব। "না শক্যোপদেশ বিধিরুপদিষ্টে যপামুপদেশঃ।" সাংখ্যদর্শন ১ম অধ্যায়, ৯ম সূত্র।

উপদেপ্তার পক্ষে যাহা অসম্ভব, সে উপদেশ উপদেশই নহে। কোম্থ যদি কামরিপু সংযমের উপদেশ দিয়া ক্ষান্ত থাকিতেন, তাহা হইলে ভাল হইত। যখন কামোচ্ছেদের বিধি দিয়াছেন তখন ভারতবর্ষের দার্শনিক-শ্রেষ্ঠের বচন দ্বারায় ইউরোপীয় দার্শনিকশ্রেষ্ঠের মত খণ্ডন করিতে হইল। (১)

(১) কোম্থ যে এমন কথা বলিয়াছেন, পাঠকবর্ণের মধ্যে অনেকেই বিশ্বাস করিবেন না। পজিটিভ পলিটীক গ্রন্থের ইংবেজি অমুবাদ সমাপ্ত হইয়াছে; কিন্তু ঐ অমুবাদ অক্সাপি প্রচারিত হয় নাই। অতএব আমরা মূল গ্রন্থ হইতে তাঁহার রচনা উদ্ধৃত করিতে বাধিত হইলাম;—

"Si 'appareil masculin ne contribute a notre generation que d'apres une simple excitation derivée de sa destination organique, on conçoit la possibilité de remplacer ce stimulant par un o u plusieuy autres, dont la femme disposerait librement. L' absence d'une telle faculté chez les espèces voisines ne saurait suffire pour l' interdire à la race la plus éminente at la plus modifiable. Ce privilège s'y trouvait en harmonie avec d'autres particularités relatives a la meme function, où la menstruation constitute surtout une amélioration décisive, éleauchée chez les principaux animaux, mais developpée pur notre civilisation."—Comtés Sytème de politique positive, Tome IV, p. 68.



## তৃতীয় সংখ্যা

কলিত সঙ্গীত লিখিবার ইউরোপীয় প্রণালী কঠিন। আমরা বন্দনীয় কোন ইউরোপীয় বন্ধুর সাহায্যে নিম্ন লিখিত কতিপয় গীতাবলী সঙ্কলন করিয়াছি, পাঠকদিগের মনোরঞ্জন জন্ম প্রকাশ করা যাইতেছে। প্রকাশ করিবার তাৎপর্য্য তুই,—প্রথমত, এতৎপ্রণালীর দ্বারা সঙ্কেত স্তম্ভে কোমল তীব্র প্রভৃতি কঠিন প্রথা সকল পরিত্যাগ করত গীত লেখা সহজ্ঞসাধ্য বোধ হয়। দ্বিতীয়তঃ, "হারমোনিয়মের" স্থুর অনুসারে লিখিত হওয়াতে রাগিণীগণের ব্যত্যয়ও দৃষ্ট হইবেক, এবং হিন্দু হারমোনিয়ম হইবার আবশ্যকতার প্রমাণ পাওয়া যাইবেক। সহজ্ঞেই নিম্নলিখিত গীতসকল যে উচিতমতে আদর্শিত হয় নাই, তাহা বলা বাছল্য। ছয়টী দেশীয় গীত দেওয়া গেল, সপ্তম গীত বহুমিলনের সামাত্য দৃষ্টান্তমাত্র। ভাল হইয়াছে, এমত বলা যায় না, কেবল পথদর্শক স্বরূপ হইয়া সমাজে গৃহীত হইলে, আমরা চরিতার্থ হইব এবং উদ্দেশ্যের মূল ফল প্রাপ্ত হইব।

## লিখন প্রণালীর সঙ্কেতের অর্থ

খরজ মধ্যম সপ্তম

এ প্রণালীতে সহজ ও কোমল তীব্র সকল সুরই এক এক পূর্ণ সুর বলিয়া গণনা করা হইয়াছে, অতএব ৭ সহজ সুর এবং ৫ কোমল সুর লইয়া ১২টি মাত্র আছ দেওয়া গেল। প্রত্যেক অস্কে এক তাল এবং তালের বৈষম্য অর্থাৎ সময়ের ভারতম্য প্রকাশ জন্ম (°) শৃষ্ম দেওয়া হইল। এক শৃন্মে (') এক তাল, অভএব (১°) অর্থ ছই তাল (১°°) ভিন তাল (১°°) চারি তালের সময় নির্দেশ করিবেক। সমের (°) এই চিহু দেওয়া হইয়াছে। এক এক আছ এক স্তম্ভ অথবা ছই স্তম্ভের মধ্যে লিখিত হইলে আন্ধি ভাল অথবা ছান্ধি তাল ইত্যাদি বুঝাইবেক যগা—

## গীতাবলী

(১ সংখ্যা)

#### রাগিণী মূলভানী।

ভিচ ৮৬৪ ৩ ১ ১ ৪ ৬ ৮৮
আর যাবনা লো দই য মুনারি জলে

৫৫৫ ৫৮১২ ১ ১ ৮৮৮৬৬,৫
ভরিয়া এনেছি কুন্ত নয়ন সলিলে

৬৬৬৬৮১২ ১ ১ ১ ১ ১ ১

কি হেরিলাম রূপতার ঘরে আসা হলো

১১ ৮ ৮ ৮৮৮ ৮৯ ৬৬৬ ৬৭৫
ভার নাম যে জানিনে তার সে থাকে গোকুলে

(২) বারোয় ।

১১২ ১১৪ ২২১ ৫ ৫ ৬৬৬ ৬৬৬ ঘরে রহিতে নাদিলে শ্রামের বাঁশরী কিগুণ ৮৪ ১ ১২ ১১৪ ৬৬৬ ৮৮ ৪৪

জানে ঘরে ইত্যাদি একেত চিকন কালা গলে

৬৬ ৬৬৬৬ ৫৫ ৬৬ ৬৬ ৬৬৪
শোভে বনমালা হাতে শোভে মোহন বাঁশরী

## (৩) ভৈরবী।

১১১ ১২ ১১ ১°৮ ৮৮ ১° ৪৪৪ ৪৩৩
কাজল নয়নে আর দিওনা কখন প্রাণ
১৩ ৫৬ ৮১০ ১২১ ৮১১৯৮ ৬৪ ৩৪
শরে কেবা নাহি মরে বিষ যোগ তাহে কেন,
১১ ১২ ১১ ১২ ১০ ৪৪৪৬৬৬৬ ৫৬
সবে মাত্র এক প্রাণ উপায় তা কহি শুন
১৩ ৫৮৮১০ ১২১২ ৮১১৯৮৬৪ ৩৪
স্বধা হলাহল স্বরা নয়নেরি তিন শুণ

#### (৪) পর**জ** ।

১২ ১ ৩ ৫ ৬ ১ ১ ২ ০ ৫৫৫ ৫৫৬ তিব কেনরে প্রাণ নয়নে অরুণ উদয় ৩ ৩ ৬ ৬ ৬ ৬ ৬ ৫ ৫ ৬ ৬ ৭ ৬ তপন স্বারে দ্রু নাদ্রে ক্মল ৩ ৩ ৫ ৬ ১০ ৮ ৬ ৬ ৬ ৬ ৬ ৫ তপ স্থাধি রবি স্থাদি ক্মলে জ্বলায়

১০১০ ১০১০ ১৩৫৬ ৬৫৩ ১১২১০ ৮৬ তব কেশ ঘন ঘন পীড়ন করিত প্রাণ ! ૭৬৬ ৬৬° ૭૭ ૧७° ৮৬ ৬৬ ૧૧૧ এ খন তা নয় এরে ফণিময় হেরি কাতর 595 555 6 55 55 55 56 পরাণ নিকট না হতে পারি দংশে পাছে ভয়

#### (৫) স্থ**হিনী** ।

2 2 ' 2 2 2 5 5 20 20 20 20 20 6 ় তোদের কায কি শ্যামের কথা কয়ে > 66 666 666 666 666 শ্যাম জানে আমি জানি তোরা পরের মেয়ে 555 556 5 6 5 6 6 5 গাপনি করেছি মান আপনি বঝিয়ে

#### (৬) বসস্থ ।

বিহরতি হরিরিহ সরস বসত্তে নৃত্যতি যুবতী জনেন সমং স্থি বিরহি জনস্থ তুরুত্তে 6 6 8 77 77777 777° 77 8 9 9

ললিভ লবক লভা পরিশীলন

কোমল মলয় সমীরে মধু কর २२२ २२२२ २२ ७२२ ७२ ७७२ নিকর করস্বিত কোকিল কুজ্জিত কুঞ্জ কুটীরে

১ সংখ্যা। মূলতানী রাগিণীর বহু মিলনের যথাসাধ্য উদাহরণ। সপ্তম 
 75 77 75 70 70 P
 8
 (4 d p y 7 75

 20 0 0 5
 7 7 7 7 2
 a a a a b > > > > ভরিয়ে এনেছি কুস্ত নয়ন সলিলে 25 25 27 27 225 8 8 G G 8 Q কি হেরিলাম রূপ তার ঘরে আসা হলো 
 3
 6
 p. 22
 20
 272727272
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20
 20</t

আমাদের সঙ্গীত শাস্ত্র অতি বিস্তৃত। অসাধারণ কল্পনা ও তর্কবিশিষ্ট প্রাচীন পুরুষণণ কর্তৃক বহু পরিপ্রামে নির্মিত হয়, কালক্রমে তাহার অবস্থা মন্দ হইয়াছে। নব্য সম্প্রদায়ের মধ্যে সঙ্গীতের নাম উপস্থিত হইলেই, মাথায় তাজ, কাল দাড়ি, বড় পেট, বড় তানপুরা, খরজ শন্দ, এবং হস্ত চালনা, ও হা, মনে পড়ে। বিবেচনা করা উচিত যে উৎসাহ ব্যতীতই এবং সময়ের গতিতেই এই সকল গায়ক ধৈবত বাঁচাইতে গিয়া রাগ রাগিণীকে দগ্ধ করেন। সভ্যতার প্রধানচিহ্ন সঙ্গীতান্ত্রাগ। ভরসা করি, বাঙ্গালীগণ এ বিষয়ে মনযোগী হইবেন, এবং অসাধারণ সোষ্ঠব সম্পন্ধ পূর্ব্বসঞ্চিত ভারত-সঙ্গীতপ্রণালী পুনুরুদ্ধীপ্ত করিবেন।

্ভার নাম যে জানিনে তার সে থাকে গোকুলে



# দ্বিতীয় বক্তৃতা

্বতাপতি মহাশয়, বাঘিনীগণ, এবং ভক্ত ব্যাঘ্রগণ।

আমি প্রথম বক্তৃতায় অঙ্গীকার করিয়াছিলাম যে, মান্থুষের বিবাহ প্রণালী এবং অন্যান্য বিষয় সম্বন্ধে কিছু বলিব। ভদ্রের অঙ্গীকার পালনই প্রধান ধর্ম। অতএব আমি একবারেই আমার বিষয়ে প্রবেশ করিলাম।

বিবাহ কাহাকে বলে, আপনারা সকলেই অবগত আছেন। সকলেই মধ্যেই অবকাশ মতে বিবাহ করিয়া থাকেন। কিন্তু মন্তুষ্যবিবাহে কিছু বৈচিত্র আছে। ব্যাভ্র প্রভৃতি সভ্য পশুদিগের দারপরিগ্রহ কেবল প্রয়োজনাধীন, মন্তুষ্যপশুর সেরপ নহে—তাহাদের মধ্যে অনেকেই এক কালীন জন্মের মত বিবাহ করিয়া রাখে।

মন্থুয়বিবাহ দ্বিবিধ—নিত্য এবং নৈমিত্তিক। তন্মধ্যে নিত্য অথবা পৌরোহিত বিবাহই মান্য। পুরোহিতকে মধ্যবর্ত্তী করিয়া যে বিবাহ সম্পন্ন হইয়া থাকে, তাহাই পৌরোহিত বিবাহ।

মহাদংখ্রা।—পুরোহিত কি ?

বৃহল্লাঙ্গুল।—অভিধানে লেখে, পুরোহিত চালকলাভোজী বঞ্চনাব্যবসায়ী
মনুষ্য বিশেষ। কিন্তু এই ব্যাখ্যা ছাই। কেননা সকল পুরোহিত চালকলা-ভোজী নহে; অনেক পুরোহিত মন্ত মাংস খাইয়া থাকেন; অনেক পুরোহিত
সর্ব্বভুক। পক্ষান্তরে, চাল কলা খাইলেই পুরোহিত হয়, এমত নহে।
বারাণসী নামক নগরে অনেক গুলিন বাঁড় আছে—তাহারা চালকলা খাইয়া থাকে। তাহারা পুরোহিত নহে, তাহার কারণ, তাহারা বঞ্চক নহে। বঞ্চকে যদি চালকলা থায়, তাহা হইলেই পুরোহিত হয়।

পৌরোহিত বিবাহে এইরূপ একজন পুরোহিত বরক্ষার মধ্যবন্ত্রী হইয়া বসে। বসিয়া কতক গুলা বকে। এই বক্তৃতাকে মন্ত্র বলে। তাহার অর্থ কি, আমি সবিশেষ অবগত নহি, কিন্তু আমি যেরূপ পণ্ডিত, তাহাতে ঐ সকল মন্ত্রের এক প্রকার অর্থ মনে মনে অনুভূত করিয়াছি। বোধ হয়, পুরোহিত বলে,

"হে বরকন্তে! আমি আজ্ঞা করিতেছি, তোমরা বিবাহ করন। তোমরা বিবাহ করিলে, আমি নিত্য চাল কলা পাইব—অতএব তোমরা বিবাহ কর। এই কন্থার গর্ভাধানে, সীমন্থোল্লয়নে, সূতিকাগারে, চাল কলা পাইব—অতএব তোমরা বিবাহ কর। সন্থানের যন্ত্যীপূজায়, অল্পপ্রাশনে, কর্ণবেধে, চূড়াকরণে বা উপনয়নে—অনেক চাল কলা পাইব, অতএব তোমরা বিবাহ কর। তোমরা সংসারধর্মে প্রবৃত্ত হইলে, সর্ববদা রত নিয়মে, পূজা পার্বণে, যাগ যজ্ঞে, রত হইবে, স্মৃতরাং আমি অনেক চাল কলা পাইব; অতএব তোমরা বিবাহ কর। বিবাহ কর, কখন এ বিবাহ রহিত করিও না। যদি রহিত কর, তবে আমার চাল কলার বিশেষ বিশ্ব হইবে। তাহা হইলে এক২ চপেটাঘাতে তোমাদের মুগুপাত করিব। আমাদের পূর্ব্বপুরুষদিগের এইরূপ আজ্ঞা।"

বোধ হয়, এই শাসনের জন্মই পৌরোহিত বিবাহ কথন রহিত হয় না।

আমাদিগের মধ্যে যে বিবাহপ্রথা প্রচলিত আছে, তাহাকে নৈমিত্তিক বিবাহ বলা যায়। মনুষ্যমধ্যে এরপে বিবাহও সচরাচর প্রচলিত। অনেক মনুষ্য এবং মানুষী, নিত্য নৈমিত্তিক উভয়বিধ বিবাহ করিয়া থাকে। কিন্তু নিত্য নৈমিত্তিক বিবাহ সকলেই প্রাণপণে গোপন করে। যদি এক জন মনুষ্য অহ্য মনুষ্যের নৈমিত্তিক বিবাহে কবোহের কথা জানিতে পারে, তাহা হইলে কখন কখন তাহাকে ধরিয়া প্রহার করে। আমার বিবেচনায় পুরোহিতেরাই এই অনর্থের মূল। নৈমিত্তিক বিবাহে তাহারা চাল কলা পায় না—স্কুতরাং ইহার দমনই তাহাদের উদ্দেশ্য—তাহাদের শিক্ষামতে সকলেই নৈমিত্তিক-বিবাহকারিকে ধরিয়া প্রহার করে। কিন্তু বিশেষ চমৎকার এই যে, অনেকেই

গোপনে স্বয়ং নৈমিত্তিক বিবাহ করে, অথচ পরকে নৈমিত্তিক বিবাহ করিতে দেখিলে ধরিয়া প্রহার করে!

ইহাতে আমার বিবেচনা হইতেছে যে, অনেক মন্ত্র্যাই নৈমিত্তিক বিবাহে সম্মত, তবে পুরোহিত প্রভৃতির ভয়ে মুখ ফুটিতে পারে না। আমি মন্ত্র্যালয়ে বাস কালীন জানিয়া আসিয়াছি, অনেক উচ্চ শ্রেণীস্থ মন্ত্র্যার নৈমিত্তিক বিবাহে বিশেষ আদর। যাঁহারা আমাদিগের হ্যায় স্ত্রসভ্যার পশুরুত্ত, তাঁহারাই এ বিষয়ে আমাদিগের অনুকরণ করিয়া থাকেন। আমার এমনও ভরসা আছে যে, কালে মন্ত্র্যাজাতি আমাদিগের হ্যায় স্ত্রসভা হইলে, নৈমিত্তিক বিবাহ তাহাদের মধ্যে সমাজসম্মত হইবে। অনেক মন্ত্র্যা পণ্ডিত তৎপক্ষে প্রবৃত্তিদায়ক গ্রন্থাদি লিখিতেছেন। তাঁহারা স্বজাতিহিতৈষী, সন্দেহ নাই। আমার বিবেচনায়, সম্মান বর্দ্ধনার্থ তাঁহাদিগকে এই ব্যাম্থ সমাজের অনরারি মেম্বর নিযুক্ত করিলে ভাল হয়। ভরসা করি, তাঁহারা সভাস্থ হইলে, আপনারা তাঁহাদিগকে জলযোগ করিবেন না। কেননা তাঁহারা আমাদিগের স্থায় নীতিজ্ঞ এবং লোকহিতিষী।

মন্থ্যমধ্যে বিশেষ এক প্রকার নৈমিত্তিক বিবাহ প্রচলিত আছে, তাহাকে মৌদ্রিক বিবাহ বলা যাইতে পারে। এ প্রকার বিবাহ সম্পন্নার্থ মান্ত্র্য মৃদ্রার দ্বারা কোন মান্ত্র্যীর করতল সংস্পৃষ্ট করে। তাহা হইলেই মৌদ্রিক বিবাহ সম্পন্ন হয়।

মহাদংষ্ট্র। মুজা কি ?

বৃহল্লাঙ্গুল। মুদ্রা মনুষ্যদিগের পূজ্য দেবতা বিশেষ। যদি আপনাদিগের কৌতৃহল থাকে, তবে আমি সবিশেষে সেই মহাদেবীর গুণ কীর্ত্তন
করি। মনুষ্য যত দেবতার পূজা করে, তন্মধ্যে ইহার প্রতিই তাহাদের
বিশেষ ভক্তি। ইনি সাকারা। স্বর্ণ রৌপ্য এবং তামে ইহার
প্রতিমা নির্দ্মিত হয়। লৌহ টিন এবং কাষ্টে ইহার মন্দির প্রস্তুত করে।
রেশম, পশম, কার্পাস, চর্ম প্রভৃতিতে ইহার সিংহাসন রচিত হয়। মনুষ্যগণ
রাত্রি-দিন ইহার ধ্যান করে, এবং কিসে ইহার দর্শন প্রাপ্ত হইবে, সেই জ্ব্যু
সর্ব্বদা শশব্যস্ত হইয়া বেড়ায়। যে বাড়ীতে টাকা আছে জানে, অহরহ
সেই বাড়ীতে মনুষ্যেরা যাতায়াত করিতে থাকে,— এমনই ভক্তি, কিছুতেই
সে বাড়ী ছাড়ে না—মারিলেও যায় না। যে এই দেবীর পুরোহিত, অথবা
যাহার গৃহে ইনি অধিষ্ঠান করেন, সেই ব্যক্তি মনুষ্যমধ্যে প্রধান হয়। অন্ত

মন্ধ্যোরা সর্ব্বদাই তাঁহার নিকট যুক্তকরে স্তব স্তুতি করিতে থাকেন। যদি মুদ্রাদেবীর অধিকারী একবার তাঁহাদের প্রতি কটাক্ষ করেন, তাহা হইলে ভাঁহারা চরিতার্থ হয়েন।

দেবতাও বড় জাগ্রত। এনন কাজই নাই যে এই দেবীর অনুগ্রহে সম্পন্ন হয় না। পৃথিবীতে এমন সামগ্রীই নাই যে এই দেবীর বরে পাওয়া যায় না। এমন ছক্ষমই নাই যে এই দেবীর উপাসনায় সম্পন্ন হয় না। এমন দোষই নাই যে ইহার অনুকম্পায় ঢাকা পড়ে না। এমন গুলই নাই যে তাঁহার অনুগ্রহ ব্যতীত গুল বলিয়া মনুয়সমাজে প্রতিপন্ন হইতে পারে; যাহার ঘরে ইনি নাই—তাহার আবার গুল কি? যাহার ঘরে ইনি বিরাজ করেন, তাহার আবার দোষ কি? মনুয়সমাজে মুদ্রামহাদেবীর অনুগৃহীত ব্যক্তিকেই ধার্ম্মিক বলে—মুদ্রাহীনতাকেই অধর্ম বলে। মুদ্রা থাকিলেই বিদ্বান হইল। মুদ্রা যাহার নাই, তাহার বিল্লা থাকিলেও, মনুয়সাাব্রান্ত্রসারে যে মূর্থ বলিয়া গণ্য হয়। আমরা যদি "বড় বাঘ" বলি, তবে অমিতোদর, মহাদংট্রা, প্রভৃতি প্রকাণ্ডাকার মহাব্যান্ত্রগণকে বুঝাইবে। কিন্তু মনুয়ালয়ে "বড় মানুষ" বলিলে সেরপ অর্থ হয় না—আট হাত বা দশ হাত মানুষ বুঝায় না, যাহার ঘরে এই দেবী বাস করেন, তাহাকেই "বড় মানুষ" বলে। যাহার ঘরে এই দেবী বাস করেন, তাহাকেই "বড় মানুষ" বলে। যাহার ঘরে এই দেবী বাস করেন, তাহাকেই "বড় মানুষ" বলে। যাহার ঘরে এই দেবী স্বাপিতা নহেন, সে পাঁচহাত লম্বা হইলেও ভাহাকে "ভোট লোক" বলে।

মুদ্রাদেবীর এইরূপ নানাবিধ গুণগান শ্রবণ করিয়া আমি প্রথমে সম্বন্ধ করিয়াছিলাম যে, মন্থ্যালয় হইতে ইহাকে আনিয়া ব্যাঘ্রালয়ে স্থাপন করিব। কিন্তু পশ্চাং যাহা শুনিলাম, তাহাতে বিরত হইলাম। শুনিলাম যে, মুদ্রাই মন্থয়জাতির যত অনিষ্টের মূল। ব্যাঘ্রাদি প্রধান পশুরা কখন স্বজাতির হিংসা করে না, কিন্তু মন্থয়েরা সর্বদা আত্মজাতির হিংসা করিয়া থাকে। মুদ্রাপূজাই ইহার কারণ। মুদ্রার লোভে সকল মন্থয়েই পরস্পরের অনিষ্টচেষ্টায় রত। প্রথম বক্তৃতায় বলিয়াছিলাম যে, মন্থয়েরা সহত্রে ২ প্রান্তর মধ্যে সমবেত হইয়া পরস্পরকে হনন করে। মুদ্রাই তাহার কারণ। মুদ্রাদেবীর উত্তেজনায় সর্ব্বদাই মন্থয়েরা পরস্পরে হত, আহত, পীডিত, অবরুদ্ধ, অপমানিত, তিরস্কৃত, করে। মন্থয়লোকে বোধ হয়, এমত অনিষ্টই াই, যে এই দেবীর অনুগ্রহপ্রেরিত নহে। ইহা আমি

জানিতে পারিয়া, মূজাদেবীকে উদ্দেশে প্রণাম করিয়া তাঁহার পূজার অভিলাষ ত্যাগ করিলাম।

কিন্তু মন্থােরা ইহা বুঝে না। প্রথম বক্তৃতাতেই বলিয়াছি যে, মন্থাােরা অত্যন্ত অপরিণামদর্শী—সর্ববিদাই পরস্পারের অমঙ্গল চেষ্টা করে। অতএব তাহারা অবিরত রূপার চাকি ও তামার চাকি সংগ্রহের চেষ্টায় কুমারের চাকের ন্যায় ঘুরিয়া বেড়ায়।

মনুষ্যদিগের বিবাহতত্ত্ব যেমন কৌতুকাবহ, অস্থান্থ বিষয়ও তদ্ধপ। তবে, পাছে দীর্ঘ বক্তৃতা করিলে, আপনাদিগের বিষয় কর্ম্মের সময় পুনরুপস্থিত হয়, এই জ্বন্থ অন্থ থানে সমাধা করিলাম। ভবিষ্যতে যদি অবকাশ হয়, তবে অন্থান্থ বিষয়ে কিছু বলিব।"

এইরপে বক্তৃতা সমাধা করিয়া পণ্ডিতবর ব্যাঘ্রাচার্য্য বৃহলাঙ্গূল, বিপুল লাঙ্গুলচট্চটারব মধ্যে উপবেশন করিলেন। তখন দীর্ঘনখ নামে এক স্থাশিক্ষিত যুবা ব্যাঘ্র গাত্রোখান করিয়া, হাউমাউ শব্দে বিতর্ক আরম্ভ করিলেন।

দীর্ঘনখ মহাশয় গর্জনান্তে বলিলেন, "হে ভদ্র ব্যাঘ্রগণ! আমি অছা বক্তার সম্বক্তৃতার জন্ম তাঁহাকে ধন্মবাদ দিবার প্রস্তাব করি। কিন্তু ইহা বলাও কর্ত্ব্য যে বক্তৃতাটি নিতান্ত মন্দ, মিথ্যা কথা পরিপূর্ণ, এবং বক্তা অতি গণ্ডমুর্থ।"

অমিতোদর। "আপনি শাস্ত হউন। সভ্যজাতীয়ের। অত স্পষ্ট করিয়া গালি দেয় না। প্রচ্ছন্মভাবে আপনি আরও গুরুতর গালি দিতে পারেন।"

দীর্ঘনখ। "যে আজ্ঞা। বক্তা অতি সত্যবাদী, তিনি যাহা বলিলেন, তাহার মধ্যে অধিকাংশ কথা অপ্রাকৃত হইলেও, ছই একটা সত্য কথা পাওয়া যায়। তিনি অতি স্থপণ্ডিত ব্যক্তি। অনেকেই মনে করিতে পারেন যে, এই বক্তৃতার মধ্যে বক্তব্য কিছুই নাই। কিন্তু আমরা যাহা পাইলাম, তাহার জন্ম কৃতজ্ঞ হওয়া উচিত। তবে বক্তৃতার সকল কথায় সম্মতি প্রকাশ করিতে পারি না। বিশেষ, আদৌ মনুস্থমধ্যে বিবাহ কাহাকে বলে, বক্তা তাহাই অবগত নহেন। ব্যাঘ্র জাতির কুল রক্ষার্থ যদি কোন বাঘ কোন বাঘিনীকে আপন সহচরী (সহচরী, সঙ্গে চরে) করে, তাহাকেই আমরা বিবাহ বলি। মানুষের বিবাহ সেরপ নহে। মানুষ, স্বভাবতঃ ছর্বল এবং

প্রভুভক্ত। স্থতরাং প্রত্যেক মন্থারে একংটি প্রভু চাহি। সকল মন্থাই একং জন স্ত্রীলোককে আপন প্রভু বলিয়া নিযুক্ত করে। ইহাকেই তাহারা বিবাহ বলে। যখন তাহারা কাহাকে সাক্ষী রাখিয়া প্রভুনিয়োগ করে, তখন সে বিবাহকে সৌরহিত বিবাহ বলা যায়। সাক্ষির নাম পুরোহিত। বৃহল্লাঙ্গল মহাশয় বিবাহ মন্ত্রের যে ব্যাখ্যা করিয়াছেন, তাহা অযথার্থ। সে মন্ত্র এই রূপঃ—

পুরোহিত। 'বল, আমাকে কি বিষয়ের সাক্ষী হইতে হইবে ?'

বর। 'আপনি সাক্ষী থাকুন, আমি এই স্ত্রালোকটিকে জন্মের মত আমার প্রভূবে নিযুক্ত করিলাম।'

পুরো। 'আর কি?'

বর। 'আর আমি জন্মের মত ইহার শ্রীচরণের গোলাম হইলাম। আহার যোগানের ভার আমার উপর ;—খাইবার ভার উহার উপর।'

পুরো। (কন্থার প্রতি) 'তুমি কি বল ?'

কন্যা। 'আমি ইচ্ছাক্রমে এই ভৃত্যটিকে গ্রহণ করিলাম। যত দিন ইচ্ছা হইবে, চরণ সেবা করিতে দিব। যে দিন ইচ্ছা না হইবে, সেদিন নাতি মারিয়া তাড়াইয়া দিব।'

পুরো। 'শুভমস্ত।'

এইরপ আরও অনেক ভুল আছে। যথা মূদ্রাকে বক্তা মনুষ্যপৃঞ্জিত দেবতা বলিয়া বর্ণনা করিয়াছেন, কিন্তু বাস্তবিক উহা দেবতা নহে। মূদ্রা এক প্রকার বিষচক্র। মনুষ্যেরা অত্যন্ত বিষপ্রিয়; এই জন্ম সচরাচর মূদ্রাসংগ্রহ জন্ম যত্নবান্। মনুষ্যগণকে মূদ্রাভক্ত জানিয়া আমি পূর্বেষ বিবেচনা করিয়াছিলাম যে 'না জানি মূদ্রা কেমনই উপাদেয় সামগ্রী; আমাকে একদিন খাইয়া দেখিতে হইবে।' একদা বিভাধরী নদীর তীরে একটা মনুষ্যকে হত করিয়া ভোজন করিবার সময়ে, তাহার বন্ত্রমধ্যে কয়েকটা মূদ্রা পাইলাম। পাইলামাত্র উদরসাৎ করিলাম। পর দিবস আমার উদরের পীড়া উপস্থিত গইল। স্থতরাং মূদ্রা যে এক প্রকার বিষ, তাহাতে সংশয় কি গ"

দীর্ঘনথ এইরপে বক্তৃতা সমাপন করিলে পর অস্থান্য ব্যাস্থ মহাশয়েরা উঠিয়া বক্তৃতা করিলেন। পরে, সভাপতি অমিতোদর মহাশয় বলিতে লাগিলেন;— "এক্ষণে রাত্রি অধিক হইয়াছে, বিষয় কর্মের সময় উপস্থিত। বিশেষ, হরিণের পাল কথন্ আইসে, তাহার স্থিরতা কি ? অতএব দীর্ঘ বক্তৃতা করিয়া কাল হরণ করা কর্ত্তব্য নহে। বক্তৃতা অতি উত্তম হইয়াছে—এবং বৃহল্লাক্ষূল মহাশয়ের নিকট আমরা বড় বাধিত হইলাম। এক কথা এই বলিতে চাহি, যে আপনারা ছই দিন যে বক্তৃতা শুনিলেন, তাহাতে অবশ্য বৃঝিয়া থাকিবেন যে, মন্থয় অতি অসভ্য পশু। আমরা অতি সভ্য পশু। স্থতরাং আমাদের কর্ত্তব্য হইতেছে যে আমরা মন্থয়গণকে আমাদের ত্যায় সভ্য করি। বোধ করি, মন্থয়দিগকৈ সভ্য করিবার জ্বগুই জগদীশ্বর আমাদিগকে এই স্থন্দরবন ভূমিতে প্রেরণ করিয়াছেন। বিশেষ, মানুষেরা সভ্য হইলে, তাহাদের মাংস আরও কিছু স্থায় হইতে পারে, এবং তাহারাও আরও সহজে ধরা দিতে পারে। কেন না সভ্য হইলেই তাহারা বৃঝিতে পারিবে যে, ব্যাম্মদিগের আহারার্থ শরীরদান করাই মন্থয়ের কর্ত্ব্য। এইরূপ সভ্যতাই আমরা শিখাইতে চাই। অতএব আপনারা এ বিষয়ে মনোযোগী হউন। ব্যাম্মদিগের কর্ত্ব্য যে, মনুষ্যদিগকে অগ্রে সভ্য করিয়া পশ্চাৎ ভোজন করেন।"

সভাপতি মহাশয় এই রূপে বক্তৃতা সমাপন করিয়া লাঙ্গুলচট্চটারব মধ্যে উপবেশন করিলেন। তখন সভাপতিকে ধন্থবাদ প্রদানান্তর ব্রাছ-দিগের মহাসভা ভঙ্গ হইল। তাঁহারা যে যথায় পারিলেন, বিষয় কর্ম্মে প্রয়াণ করিলেন।

যে ভূমিখণ্ডে সভার অধিষ্ঠান হইয়াছিল, তাহার চারি পার্শ্বে কতকগুলিন বড়ং গাছ ছিল। কতকগুলিন বানর, ততুপরি আরোহণ করিয়া, বৃক্ষপত্র-মধ্যে প্রাচ্ছন্ন থাকিয়া, ব্যাঘ্রদিগের বক্তৃতা শুনিতেছিল। ব্যাঘ্রেরা সভাভূমি ত্যাগ করিয়া গেলে, একটি বানর মুখ বাহির করিয়া অন্য বানরকে ডাকিয়া কহিল, "বলি, ভায়া ডালে আছ ?"

षिতীয় বানর বলিল, "আজে, আছি।"

প্রথম বানর। "আইস, আমরা এই ব্যাছ্রদিগের বক্তৃতার সমালোচনায় প্রবন্ত হই।"

দ্বি, বা। "কেন?"

প্র, বা। "এই বাঘেরা আমাদিগের চিরশক্ত। আইস, কিছু নিন্দা করিয়া শক্ততা সাধা যাউক।" দ্বি, বা। "অবশ্য কর্ত্তব্য। কাজ্বটা আমাদিগের জ্বাতির উচিত বটে।"

প্র, বা। "আচ্ছা, তবে দেখ বাঘেরা কেহ নিকটে নাই ত ?"

দ্বি, বা। "না। তথাপি আপনি একটু প্রচ্ছন্ন থাকিয়া বলুন।"

প্রা। "সেই কথাই ভাল। নইলে কি জানি, কোন্ দিন কোন্ বাঘের সমুখে পড়িব, আর আমাকে ভোজন করিয়া ফেলিবে।"

षि, वा। "वनून कि माय!"

প্র, বা। "প্রথম, ব্যাকরণ অশুদ্ধ। আমরা বানরজ্ঞাতি, ব্যাকরণে বড় পণ্ডিত। ইহাদের ব্যাকরণ আমাদের বাঁছুরে ব্যাকরণের মত নহে।"

দ্বি, বা। "তার পর ?"

প্র, বা। "ইহাদের ভাষা বড় মনদ।"

দ্বি, বা। "হাঁ; উহারা বাঁছরে কথা কয় না!"

প্র, বা। "ঐ যে অমিতোদর বলিল, 'ব্যাঘ্রদিগের কর্ত্ব্য, অগ্রে মনুষ্যদিগের সভ্য করিয়া পশ্চাৎ ভোজন করেন,' ইহা না বলিয়া যদি বলিত, 'অগ্রে মনুষ্যদিগকে ভোজন করিয়া পশ্চাৎ সভ্য করেন, তাহা হইলে সঙ্গত হইত।"

দ্বি, বা। "সন্দেহ কি—নহিলে আমাদের বানর বলিবে কেন ?"

প্র, বা : "কি প্রকারে বক্তৃতা হয়, কি কি কথা বলিতে হয়, তাহা উহারা জ্ঞানে না ! বক্তৃতায় কিছু কিচমিচ করিতে হয়, কিছু লক্ষ ঝক্ষ করিতে হয়, তুই এক বার মুখ ভেঙ্গাইতে হয়, তুই এক বার কদলী ভোজন করিতে হয় ; উহাদের কর্ত্ব্য, আমাদের কাছে কিছু শিক্ষা লয়।"

দি, বা। "আমাদিগের কাছে শিক্ষা পাইলে উহারা বানর হইত, ব্যাম্র হইত না।"

এমত সময়ে আরো কয়েকটা বানর সাহস পাইয়া উঠিল। এক বানর বলিল, "আমার বিবেচনায় বক্তৃতার মহদ্দোষ এই যে, বৃহল্লাঙ্গুল আপনার জ্ঞান ও বৃদ্ধির দ্বারা আবিদ্ধৃত অনেকগুলিন নূতন কথা বলিয়াছেন। সেসকল কথা কোন গ্রন্থেই পাওয়া যায় না। যাহা পূর্ব্বলেখকদিগের চর্ব্বিত চর্ববি নহে, তাহা নিতান্ত দৃশ্য। আমরা বানর জ্ঞাতি, চিরকাল চর্ব্বিত চর্ববি করিয়া বানরলোকের শ্রীবৃদ্ধি করিয়া আসিতেছি—ব্যাম্ঞাচার্য্য যে তাহা করেন নাই, ইহা মহাপাপ।"

তখন একটি রূপী বানর বলিয়া উঠিল, "আমি এই সকল বক্তৃতার মধ্যে হাজার এক দোষ তালিকা করিয়া বাহির করিতে পারি। আমি হাজার এক স্থানে বৃঝিতে পারি নাই। যাহা আমার বিভা বৃদ্ধির অতীত, তাহা মহাদোষ বই আর কি ?"

আর একটি বানর কহিল, "আমি বিশেষ কোন দোষ দেখাইতে পারি না। কিন্তু আমি বায়ার রকম মুখভঙ্গী করিতে পারি; এবং অশ্লীল গালিগালাজ দিয়া আপন সভ্যতা এবং রসিকতা প্রচার করিতে পারি।"

এই রূপে বানরেরা ব্যাছদিগের নিন্দাবাদে প্রবৃত্ত রহিল। দেখিয়া এক স্থুলোদর বানর বলিল যে, "আমরা যেরূপ নিন্দাবাদ করিলাম তাহাতে বৃহল্লাঙ্গুল বাসায় গিয়া মরিয়া থাকিবে। আইস, আমরা কদলী ভোজন করি।"



## তৃতীয় সংখ্যা

থিমান্ধ ও দ্বিতীয়াশ্ধের মধ্যে দ্বাদশ বৎসর কাল ব্যবধান। উত্তর-চরিতের একটা দোষ এই যে, নাটকবর্ণিত ক্রিয়া সকলের পরস্পর কালগত নৈকট্য নাই। এ সম্বন্ধে উইণ্টস টেল্ নামক সেক্ষপীয়রকৃত বিখ্যাত নাটকের সঙ্গে ইহার বিশেষ সাদৃশ্য আছে।

এই দ্বাদশ বৎসর মধ্যে সীতা যমজ সন্থান প্রসব করিয়া স্বয়ং পাতালে অবস্থান করিলেন, তাঁহার পুত্রেরা বাল্মীকির আশ্রমে প্রতিপালিত এবং স্থানিক্ষিত হইতে লাগিল। রামচন্দ্রের পূর্ব্বপ্রদন্ত বরে দিব্যাস্ত্র তাহাদের স্বতঃসিদ্ধ হইল। এ দিগে রামচন্দ্র অশ্বমেধ যজ্ঞামুষ্ঠান করিতে লাগিলেন। লক্ষ্মণের পুত্র চন্দ্রকেতু সৈতা লইয়া যজ্ঞের অশ্ব রক্ষণে প্রেরিত হইলেন। কোন দিন রামচন্দ্র দৈবাদেশে জানিলেন যে শস্কুক নামক কোন নীচ জাতীয় ব্যক্তি তাঁহার রাজ্য মধ্যে তপশ্চারণ করিতেছে। ইহাতে তাঁহার রাজ্যমধ্যে অকালমৃত্যু উপস্থিত হইতেছে। রামচন্দ্র ঐ শৃদ্ধ তপস্বীর শিরশ্ছেদ মানসে সশস্ত্রে তাহার অনুসন্ধানে নানা দেশ ভ্রমণ করিতে লাগিলেন। শস্কুক পঞ্বটীর বনে তপঃ করিতেছিল।

দ্বিতীয়াঙ্কের বিষ্ণস্তকে মুনিপত্নী আত্রেয়ী এবং বনদেবতা বাসন্তীর প্রমুখাৎ এই সকল বৃত্তান্ত প্রকাশ হইয়াছে। যেমন প্রথমাঙ্কের পূর্বের প্রস্তাবনা, সেই রূপ অন্তান্ত অঙ্কের পূর্বের একটি২ বিষ্ণস্তক আছে। এ গুলি অতি মনোহর। কখন বিছুগী ঋষিপত্নী, কখন প্রেমময়ী বনদেবী, কখন তমসা মুরুলা নদী, কখন বিভাধর বিভাধরী, এইরূপে সৌন্দ্র্যুময়ী স্ষ্টির দ্বারা ভবভূতি বিষম্ভক সকল অতি রমণীয় করিয়াছেন। দ্বিতীয়াছের আরম্ভই সুন্দর। যথা ;—

> "অধ্বগবেশা তাপসী। অয়ে বন দেবতেয়ং ফলকুসুমপল্লবার্শেণ মামুপতিষ্ঠতে। (১)

শিক্ষা সম্বন্ধে আত্রেয়ীর কথা বড় স্থন্দর—

"বিতরতি গুরু:প্রাজে বিষ্যাং যথৈবতথা জড়ে নচখলু তয়োজ্ঞানে শক্তিং করোত্যপহন্তিচ। ভবতি চ তয়োভূয়ান্ ভেদঃ ফলংপ্রতি তদ্যথা প্রভবতি শুচিবিজ্ঞাদ্যাহে মণির্ন মুদাং চয়ঃ॥ (২)

হরেস্ হেমান উইল্সন্ বলেন যে, উত্তরচরিতে কতক গুলিন এমত স্থল্বর ভাব আছে যে তদপেক্ষা স্থল্বর ভাব কোন ভাষাতেই নাই। উপরে উদ্ধৃত কবিতা এই কথার উদাহরণ স্বরূপ তিনি উল্লেখ করিয়াছেন।

রামচন্দ্র শম্বুকের সন্ধান করিতেই পঞ্চবটীর বনে শসুককে পাইলেন।
এবং খড়গদ্বারা ভাহাকে প্রহার করিলেন। শস্ক দিব্য পুরুষ; রামের
প্রহারে শাপবিমুক্ত হইয়া রামকে প্রণিপাত করিল। এবং জনস্থানাদি
রামচন্দ্রের পূর্ব্বপরিচিত স্থান সকল দেখাইতে লাগিল। উভয়ের কথোপকথনে বনবর্ণনা অতি মনোহর।

ল্লিগ্নশ্যামাঃকচিদপরতো ভীষণাভোগক্লকাঃ স্থানে স্থানে মুখরককুভো ঝাঙ্কতৈর্ণির্বরাণাম্। এতে ভীর্বাশ্রমগিরিসরিদার্ভকান্তারমিশ্রাঃ সন্শুন্তে পরিচিতভূবো দণ্ডকারণ্যভাগাঃ॥

এতানি খলু সর্বাভূতলোমহর্ষণানি উন্মত্ততে খাপদকুলসঙ্কুলগিরিগহবরাণি জ্বনস্থানপর্যান্ত-দীর্ঘারণ্যানি দক্ষিণাং দিশমভিবর্ত্তরে।

<sup>(&</sup>gt;) ঐ দেখ, এই বনদেবতা ফলপুষ্প পল্লবার্ছোর ছারা আমার অভ্যর্থনা করিতেছেন।

<sup>(</sup>২) গুরু বুদ্ধিমান্কে যেমন শিক্ষা দেন, জ্বড়কেও তদ্ধপ দিয়া থাকেন। কাহারও জ্ঞানের বিশেষ সাহায্য বা ক্ষতি করেন না। কিন্তু তথাপি তাহাদের মধ্যে ফলের তারতম্য ঘটে। কেবল নির্মাল মণিই প্রতিবিদ্ধ গ্রহণ করিতে পারে; মৃত্তিকা তাহা পারে না।

ভথাহি

নিষ্পৃত্তিমিতা: কচিৎ কচিদপি প্রোচ্চওসম্বনা: স্বেচ্ছাস্থগাভীরঘোষভূত্বগশাস প্রদীপ্তাগ্নয়:। সীমান:প্রদরোদরেষু বিলসৎস্বরান্তসো যাস্বরং তৃষ্যক্তি: প্রতিস্ধ্যকৈরজগরস্বেদ্যব: পীয়তে॥

অথৈতানি মদকলময়্রকণ্ঠকোমলচ্ছবিভিরবকীণাণি পর্বতৈরবিরলনিবিষ্টনীলবছলচ্ছায়-তক্ষবগুমণ্ডিতানি অসম্ভ্রাস্তবিবিধমৃগর্থানি পশুতু মহামুভাবঃ প্রশাস্তগন্তীরাণি মধ্যমা-রণ্যকানি ।

> ইহ সমদশকুস্তাক্রাস্তবানীরবীরৎ প্রস্বস্থরভিশীতস্বচ্ছতোয়াঃ বহস্তি ফলভরপরিণাম্ভামজম্বুনিকুঞ্জ স্বাদনমুখরভূরিস্রোতসো নিঝরিণাঃ॥

অপিচ

দধতি কুহরভাজামত্র ভল্লুক্য্না
মন্থরসিতগুরূণি স্ত্যানমম্বুরুতানি।
শিশিরকটুক্যায়: স্ত্যায়তে শল্লকীনা
মিভদলিতবিকীর্ণগ্রন্থিনিযানগন্ধঃ॥ (১)

প্রবন্ধের অসহা দৈর্ঘ্যাশস্থায় আর অধিক উদ্ধৃত করিতে পারিলাম না।

ঐ যে জনস্থান পর্যাও দীর্ঘ অরণ্য সকল দক্ষিণ দিগে চলিতেছে। এ সকল সর্বব লোক লোমহর্ষণ—তত্ত্রস্থ গিরিগহর উন্মন্ত প্রচণ্ড হিংস্ত্র পশুগণে সমাকুল। কোথাও বা একবারে নিঃশন্ধ . কোথাও পশুদিগের প্রচণ্ড গর্জ্জনপরিপূর্ণ; কোথাও বা স্বেচ্ছাস্থ্র গভীর গর্জ্জনকারী ভূজঙ্গের নিশ্বাসে জ্বালিত অগ্নি। কোথাও গর্ষ্কে অল্ল জল দেখা যাইতেছে। ভূষিত ক্ককলাসেরা অজ্বগরের ঘর্ম্মবিন্দু পান করিতেছে।

<sup>(&</sup>gt;) এই যে পরিচিতভূমি দশুকারণ্য দেখা যাইতেছে। কোপাও স্নিগ্নভাম, কোপাও ভয়ঙ্কর রক্ষদৃশু, কোপাও বা নিঝরগণের ঝরঝরশব্দে দিগন্ত শক্ষিত হইতেছে; কোপায় তীর্ধাশ্রম, কোপাও পর্বত, কোপাও নদী এবং মধ্যে২ অরণ্য।

শম্ক বিদায় পরে পুনরাগমন পূর্বক রামকে জ্ঞানাইলেন যে, অগস্ত্য রামাগমন শুনিয়া তাঁহাকে আশ্রমে আমন্ত্রিত করিতেছেন। শুনিয়া রাম তথায় চলিলেন। গমনকালীন ক্রোঞ্চাবত পর্ব্বতাদির বর্ণনা অতি মনোহর। আমরা সচরাচর অনুপ্রাসালশ্বারের প্রশংসা করি না, কিন্তু এরূপ অনুপ্রাসের উপর বিরক্ত হওয়াও যায় না।

শুঞ্জৎকুঞ্জকুটীরকৌশিকঘটাঘুৎকারবৎ কীচক
স্থাড়ম্বরমূকমৌকুলিকুল:ক্রেঞ্চাবতোয়ংগিরিঃ।
এতিম্মন্ প্রচলাকিনাং প্রচলতামূদ্ধেজিতাঃ কৃজিতৈ
ক্রছেল্লস্তি প্রাণরোহিণতরুদ্ধন্ধের্কুজীনসাঃ॥
এতেতে কুহরের গানাদনদন্দোদাবরীবারয়ো
মেঘালয়্কতমৌলিনীলশিখরাঃ কোণীভৃতো দক্ষিণাঃ।
অন্তোভ্যপ্রতিঘাতসঙ্কুলচলৎকল্লোলকোলাহলৈ
ক্রভালান্ত ইমে গভীর পর্সঃ পুণ্যাঃ স্রিংসঙ্গমাঃ॥ (১)

তৃতীয়াস্ক অতি মনোহর। সত্য বটে যে, এই উৎকৃষ্ট নাটকে ক্রিয়া-পারম্পার্য্য বড় মনোহর নহে, এবং তৃতীয়াঙ্ক সেই দোষে বিশেষ তৃষ্ট। প্রথম, দ্বিতীয়, তৃতীয়, চতুর্থ, পঞ্চম অঙ্ক যেরূপ বিস্তৃত, তদন্তুরূপ বহুল ক্রিয়া-পরম্পরা নায়ক নায়িকাগণ কর্ত্বক সম্পন্ন হয় নাই। যিনি মাক্বেথ পাঠ করিয়াছেন, তিনি জানেন যে নাটকে বর্ণিতা ক্রিয়া সকলের বাহুল্য, পারম্পর্য্য, এবং শীঘ্র সম্পাদন, কি প্রকার চিত্তকে মন্ত্রমুগ্ধ করে। কার্য্যগত

এবং সুশীতল করিতেছে; স্রোতঃ পরিপক ফলময় শামজম্বনাস্তে খালিত হওয়াতে শক্তি হইতেছে। গিরিবিবরবাদী বুবা ভল্লুক্দিগের পুংকার শক প্রতিধ্বনিতে গজ্ঞীর হইতেছে। এবং গজগণের বারা ভয় শলকীবৃক্ষের বিক্ষিপ্ত গ্রন্থি হইতে শীতল কটু ক্ষায় সুগন্ধ বাহির হইতেছে।

<sup>(</sup>১) এই পর্বত ক্রোঞ্চাবত। এখানে অব্যক্তনাদীকুঞ্জকুটীরবাসী পেচককুলে ঘৃৎকারের ন্থায় শব্দায়মান বংশগুচ্ছের শব্দে ভীত হইয়া কাকেরা নিঃশব্দে আছে। এবং সর্পেরা, চঞ্চল ময়ূরগণের কেকা রবে ভীত হইয়া পূরাতন বটরক্ষের ম্বন্ধে ল্কাইয়া আছে। আর এই সকল দক্ষিণ পর্বত। পর্বত কুহরে গোদাবরী বারিবাশি গদগদ নিনাদ করিতেছে; শিরোদেশ মেঘ মালায় অলক্ষত হইয়া নীল শোভা ধারণ করিয়াছে; আর এই গভীরজ্বলশালিনী পবিত্রা নদীগণের সঙ্গম পরম্পারের প্রতিঘাতসন্ত্রল চঞ্চল তরঙ্গকোলাহলে হুর্বের্থ হইয়া রহিয়াছে।

এই গুণ নাটকের একটি প্রধান গুণ। উত্তরচরিতে তাহার বিরলপ্রচার; বিশেষতঃ প্রথম ও তৃতীয়াস্কে। তথাপি ইহাতে কবি যে অপূর্ব্ব কবিত্বশক্তি প্রকাশ করিয়াছেন, সেই গুণে আমরা সে সকল দোষ বিশ্বত হই।

দিতীয়াস্কের বিক্ষপ্তক যেমন মধুর, তৃতীয়াস্কের বিক্ষপ্তক ততোধিক। গোদাবরীসংমিলিতা, তমসা ৬ মুরলা নামী তুইটি নদী রূপ ধারণ করিয়া রামসীতা বিষয়িণী কথা কহিতেছে।

অন্ত দ্বাদশ বৎসর হইল, রামচন্দ্র সীতাকে বিসর্জন করিয়াছেন। প্রথম বিরহে তাঁহার যে গুরুতর শোক উপস্থিত হইয়াছিল, তাহা পূর্বেব চিত্রিত হইয়াছে। কালসহকারে সে শোকের লাঘব জন্মিবার সম্ভাবনা ছিল। কিন্তু তাহা ঘটে নাই; সর্ব্বসন্থাপহতা কাল এই সন্থাপের শমতা সাধিতে পারে নাই।

অনিভিন্নগভীরত্বাদস্তগূ চ্ঘনবাধ:। পূটপাকপ্রতীকাশো রামস্থ করুণোরস:। (১)

এই রপে মর্ম্ম মধ্যে রুদ্ধ সন্থাপে দগ্ধ হইয়া রাম, পরিক্ষীণ শরীরে রাজকর্মানুষ্ঠান করিতেন। রাজকর্ম্মে ব্যাপৃত থাকিলে, সে কপ্টের তাদৃশ বাহ্য প্রকাশ পায় না; কিন্তু আজি পঞ্চবটীতে আসিয়া রামের ধৈর্যা-বলম্বনের সে উপায়ও নাই। এ আবার সেই জনস্থান; পদে২ সীতা-সহবাসের চিহ্নপরিপূর্ণ। এই জনস্থানে কত কাল, কত সুখে, সীতার সহিত বাস করিয়াছিলেন, তাহা পদে২ মনে পড়িতেছে। রামের সেই দাদশ বৎসরের রুদ্ধ শোকপ্রবাহ ছুটিয়াছে—সে প্রবাহবলে, এই গোদাবরী স্রোতোম্খলিত শিলাচয়ের স্থায় রামের হৃদয়পাষাণ আজি কোথায় যাইবে, কে বলিতে পারে গ

জনস্থানবাহিনী করুণান্দ্রাবিতা নদী গুলিন দেখিল যে আজি বড় বিপদ। তখন মুরলা কলকল করিয়া গোদাবরীকে বলিতে চলিল, "ভগবতি! সাবধান থাকিও—আজ রামের বিপদ। দেখিও, রাম যদি মূর্চ্ছা যান, তবে তোমার জলকণাপূর্ণ শীতল তরক্ষের বাতাসে মৃত্যুহ তাঁহার মূর্চ্ছা ভঙ্গ করিও।" রঘুকুলদেবতা ভাগীরথী এই শোকতপনাতপসন্তাপ হইতে রামকে রক্ষা করিবার জ্বন্ত এক সর্ব্বসন্তাপসংহারিণী ছায়াকে

<sup>(&</sup>gt;) অন্চিলিত গভীরত্ব হেতুক হাদয় মধ্যে রুদ্ধ, এজন্ত গাঢ়ব্যথ রামের সন্তাপ মুখবন্ধ পাত্র মধ্যে পাকের সন্তাপের স্থায় বাহিরে প্রকাশ পায় না।

জনস্থানে পাঠাইলেন। সেই ছায়ার স্পিগ্ধতায় অভাপি ভারতবর্ষ মুগ্ধ রহিয়াছে। সেই ছায়া হইতে কবি এই তৃতীয়াঙ্কের নাম রাখিয়াছেন "ছায়া"।—এই ছায়া, সেই বহুকালবিশ্বতা, পাতালপ্রবিষ্ঠা, শীর্ণ দেহমাত্র-বিশিষ্টা হতভাগিনী রামমনোমোহিনী সীতার ছায়া।

সীতা লবকুশকে প্রসব করিলে পর, ভাগিরথী এবং পৃথিবী বালক তুইটিকে বাল্মীকির আশ্রমে রাখিয়া সীতাকে পাতালে লইয়া গিয়া রাখিয়াছিলেন। অন্ত কুশলবের জন্মতিথি—সীতাকে স্বহস্তরচিত কুসুমাঞ্জলি দিয়া পতিকুলাদিপুরুষ সূর্য্যদেবের পূজা করিতে ভাগিরথী এই জনস্থানে পাঠাইলেন। এবং আপন দৈবশক্তিপ্রভাবে রঘুকুলবধৃকে অদর্শনীয়া করিলেন। ছায়ারূপিণী সীতা সকলকে দেখিতে পাইতেছিলেন। সীতাকে কেহ দেখিতে পাইতেছিল না।

সীতা তখন জানেন না যে, রাম জনস্থানে আসিয়াছেন। সীতাও আসিয়া জনস্থানে প্রবেশ করিলেন। তখন তাঁহার আকৃতি কি রূপ গ তাহার মুখ "পরিপাণ্ডুত্র্বল-কপোলস্থন্দর"—কবরী বিলোল—শারদা-তপসন্তপ্ত কেতকী কুস্থমান্তর্গত পত্রের স্থায়, বন্ধনবিচ্যুত কিশলয়ের মত, সীতা সেই অরণ্যে প্রবেশ করিলেন। জনস্থানে তাঁহার গভীর প্রেম! পূর্বস্থের স্থান দেখিয়া বিশ্বতি জন্মিল—আবার সেই দিন মনে পড়িল। যখন সীতা রামসহবাসে এই বনে থাকিতেন, তখন জ্বনস্থান বনদেবতা বাসম্ভীর সহিত তাঁহার স্থীত্ব হইয়াছিল। তথ্য সীতা একটি করিশাবককে স্বহস্তে শল্লকীর পল্লবাগ্রভাগ ভোজন করাইয়া পুক্রের ন্যায় প্রতিপালন করিয়াছিলেন। এখন সেই করিশাবকও ছিল। এইমাত্র সে বধুসঙ্গে জলপানে গিয়াছে। এক মত্তযুথপতি আসিয়া অকস্মাৎ তৎপ্রতি আক্রমণ করিল। সীতা তাহা দেখেন নাই। কিন্তু অন্মত্রস্থিতা বাসন্থী দেখিতে পাইয়াছিলেন। বাসন্থী তথন উচ্চৈঃস্বরে ডাকিতে লাগিলেন, "সর্বনাশ रुरेल, मीजात **भा**लि कतिकत्रज्ञ भातिया क्लिल !" तव मीजात कर्न গেল। সেই জনস্থান, সেই পঞ্বটী! সেই বাসন্তী! সেই করিকরভ! সীতার ভ্রান্তি জন্মিল। পুজ্রীকৃত হস্তিশাবকের বিপদে বিহ্বলচিত্ত হইয়া তিনি ডাকিলেন, "আর্য্য পুত্র ! আমার পুত্রকে বাঁচাও!" কি ভ্রম ! আর্য্য পুত্র ? কোথায় আর্য্য পুত্র ? আজি বার বৎসর সে নাম নাই ! অমনি সীতা মূর্চ্ছিতা হইয়া পড়িলেন। তমসা তাঁহাকে আশ্বস্তা করিতে লাগিলেন।

এ দিগে রামচন্দ্র লোপামুদ্রার আহ্বানান্স্সারে অগস্ত্যাশ্রমে যাইতেছিলেন। পঞ্চবটী বিচরণ করিবার মানসে সেই খানে বিমান রাখিতে বলিলেন। সে কথার শব্দ মূর্চ্ছিত। সীতার কাণে গেল। অমনি সীতার মৃচ্ছাভঙ্গ হইল— সীতা ভয়ে, আহলাদে, উঠিয়া বসিলেন। বলিলেন, "একি এ? জলভরা মেঘের স্তনিতগম্ভীর মহাশব্দের মত কে কথা কহিল ? আমার কর্ণবিবর যে ভরিয়া গেল! আজি কে আমা হেন মন্দভাগিনীকে সহসা আহলাদিত করিল ?" দেখিয়া তমসার চক্ষু জলে ভরিয়া গেল। তমসা বলিলেন, "কেন বাছা একটা অপরিস্ফুট শব্দ শুনিয়া মেঘের ডাকে ময়ুরীর মত চমকিয়া উটিলি ?" সীতা বলিলেন, ''কি বলিলে ভগবতি ? অপরিস্ফুট ? আমি যে স্বরেই চিনেছি আমার সেই আর্য্যপুত্র কথা কহিতেছেন।" তমসা তখন দেখিলেন, আর লুকান রুথা—বলিলেন, "শুনিয়াছি মহারাজা রামচন্দ্র কোন শুক্র তাপসের দণ্ড জন্ম এই জনস্থানে আসিয়াছেন।" শুনিয়া সীতা কি বলিলেন ্ বার বৎসরের পর স্বামী নিকটে, নয়নের পুতলীর অধিক প্রিয়, হাদয়ের শোণিতেরও অধিক প্রিয়, সেই স্বামী আজি বার বৎসরের পর নিকটে, শুনিয়া সীতা কি বলিলেন ১ শুনিয়া সীতা কিছুই আহলাদ প্রকাশ করিলেন না—''কই স্বামী—কোথায় সে প্রাণাধিক ?'' বলিয়া দেখিবার জন্ম তমসাকে উৎপীড়িতা করিলেন না, কেবল বলিলেন—

"দিঠ্ঠিআ অপরিহীনরাজধন্মে। ক্ খু সো রাআ।"-—"সৌভাগ্যক্রমে সে রাজার রাজধর্ম পালনে ত্রুটি হইতেছে না।"

যে কোন ভাষায় যে কোন নাটকে যাহা কিছু আছে, এতদংশ সৌন্দর্য্যে তাহার তুল্য, সন্দেহ নাই। "দিঠ্ঠিআ অপরিহীনরাঅধন্মো ক্ খু সোরাআ।" এইরপ বাক্য কেবল সেক্ষপীয়রেই পাওয়া যায়। রাম আসিয়াছেন শুনিয়া সীতা আহলাদের কথা কিছুই বলিলেন না, কেবল বলিলেন, "সৌভাগ্যক্রমে সে রাজার রাজধর্ম পালনে ক্রটি হইতেছে না।" কিন্তু দূর হইতে রামের সেই বিরহিন্তি প্রভাতচন্দ্রমণ্ডলবৎ আকার দেখিয়া, "সথি, আমায় ধর" বলিয়া তমসাকে ধরিয়া বসিয়া পড়িলেন। এ দিকে রাম পঞ্বটী দেখিতে দেখিতে, সীতা বিরহ প্রদীপ্তানলে পুড়িতে পুড়িতে "সীতে! সীতে!" বলিয়া ডাকিতে ডাকিতে, মূর্চ্ছিত হইয়া পড়িলেন। দেখিয়া সীতাও উচ্চৈঃস্বরে কাঁদিয়া উঠিয়া তমসার পদপ্রাস্থে পতিত হইয়া

ডাকিলেন, "ভগবতি তমসে! রক্ষা কর! কর! আমার স্বামিকে বাঁচাও।"

তমসা বলিলেন, "তুমিই বাঁচাও। তোমার স্পর্শে উনি বাঁচিতে পারেন।" শুনিয়া সীতা বলিলেন, "যা হউক তা হউক, আমি তাহাই করিব!" এই বলিয়া সীতা রামকে স্পর্শ করিলেন। (১) রাম চেতনা প্রাপ্ত হইলেন।

পরে সীতার পূর্ব্বকালের প্রিয়সখী, বনদেবতা বাসন্তী, সীতার পুক্রীকৃত করিশাবকের সহায়াশ্বেষণ করিতে করিতে সেইখানে উপস্থিতা হইলেন। রামের সঙ্গে তাঁহার সাক্ষাৎ হওয়ায়, রাম করিশিশুর রক্ষার্থ গেলেন। সেই হস্তিশিশু স্বয়ং শক্রজয় করিয়া করিণীর সহিত ক্রীড়া করিতে লাগিল। তদ্বর্ণনা অতি মধুর।

যেনোদ্গাচ্ছ দ্বিসকি শলায় স্নিগ্ধ দস্তান্ধুরেণ
ব্যাক্কপ্টতের স্থৃতমূলবলী পল্লব: কর্ণপূরাৎ।
সোয়ং প্রান্তব মদমূচাং বারণানাং বিজ্ঞেতা
যং কল্যানং বয়সিতক্রণে ভাজনং তম্ম জ্ঞাত:।
স্থি বাসন্তি পশ্ম পশ্ম কাস্তান্ধুরতিচাত্র্য্য
মপি শিক্ষিতং বংসেন।

(১) ''যা হউক তা হইক।'' এই কথার কত অর্থ গান্তীর্য্য ! বিভাসাগর মহাশয় এই বাক্যের টীকায় লিখিয়াছেন যে "আমার পাণিস্পর্শে আর্য্যপুত্র বাঁচিবেন কি না, জানি না; কিন্তু ভগবতী বলিতেছেন বলিয়া আমি স্পর্শ করিব।" ইহাতে এই वृद्धिए इहेर एए ए था भागिन्म मामन इहेर कि ना, बह मरमर इहे भी हा विनातन. ''যা হউক তা হউক !'' বিখ্যাসাগর মহাশয়কে উত্তরচরিতের অর্থ বুঝাইতে প্রবৃত্ত হওয়া গুটতার কার্য্য সন্দেহ নাই। কিন্তু কবির গৌরবার্থ আমাদিগকে সে দোষও শ্বীকার করিতে হইল। সে সন্দেহে সীতা বলেন নাই যে, "যা হবার হউক।" সীতা ভাবিয়াছিলেন, "রামকে স্পর্শ করিবার আমার কি অধিকার ? রাম আমাকে ত্যাগ করিয়াছেন, তিনি আমাকে বিনাপরাধে বিস্জ্জন করিয়াছেন—বিস্ক্জন করিবার স্ময়ে এক বার আমাকে ডাকিয়াও বলেন নাই যে আমি তোমাকে ত্যাগ করিলাম। আজি বার বৎসর আমাকে ত্যাগ করিয়া সম্বন্ধ রহিত করিয়াছেন, আজি আবার তাঁহার প্রিয়পত্নীর মত তাঁহার গাত্রম্পর্শ করিব কোন সাহসে ? কিন্তু তিনি ত মৃতপ্রায়! যা হউক তা হউক, আমি তাঁহাকে স্পর্শ করিব।" তাই ভাবিয়াই সীতাম্পর্শে রাম চেতনা প্রাপ্ত হইলে, সীতা বলিলেন ''ভঅবদি তমসে! অৌসরক্ষ জই দাবং মং পেক্থিম্মদি তদো অণত্তগুলাদস্লিধাণেণ অহিঅদরং মম মহারাত্যো কুবিমদি।" তবু "মম মহারাত্মো।"

লীলোৎখাতমৃণালকাগুকবলচ্ছেদেয়ু সম্পাদিতাঃ পূতাৎ পুন্ধরবাসিতভা প্রসো গগুষসক্রান্তরঃ সেকঃ শীকরিণা করেণ বিহিত কামং বিরামেপুনর্যংক্রেহাদ্নরালনিলনলিনীপ্রাপ্তঃ ধৃতম্। (১)

এদিগে পুত্রীকৃত করী দেখিয়া সীতার গর্ভজপুত্রদিগকে মনে পড়িল। কেবল স্বামীদর্শনে বঞ্চিত। নহেন,—পূত্রমুখ দর্শনেও বঞ্চিতা। সেই মাতৃমুখনির্গত পুত্রমুখস্মৃতিবাক্য উদ্ধৃত করিয়া অন্ত বিরত হইব।

> মমপুত্তকাণং ইসিবিরলকে।মলধ্যলদসগুজ্জল কবোলং অগুবন্ধমুদ্ধকাঅলিবিহসিদং গিবন্ধ কাঅসিহওঅং অমলমুহপুঙরীঅজুঅলং গ পরিচুদ্ধিদং অজ্জউত্তেগ। (২)

- (১) যে নবফুল মৃণাল পল্লবের স্থায় স্থিয় দেখাস্কুরে তোমার কণ্দেশ হইতে ক্ষ্ কুদ লবলীপল্লব টানিয়া লইত, সেই তোমার পুত্র মদমত্ত বারণগণকে জয় করিল, স্মতরাং এখনই সে ব্বাবয়সের কল্যানভাজন হইয়াছে। \* স্থি বাসন্তি দেখ, বাছা স্ত্রীর মন রাখিতেও শিথিয়াছে। খেলা করিতে করিতে মৃণালকাণ্ড উৎপাটিত করিয়া তাহার গ্রাসের অংশে স্থান্ধিপদ্মন্থ্বাসিত জ্বলের গঙ্ঘ মিশাইয়া দিতেছে; এবং শুণ্ডের দারা পর্যাপ্ত জ্লকণার দারা তাহাকে সিক্ত করিয়া, স্নেহে অবক্রদণ্ড নলিনীপত্রের আতপত্র ধরিতেছে।
- (২) আমার সেই পুত্রত্টির অমলমুখপদ্মবৃগল যাহাতে কপোলদেশ ঈষদ্রিল এবং কোমল ধবল দশনে উজ্জল, যাহাতে মৃত্মধুর হাসির অব্যক্তধ্বনি অবিরল লাগিয়া রহিয়াছে, যাহাতে কাকপক নিবদ্ধ আছে, তাহা আর্য্যপুত্রকর্তৃক প্রিচ্ছিত হইল না!



উপন্থাস

## দাদশ পরিচ্ছেদ

অঙ্কুর

নিক্সন কয় মধ্যে, ক্রমে ক্রমে নগেন্দ্রের সরল চরিত্র পরিবর্ত্তিত হইতে লাগিল। নির্দ্মল আকাশে মেঘ দেখা দিল—নিদাঘ কালের প্রদোষাকাশের মত, অকস্মাৎ সে চরিত্র মেঘাবৃত হইতে লাগিল। দেখিয়া স্থ্যমুখী গোপনে আপনার অঞ্চলে চক্ষু মুছিলেন।

সূর্য্যমুখী ভাবিলেন, "আমি কমলের কথা শুনিব। স্বামির চিত্তপ্রতি কেন অবিশ্বাসিনী হইব ? তাঁহার চিত্ত অচলপর্বত—আমিই ভ্রান্ত। বোধ হয় তাঁহার কোন ব্যামোহ হইয়া থাকিবে।" সূর্য্যমুখী বালির বাঁধ বাঁধিল।

বাড়ীতে একটী ছোট রকম ডাক্তার ছিল। সূর্য্যমুখী গৃহিণী। অন্তরালে থাকিয়া সকলের সঙ্গেই কথা কহিতেন। বারেণ্ডার পাশে এক চীক থাকিত; চীকের পশ্চাতে সূর্য্যমুখী থাকিতেন। বারেণ্ডায় সম্বোধিত ব্যক্তি থাকিত; মধ্যে এক দাসী থাকিত; তাহার মুখে সূর্য্যমুখী কথা কহিতেন। এই রূপে সূর্য্যমুখী ডাক্তারের সঙ্গে কথা কহিতেন। সূর্য্যমুখী তাহাকে ডাকাইয়া জিজ্ঞাসা করিলেন,

"বাবুর অস্তথ হইয়াছে, ঔষধ দাও না কেন ?"

ডাক্তার। "কি অসুখ, তাহা ত আমি জানি না। আমি ত অসুখের কোন কথা শুনি নাই।" স্। "বাবু কিছু বলেন নাই ?"

ডা। "না—কি অসুখ ?"

সূ। "কি অসুখ, তাহা তুমি ডাক্তার, তুমি জান না—আমি জানি ?"
ডাক্তার স্বতরাং অপ্রতিভ হইল। "আমি গিয়া জিজ্ঞাসা করিতেছি,"
এই বলিয়া ডাক্তার প্রস্থানের উদ্যোগ করিতেছিল, সূর্য্যমূখী তাহাকে

ফিরাইলেন, বলিলেন, "বাবুকে কিছু জিজ্ঞাসা করিও না—ঔষধ দাও।"

ডাক্তার ভাবিল, মন্দ চিকিৎসা নহে। "যে আজ্ঞা, ঔষধের ভাবনা কি," বলিয়া পলায়ন করিল। পরে ডিস্পেলরিতে গিয়া একটু সোডা, একটু পোর্টিওয়াইন, একটু সিরপফেরিমিউরেটিস্, একটু মাথা মৃত্ত মিশাইয়া, সিসি পুরিয়া, টিকিট মারিয়া, প্রত্যহ তুই বার সেবনের ব্যবস্থা লিখিয়া দিল। স্ব্যম্খী ঔষধ খাওয়াইতে গেলেন; নগেল সিসি হাতে লইয়া পড়িয়া দেখিয়া একটা বিড়ালকে সিসি ছুঁড়িয়া মারিলেন—বিড়াল পলাইয়া গেল—
ঔষধ তাহার ল্যাক্স দিয়া গড়াইয়া পড়িতে পড়িতে গেল।

স্থ্যমুখী বলিলেন, "ঔষধ না খাও—তোমার কি অস্থ, আমাকে বল ?" নগেন্দ্র বিরক্ত হইয়া বলিলেন, "কি অস্থুখ ?"

সূর্য্যমুখী বলিলেন, "তোমার শরীর দেখ দেখি কি হইয়াছে ?" এই বলিয়া সূর্য্যমুখী এক খানি দর্পণ আনিয়া নিকটে ধরিলেন। নগেন্দ্র তাঁহার হাত হইতে দর্পণ লইয়া দূরে নিক্ষিপ্ত করিলেন। দর্পণ চূর্ণ হইয়া গেল।

সূর্য্যমুখীর চক্ষ্ দিয়া জল পড়িল। দেখিয়া নগেন্দ্র চক্ষ্বরক্তবর্ণ করিয়া উঠিয়া গেলেন। বহির্ব্বাটী গিয়া এক জন ভৃত্যকে বিনাপরাধে প্রহার করিলেন। সে প্রহার সূর্য্যমুখীর অঙ্গে বাজিল।

ইতি পূর্বের নগেন্দ্র অত্যন্ত শীতলস্বভাব ছিলেন। এখন কথায়২ রাগ।
শুধু রাগ নয়। এক দিন, রাত্রে আহারের সময় অতীত হইয়া গেল,
তথাপি নগেন্দ্র অন্তঃপুরে আসিলেন না। সূর্য্যমুখী প্রতীক্ষা করিয়া বসিয়া
আছেন! অনেক রাত্রি হইল। অনেক রাত্রে নগেন্দ্র আসিলেন; সূর্য্যমুখী
দেখিয়া বিস্মিত হইলেন। নগেন্দ্রের মুখ আরক্ত, চক্ষু আরক্ত; নগেন্দ্র মছপান করিয়াছেন। নগেন্দ্র কখন মছপান করিতেন না। দেখিয়া
সূর্য্যমুখী বিস্মিত হইলেন।

সেই অবধি প্রত্যহ ঐরপ হইতে লাগিল। এক দিন স্থ্যুমুখী, নগেন্দ্রের ছইটা চরণে হাত দিয়া, গলদশ্রু কোন রূপে রুদ্ধ করিয়া, অনেক অন্থনয় করিলেন; বলিলেন "কেবল আমার অন্থরোধে ইহা ত্যাগ কর।" নগেন্দ্র জিজ্ঞাসা করিলেন, "কি দোব ?"

জিজ্ঞাসার ভাবেই উত্তর নিবারণ হইল। তথাপি সূর্য্যমূখী উত্তর করিলেন, "দোষ কি, তাহা ত আমি জানি না। তুমি যাহা জান না, তাহা আমিও জানি না। কেবল আমার অমুরোধ।"

নগেন্দ্র প্রত্যুত্তর করিলেন, "সূর্য্যমুখি, আমি মাতাল। মাতালকে শ্রহ্মা হয়, আমাকে শ্রহ্মা করিও। নচেৎ আবশ্যক করে না।"

সূর্য্যমুখী ঘরের বাহিরে গেলেন। ভৃত্যের প্রহার পর্য্যন্ত নগেন্দ্রের সম্মুখে আর চক্ষের জ্বল ফেলিবেন না, প্রতিজ্ঞা করিয়াছিলেন।

দেওয়ানজী বলিয়া পাঠাইয়াছিলেন, "মাঠাকুরাণীকে বলিও—বিষয় গেল, আর থাকে না।"

"কেন ?"

"বাবু কিছু দেখেন না। সদর মফঃস্বলের আমলা যাহা ইচ্ছা তাহা করিতেছে। কর্ত্তার অমনযোগে আমাকে কেহ মানে না।" শুনিয়া সূর্য্যমুখী বলিলেন, "যাহার বিষয়, তিনি রাখেন, থাকিবে। না হয় গেল গেলই। আমি আপনার বিষয় রাখিতে পারিলে বাঁচি।"

ইতিপূর্ব্বে নগেন্দ্র সকলই স্বয়ং তত্ত্বাবধান করিতেন।

এক দিন তিন চারি হাজার প্রজা নগেন্দ্রের কাছারির দরওয়াজায় যোড়-হাত করিয়া আসিয়া দাঁড়াইল। "দোহাই হুজুর—নাএব গোমস্তার দৌরাত্ম্যে আর বাঁচি না। সর্ববন্ধ কাড়িয়া লইল। আপনি না রাখিলে কে রাখে?"

নগেন্দ্র হুকুম দিলেন, "সব হাঁকায় দেও।"

ইতিপূর্ব্বে তাঁহার এক জন গোমস্তা এক জন প্রজাকে মারিয়া একটী টাকা লইয়াছিল। নগেন্দ্র গোমস্তার বেতন হইতে দশটী টাকা লইয়া প্রজাকে দিয়াছিলেন।

হরদেব ঘোষাল নগেন্দ্রকে লিখিলেন, "তোমার কি হইয়াছে ? তুমি কি করিতেছ ? আমি কিছু ভাবিয়া পাই না। তোমার পত্র ত পাই-ই না। যদি পাই, ত সে ছত্র ছুই, তাহার মানে মাতা মুগু কিছুই নাই। তাতে কোন কথাই থাকে না। তুমি কি আমার উপর রাগ করিয়াছ ? ২৩১

তাবল নাকেন ? মোকদ্দমা হারিয়াছ ? তাই বাবল না কেন ? আর किছ वल ना वल, भारीदिक ভाल আছ कि ना वल।"

নগেন্দ্র উত্তর লিখিলেন, "আমার উপর রাগ করিও না—আমি অধ্যপাতে যাইতেছি।"

হরদেব বড় বিজ্ঞ। পত্র পড়িয়া মনে২ বলিলেন, "কি এ ? অর্থচিন্তা ? বন্ধ বিচ্ছেদ ্দেবেন্দ্ৰ দত্ত গুনা কিছুই নয়— এ প্ৰেম গু

কমলমণি সূর্য্যমুখীর আর একখানি পত্র পাইলেন। তাহার শেষ এই, "এক বার এসো! কমলমণি! ভগিনি! তুমি বই আর আমার স্কুছৎ কেই নাই। এক বার এসো।"

### ত্রয়োদশ পরিচ্ছেদ

#### মহাসমর

কমলমণির আসন টলিল। আর তিনি থাকিতে পারিলেন না। কমলমণি রুমণীরত্ব। অমনি স্বামির কাছে গেলেন।

শ্রীশচন্দ্র অন্তঃপুরে বসিয়া, আপিসের আয় ব্যয়ের হিসাব কিতাব দেখিতেছিলেন। তাঁহার পাশে, বিছানায় বসিয়া এক বৎসরের পুত্র সতীশচন্দ্র ইংরাজি সংবাদ পত্রখানি অধিকার করিয়াছিল। সতীশচন্দ্র সংবাদপত্রথানি প্রথমে ভোজনের চেষ্টা দেখিয়াছিল, কিন্তু তাহাতে কৃতকার্য্য হইতে না পারিয়া এক্ষণে পাতিয়া বসিয়াছিল।

কমলমণি স্বামির নিকটে গিয়া গললগ্ন কুতবাসা হইয়া ভূমিষ্ঠ হইয়া প্রণাম করিলেন। এবং করয়োড় করিয়া কহিলেন, "সেলাম পৌছে মহারাজ।"

( ইতিপূর্কে বাড়ীতে গোবিন্দ অধিকারির যাত্রা হইয়া গিয়াছিল।)

শ্রীশ হাসিয়া বলিলেন, "আবার শশা চুরি নাকি ?"

ক। "শশা কাঁকুড় নয়। এবার বড় ভারি জিনিস চুরি গিয়াছে।"

🗐। "কোথায় কি চুরি হলো ?"

ক। "গোবিন্দপুরে চুরি হয়েছে। দাদার একটি সোণার কোটায় এক কড়া কাণা কড়ি ছিল, তাই কে নিয়ে গিয়েছে।"

ঞ্জীশ বৃঝিতে না পারিয়া বলিলেন, "তোমার দাদার সোণার কোটা ত সূৰ্য্যমুখী—কাণা কড়িটি কি ?"

- ক। "সূর্য্যমুখীর বৃদ্ধিখানি।"
- শ্রী। "তাই লোকে বলে যে, যে খেলে সে কাণা কড়িতে খেলে। স্থ্যমুখী ঐ কাণা কড়িতেই তোমার ভাইকে কিনে রেখেছে। আর তোমার এতটা বৃদ্ধি থাকিতেও ভাই তোমার হাত ছাড়া হলো। তা কাণা কড়িটি চুরি কর্লে কে ?"
- ক। "তা ত জানি না—কিন্তু তার পত্র পড়িয়া ব্ঝিলাম যে সে কাণা কড়িটি খোওয়া গিয়াছে –নহিলে মাগি এমন পত্র লিখিবে কেন ?"
  - ত্রী। "পত্রখানি দেখিতে পাই ?"

কমলমণি শ্রীশচন্দ্রের হস্তে স্থ্যম্খীর পত্র দিয়া কহিলেন, "এই পড়। স্থ্যমুখী ভোমাকে এসকল কথা বলিতে মানা করিয়াছে—কিন্তু যতক্ষণ তোমাকে সব না বলিতেছি, ততক্ষণ আমার প্রাণ থাবি থেতেছে। তোমাকে পত্র না পড়াইলে আমার আহার নিদ্রা হবে না— বূরণী রোগই বা উপস্থিত হয়।"

শ্রীশচন্দ্র পত্র হস্তে লইয়া চিস্তা করিয়া বলিলেন, "যখন তোমাকে নিষেধ করিয়াছে, তখন আমি এ পত্র দেখিব না, কথাটা কি তা শুনিতেও চাহিব না। এখন করিতে হইবে কি, তাই বল ?"

ক। "কর্তে হবে এই—স্থ্যম্খীর বৃদ্ধিটুকু গিয়াছে, তার একটু বৃদ্ধি চাই। বৃদ্ধি দেয় এমন লোক আর কে আছে—বৃদ্ধি যা কিছু আছে, তা সতীশ বাবুর। তাই সতীশ বাবুকে একবার গোবিন্দপুর যেতে তার মামী লিখে পাঠিয়েছে।"

সতীশবাবু ততক্ষণ একটা ফুলদানি ফুল সমেত উলটাইয়া ফেলিয়াছিলেন, এবং তৎপরে দোয়াতের উপর নম্বর করিতেছিলেন। দেখিয়া শ্রীশচন্দ্র কহিলেন, "উপযুক্ত বুদ্ধিদাতা বটে। তা যা হোক, এতক্ষণে বুঝিলাম —ভাজের বাড়ী মশাইয়ের নিমন্ত্রণ। সতীশকে যেতে হলেই স্থতরাং কমলমণিও যাবে। তা স্থ্যমুখীর কাণা কড়িটি না হারালে আর এমন কথা লিখুবে কেন ?"

- ক। "শুধু কি তাই। সতীশের নিমন্ত্রণ, আমার নিমন্ত্রণ, আর তোমার নিমন্ত্রণ।"
  - ঞী। "আমার নিমন্ত্রণ কেন ?"

ক। "আমি বৃঝি একা যাব ? আমাদের সঙ্গে গাড়ু, গামছা .নিয়ে যায় কে ?"

শ্রী। "এ স্থ্যম্খীর বড় অন্তায়। শুধু গাড়ু গামছা বহিবার জন্ত যদি ঠাকুর জামাইকে দরকার হয়, তবে আমি ছদিনের জন্ত একটা ঠাকুর জামাই দেখিয়া দিতে পারি।"

কমলমণির বড় রাগ হইল। তিনি জ্রকুটি করিলেন, শ্রীশকে ভেঙ্গাইলেন, এবং শ্রীশচন্দ্র যে কাগজ খানায় লিখিতেছিলেন, তাহা ছিঁড়িয়া ফেলিলেন। শ্রীশ হাসিয়া বলিলেন, "তা লাগতে এসো কেন ?"

কমলমণি কৃত্রিম কোপ সহকারে কহিলেন, "আমার খুসি, লাগ্বো।" শ্রীশচন্দ্রও কৃত্রিম কোপ সহকারে কহিলেন, "আমার খুসি বল্বো।"

তখন কোপযুক্তা কমলমণি শ্রীশকে একটি কিল দেখাইলেন। কুন্দদন্তে অধর টিপিয়া, ছোট হাতে একটি ছোট কিল দেখাইলেন।

কিল দেখিয়া, শ্রীশচন্দ্র কমলমণির খোঁপা খুলিয়া দিলেন। তখন বর্দ্ধিতরোষা কমলমণি, শ্রীশচন্দ্রের দোয়াতের কালি পিকদানিতে ঢালিয়া ফেলিয়া দিলেন।

রাগে শ্রীশচন্দ্র জ্রুতগতি ধাবমান হইয়া কমলমণির মুখচুম্বন করিলেন। রাগে কমলমণিও অধীরা হইয়া শ্রীশচন্দ্রের মুখচুম্বন করিলেন।

দেখিয়া সতীশচন্দ্রের বড় প্রতি জন্মিল। তিনি জানিতেন যে মুখ্চুম্বন তাঁহারি ইজারা মহল। হতএব তাহার ছড়াছড়ি দেখিয়া রাজভাগ আদায়ের অভিলাষে মার জাল্ল ধরিয়া দাঁ ছাইয়া উঠিলেন; এবং উভয়ের মুখ পানে চাহিয়া উচ্চৈঃফরে হাসির লহর তুলিলেন। সে হাসি কমলমণির কর্ণে কি মধুর বাজিল! কমলমণি তখন সতীশকে ক্রোড়ে উঠাইয়া লইয়া ভূরি ভূরি মুখচুম্বন করিলেন। পরে শ্রীশচন্দ্র কমলের ক্রোড় হইতে তাহাকে লইলেন, এবং ভূরি ভূরি মুখচুম্বন করিলেন! সতীশ বাবু এইরূপে রাজভাগ আদায় করিয়া যথাকালে অবতরণ করিলেন, এবং পিতার স্বর্ণময় পেন্সিলটি দেখিতে পাইয়া অপহরণ মানসে ধাবমান হইলেন। পরে হস্তগত করিয়া উপাদেয় ভোজ্য বিবেচনায় পেন্সিল্টি মুখে দিয়া লেহন করিতে প্রবৃত্ত হইলেন।

কুরুক্ষেত্রের যুদ্ধ কালে ভগদ ও এবং অর্জুনে ঘোরতর যুদ্ধ হয়। ভগদও অর্জুনপ্রতি অনিবার্য্য বৈশ্ববান্ত নিক্ষেপ করেন; অর্জুনকে তন্নিবারণে অক্ষম জ্ঞানিয়া শ্রীকৃষ্ণ স্বয়ং বক্ষং পাতিয়া সেই অস্ত্র গ্রহণ করিয়া তাহার শমতা করেন। সেইরপ, কমলমণি ও শ্রীশচন্দ্রের এই বিষম যুদ্ধে, সতীশচন্দ্র মহান্ত্র সকল আপন বদনমণ্ডলে গ্রহণ করায় যুদ্ধের শমতা হইল। কিন্তু ইহাঁদের এরপ সন্ধিবিগ্রহ বাদলের বৃষ্টির মত—দণ্ডে দণ্ডে হইত, দণ্ডে দণ্ডে যাইত।

শ্রীশচম্র তখন কহিলেন, "তা সত্য ? সত্যই কি তোমায় গোবিন্দপুরে যেতে হবে ? আমি একা থাকিব কি প্রকারে ?"

ক। "তোমায় যেন আমি একা থাকিতে সাধ্তেছি। আমিও যাব, তুমিও যাবে। তা যাও, সকাল সকাল আপিস সারিয়া আইস, আর দেরি কর ত, সতীশে আমাতে তুদিগে তুজনে কাঁদ্তে বস্বো।"

শ্রী। "আমি যাই কি প্রকারে ? আমাদের এই তিসি কিনিবার সময়। তুমি তবে একা যাও।"

ক। "আয়, সতীশ! আয়, আমরা হুজনে হুদিগে কাঁদতে বসি।"

মার আদরের ডাক সতীশের কানে গেল—সতীশ অমনি পেন্সিলভোজন ত্যাগ করিয়া লহর তুলিয়া আহলাদের হাসি হাসিল। স্কুতরাং কমলের এবার কাঁদা হলো না। তৎপরিবর্ত্তে সতীশের মুখচুম্বন করিলেন,—দেখাদেথি শ্রীশও তাহাই করিলেন। সতীশ আপনার বাহাত্ত্রি দেখিয়া আর এক লহর তুলিয়া হাসিল। এই সকল বৃহৎ ব্যাপার সমাধা হইলে, কমল আবার কহিলেন,—

"এখন কি ছকুম হয় ?"

শ্রী। "তুনি যাও, মানা করি না। কিন্তু তিসির মৌসুমটায় আমি কি প্রকারে যাই ?"

ভনিয়া, কমলমণি মুখ ফিরাইয়া মানে বসিলেন। আর কথা কহেন না।

শ্রীশচন্দের কলমে একটু কালি ছিল। শ্রীশ সেই কলম লইয়া পশ্চাৎ হইতে গিয়া কমলের কপালে একটি টিপু কাটিয়া দিলেন।

তখন কমল হাসিয়া বলিলেন, "প্রাণাধিক, আমি তোমায় কত ভাল বাসি।" এই বলিয়া, কমল শ্রীশচন্দ্রের স্কন্ধ বাহু দ্বারা বেষ্টন করিয়া তাঁহার মুখচুম্বন করিলে, স্বতরাং টিপের কালি, সমুদায়টাই শ্রীশের গালে লাগিয়া রহিল। এই রূপে এবারকার যুদ্ধে জয় হইলে পর, কমল বলিলেন, "যদি তুমি একান্তই যাইবে না, তবে আমার যাইবার বন্দবস্ত করিয়া দাও।"

গ্রী। "ফিরিবে কবে ?"

ক। "জিজ্ঞাসা করিতেছ কেন ? তুমি যদি গেলে না, তবে আমি কয় দিন থাকিতে পারিব ?"

শ্রীশচন্দ্র কমলমণিকে গোবিন্দপুরে পাঠাইয়া দিলেন। কিন্তু আমরা নিশ্চিত সম্বাদ রাখি যে সেবার শ্রীশচন্দ্রের সাহেবেরা তিসির কাজে বড় লাভ করিতে পারেন নাই। হোসের কর্মচারিরা আমাদিগের নিকট গোপনে বলিয়াছে যে সে শ্রীশবাবুরই দোষ। তিনি ঐ সময়টা কাজ কর্মে বড় মনদেন নাই। কেবল ঘরে বসিয়া কড়ি গুণিতেন। একথা শ্রীশচন্দ্র এক দিন শুনিয়া বলিলেন, "হবেই ত! আমি তখন লক্ষ্মীছাড়া হইয়াছিলাম।" শ্রোতারা শুনিয়া মুখ ফিরাইয়া বলিল, "ছি! বড় দ্রৈণ্য!" কথাটা শ্রীশের কাণে গেল। তিনি শুনিয়া হাইমনে ভৃত্যদিগকে ডাকিয়া বলিলেন, "ওরে, ভাল করিয়া আহারের উত্যোগ কর্। বাবুরা আজ এখানে আহার করিবেন।"

## চতুর্দ্দশ পরিচ্ছেদ

ধরা পড়িল

গোবিন্দপুরে দত্তদিগের বাড়ীতে যেন অন্ধকারে একটি ফুল ফুটিল।
কমলমণির হাসি মুখ দেখিয়া সূর্য্যমুখীরও চক্ষের জল শুকাইল। কমলমণি
বাড়ীতে পা দিয়াই সূর্য্যমুখীর চুলের গোছা লইয়া বসিয়া গেলেন।
অনেক দিন সূর্য্যমুখী কেশ রচনা করেন নাই। কমলমণি বলিলেন, "ছুটো
ফুল গুঁজিয়া দিব ?" সূর্য্যমুখী তাহার গাল টিপিয়া ধরিলেন। "না!
না।" বলিয়া কমলমণি লুকাইয়া ছুটা ফুল দিয়া দিলেন। লোক আসিলে
বলিলেন, "দেখেছ, মাগী বুড়া বয়সে মাতায় ফুল পরে।"

আলোকময়ীর আলো নগেন্দ্রের মুখমগুলের মেঘেও ঢাকা পড়িল না।
নগেন্দ্রকে দেখিয়াই কমলমণি ঢিপ করিয়া প্রণাম করিল। নগেন্দ্র বলিলেন
"কমল কোথা থেকে ?" কমল মুখ নত করিয়া নিরীহ ভালমান্ত্রের মত বলি-লেন "আজ্ঞে, খোকা ধরিয়া আনিল।" নগেন্দ্র বলিলেন, "বটে! মার পাজিকে!" এই বলিয়া খোকাকে কোলে হইয়া দগুস্বরূপ তাহার মুখচুম্বন করিলেন।
খোকা কুতক্ত হইয়া তাঁহার গায়ে লাল দিল, আর গোঁপ ধরিয়া টানিল।

কুন্দনন্দিনীর সঙ্গে কমলমণির ঐ রূপ আলাপ হইল "ওলো কুঁদী— কুঁদী মুদী তুঁদী—ভাল আছিস ত কুঁদী ?"

কুঁদী অবাক হইয়া রহিল। কিছুকাল ভাবিয়া চিন্তিয়া বলিল, "আছি।" "আছি দিদি—আমায় দিদি বল্বি—না বলিস্ ত ঘুমিয়া থাকিবি আর তোর চুলে আগুণ ধরিয়া দিব। আর নহিলে গায়ে আরম্বলো ছাডিয়া দিব।"

কুন্দ দিদি বলিতে আরম্ভ করিল। যখন কলিকাতায় কুন্দ কমলের কাছে থাকিত, তখন কমলকে কিছু বলিত না। বড় কথাও কহিত না। কিন্তু কমলের যে প্রকৃতি, চিরপ্রেমময়ী, তাহাতে সে তখন হইতেই তাঁহাকে ভাল বাসিতে আরম্ভ করিয়াছিল। মধ্যে কয় বৎসর অদর্শনে কতক২ ভুলিয়া গিয়াছিল। কিন্তু এক্ষণে কমলের স্বভাবগুণে, কুন্দেরও স্বভাবগুণে, সেই ভালবাসা নৃক্তন হইয়া বৃদ্ধি পাইতে লাগিল।

প্রণয় গাঢ় হইল। এদিকে কমলমণি স্বামির গৃহে যাইবার উল্ভোগ করিতে লাগিলেন, স্থ্যমুখী বলিলেন, "না ভাই! আর ছদিন থাক! ছিনি গোলে আমি আর বাঁচিব না। তোমার কাছে সকল কথা বলাও সোয়াস্তি।" কমল বলিলেন, "তোমার কাজ না করিয়া যাইব না।" স্থ্যমুখী বলিলেন "আমার কি কাজ করিবে!" কমলমণি মুখে বলিলেন "তোমার কটকোদ্ধার।"

কুন্দনন্দিনী কমলের যাওয়ার কথা শুনিয়া আপনার ঘরে গিয়া লুকাইয়া কাঁদিল, কমলমণি লুকাইয়া২ পশ্চাৎ পশ্চাৎ গেলেন। কুন্দনন্দিনী বালিশে মাথা দিয়া কাঁদিতেছে, কমলমণি তাহার চুল বাঁধিতে বসিলেন। চুল বাঁধা কমলের একটা রোগ।

চুল বাঁধা সমাপ্ত হইলে, কুন্দের মাথা তুলিয়া, কমল তাহার মস্তক আপনার কোলে রাখিলেন। অঞ্চল দিয়া তাহার চক্ষু মূছাইয়া দিলেন। এই সব কাজ শেষ করিয়া শেষে জিজ্ঞাসা করিলেন, "হুঁদি, কাঁদিতেছিলি কেন ?"

কুন্দ বলিল, "তুমি যাবে কেন গ"

কমলমণি একটু হাসিলেন। কিন্তু কোঁটা ছুই চক্ষের জ্বল সে হাসি মানিল না—না বলিয়া কহিয়া ভাহারা কমলমণির গণ্ড বহিয়া হাসির উপর আসিয়া পড়িল।

কমলমণি বলিলেন, "তাতে কাঁদিস্ কেন ?" কুন্দ। "তুমিই আমায় ভালবাস।" কম। "কেন—আর কেহ কি ভাল বাসে না ?"

कुन्म हूপ कतिया तरिल।

কম। "কে ভাল বাসে না ? বউ ভাল বাসে না—না ? আমায় লুকুস্নে।" কুন্দ নীরব।

কমল। "দাদা ভাল বামে না ?"

कुन्म नीत्रव !

কমল বলিলেন, "যদি আমি তোমায় ভাল বাসি—আর তুমি আমায় ভাল বাস, তবে কেন আমার সঙ্গে চল না ?"

কুন্দ তথাপি কিছু বলিল না। কমল বলিলেন, "যাবে ?" কুন্দ ঘাড় নাড়িল। "যাব না।"

কমলের প্রাফুল্ল মুখ গম্ভীর হইল। মনে মনে ভাবিলেন, "ভাল কথা ত নয়। ইট্টি মারিলেই পাটিখেলটি খেতে হয়। দাদা ইট খেয়েছেন—ছুঁড়ি পাটখেল খেয়ে বসে আছে। আমার শ্রীশচন্দ্র মন্ত্রীবর কাছে নাই—কাহাকেই বা পরামর্শ জিজ্ঞাসা করি ?"

তখন কমলমণি সম্নেহে কুন্দনন্দিনীর মস্তক বল্গে তুলিয়া লইয়া ধারণ করিলেন, এবং সম্নেহে তাহার গণ্ডদেশ গ্রহণ করিয়া কহিলেন, "কুন্দ, সত্য বলিবি ?"

কুন্দ বলিল "কি ?"

কমল বলিলেন, "যা জিজ্ঞাসা করিব ? আমি তোর দিদি—আমি তোকে বোনের মত ভালবাসি—আমার কাছে লুকুস্নে—আমি কাহারও কাছে বলিব না।" কমল মনে মনে রাখিলেন, "যদি বলি ত রাজমন্ত্রী শ্রীশ বাবুকে। আর খোকার কাণে কাণে।"

कुन्म विनित्नन, "कि वन ?"

ক। "তুই দাদাকে বড় ভাল বাসিস্।—না ?"

কৃন্দ উত্তর দিল না। কমলমণির হৃদয়মধ্যে মুখ লুকাইয়া কাঁদিতে লাগিল।
কমল বলিলেন, "বুঝিয়াছি—মরিয়াছ। মর তাতে ক্ষতি নাই—কিন্তু
সঙ্গেং অনেকে মরে যে ?"

কুন্দনন্দিনী মস্তকোত্তলন করিয়া কমলের মূখপ্রতি স্থিরদৃষ্টি করিয়া রহিল। কমলমণি প্রশ্ন বুঝিলেন। বলিলেন, "পোড়ারমুখী চোকের মাথা খেয়েছ ? দেখিতে পাও না যে দাদা তোকে ভালবাসে ?" ঘুরিয়া সেই উন্নত মস্তক আবার কমলমণির বক্ষের উপর পড়িল।
কুন্দনন্দিনীর অশ্রুজলে কমলমণির হাদয় প্লাবিত হইল। কুন্দনন্দিনী
অনেক ক্ষণ নীরবে কাঁদিল—বালিকার ন্থায় বিবশা হইয়া কাঁদিল। সে
কাঁদিল, আবার পরের চক্ষের জলে তাহার চুল ভিজিয়া গেল।

ভাল বাসা কাহাকে বলে, সোণার কমল তাহা জানিত। অন্তঃকরণের অন্তঃকরণ মধ্যে, কুন্দনন্দিনীর ছংখে ছংখী, স্থাখে সুখী হইল। কুন্দনন্দিনীর চক্ষু মুছিয়া কহিল, "কুন্দ ?"

কুন্দ আবার মাথা তুলিয়া চাহিল।

ক। "আমার সঙ্গে চল।"

বুন্দের চক্ষে আবার জল পড়িতে লাগিল। কমল বলিল,

"নহিলে নয়। চক্ষের আড়াল হইলে, দাদাও ভুলিবে, তুইও ভুলিবি। নহিলে তুই বয়ে গেলি, দাদা বয়ে গেল, বউ বয়ে গেল—সোণার সংসার ছার খার গেল।"

কুন্দ কাঁন্দিতে লাগিল। কমল বলিলেন, "যাবি ! মনে করিয়া দেখ্—দাদা কি হয়েছে, বউ কি হয়েছে !"

কুন্দ অনেকক্ষণ পরে চক্ষু মুছিয়া উঠিয়া বসিয়া বলিল, "যাব।"

অনেকক্ষণ পরে কেন ? কমল তাহা বুঝিল। বুঝিল যে, কুন্দনন্দিনী পরের মঙ্গলমন্দিরে আপনার প্রাণের প্রাণ বলি দিল। সেই জন্ম অনেকক্ষণ লাগিল। আপনার মঙ্গল ? কমল বুঝিয়াছিলেন যে কুন্দনন্দিনী আপনার মঙ্গল বুঝিতে পারে না।

# পঞ্চদশ পরিচ্ছেদ

হীরা

এমত সময় হরিদাসী বৈশুবী আসিয়া গান করিল।

"কাঁটা বনে তুল্তে গেলাম কলছেরি ফুল,
গো স্থি, কালকলছেরি ফুল।

মাথায় পর্লেম মালা গেঁথে, কাণে

পর্লেম তুল।

স্থি কলছেরি ফুল।"\*

<sup>(\*)</sup> রাগিণী শঙ্করা—আড় থেমটা।

এ দিন সূর্য্যমুখী উপস্থিত। তিনি কমলকে গান শুনিতে ডাকিতে পাঠাইলেন। কমল কুন্দকে সঙ্গে করিয়া গান শুনিতে আসিলেন। বৈষ্ণবী গায়িতে লাগিল।

> "মরি মরব কাঁটা ফ্টে, ফুলের মধু খাব লুটে, খুঁজে বেড়াই কোথায় ফুটে, নবীন মুকুল।"

কমলমণি ভ্রাভঙ্গী করিয়া বলিলেন, "বৈঞ্চবী দিদি—তোমার মুখে ছাই প্রভ্রক—আর তুমি মর। আর কি গান জান না ?"

হরিদাসী বলিল, "কেন ?" কমলের আরও রাগ বাড়িল; বলিলেন, "কেন ? একটা বাবলার ডাল আন্ত রে—কাঁটা ফোটা কত সুখ মাগিকে দেখিয়ে দিই।"

সূর্য্যমুখী মৃত্ভাবে হরিদাসীকে বলিল, "ও সব গান আমাদের ভাল লাগে না—গৃহস্থবাড়ী ভাল গান গাও।"

হরিদাসী বলিল "আচ্ছা", বলিয়া গায়িতে আরম্ভ করিল,
স্বতিশাস্থ পড়্ব আমি ভট্টাচার্যোর পায়ে ধোরে।
ধর্মাধর্ম শিধে নিব, কোন্ বেটী বা নিদ্দে করে।

কমল জ্রকৃটি করিয়া বলিলেন, "ভাই, বউ—তোমার প্রবৃত্তি হয়, তোমার বৈষ্ণবীর গান তুমিই শোন, আমি চলিলাম।" এই বলিয়া কমল চলিয়া গেলেন—ত্র্যুমুখীও মুখ অপ্রসন্ধ করিয়া উঠিয়া গেলেন। আরং স্ত্রী লোকেরা আপনং প্রবৃত্তিমতে কেহ উঠিয়া গেল, কেহ রহিল। কুন্দনন্দিনী রহিল। তাহার কারণ, কুন্দনন্দিনী গানের মর্ম্ম কিছুই বৃঝিতে পারে নাই—বড় শুনেও নাই—অহ্য মনে ছিল, এই জন্ম যেখানকার সেই খানে রহিল। হরিদাসী তখন আর গান করিল না। এদিক সেদিক বাজে কথা আরম্ভ করিল। গান আর হইল না দেখিয়া আর সকলে উঠিয়া গেল। কুন্দ কেবল উঠিল না—চরণে তাহার গতিশক্তি ছিল কি না সন্দেহ। তখন কুন্দকে বিরলে পাইয়া হরিদাসী তাহাকে অনেক কথা বলিল। কুন্দ কতক বা শুনিল, কতক বা শুনিল না।

স্থ্যমুখী ইহা সকলই দূর হইতে দেখিতেছিলেন। যখন উভয়ে গাঢ় মনঃসংখোগের সহিত কথা বার্তা হওয়ার চিহ্ন দেখিলেন, তখন স্থ্যমুখী কমলকে ডাকিয়া দেখাইলেন। কমল বলিল,

"কি তা? কথা কহিতেছে কছক না। মেয়ে বই ত আর পুরুষ না।"

স্থ্য। "মেয়ে কি পুরুষ তার ঠিক কি ?" কমল বিশ্বিত হইয়া বলিলেন, "সে কি ?"

সূর্য্য। "আমার বোধ হয় কোন ছন্মবেশী পুরুষ। তাহা এখনই জানিব
—কিন্তু কুন্দ কি পাপিষ্ঠ।"

কমল। "রসো। আমি একটা বাবলার ডাল আনি। মিন্সেকে কাঁটা ফোটার স্থখটো দেখাই।" এই বলিয়া কমল বাবলার ডালের সন্ধানে গেল। পথে সতীশের সঙ্গে সাক্ষাৎ হইল—সতীশ মামীর সিন্দুরকোটা অধিকার কির্য়া বসিয়াছিলেন—এবং সিন্দুর লইয়া আপনার গালে, নাকে, দাড়িতে, বুকে, পেটে বিলক্ষণ করিয়া অঙ্গরাগ করিতেছিলেন—দেখিয়া কমল, বৈষ্ণবী, বাবলার ডাল, কুন্দনন্দিনী প্রভৃতি সব ভুলিয়া গেলেন।

তথন সূর্য্যমুখী হীরা দাসীকে ডাকাইলেন।

গীরার নাম একবার উল্লেখ হইয়াছে। তাহার কিছু বিশেষ পরিচয় আবশ্যক।

নগেন্দ্র এবং তাঁহার পিতার বিশেষ যত্ন ছিল যে গৃহের পরিচারিকারা বিশেষ সৎস্বভাববিশিষ্টা হয়। এই অভিপ্রায়ে উভয়েই পর্য্যাপ্ত বেতনদান স্বীকার করিয়া, একটু ভদ্র ঘরের স্ত্রীলোকগণকে দাসীছে নিযুক্ত করিতে চেষ্টা পাইতেন। তাঁহাদিগের গৃহে পরিচারিকারা স্থুখেও সম্মানে থাকিত, স্কুতরাং অনেক দারিদ্রগ্রস্ত ভদ্রলোকের কন্সারা তাঁহাদের দাস্তবৃত্তি স্বীকার করিত। এই প্রকার যাহারা ছিল, তাহাদের মধ্যে হীরা প্রধানা। অনেক গুলিন পরিচারিকা কায়স্থ কন্সা—হীরাও কায়স্থ। নগেন্দ্রের পিতা হীরার মাতা-মহীকে গ্রামান্তর হইতে আনমন করেন। প্রথমে তাহার মাতামহীই পরিচর্য্যায় নিযুক্ত হইয়াছিল—হীরা তখন বালিকা, মাতামহীর সঙ্গে আসিয়াছিল। পরে হীরা সমর্থা হইলে প্রাচীনা দাসিবৃত্তি ত্যাগ করিয়া আপন সঞ্চিত ধনে একটী সামান্ত গৃহ নিশ্মাণ করিয়া গোবিন্দপুরে বাস করিল—হীরা দত্তগৃহে চাকরি করিতে প্রবৃত্ত হইল।

এক্ষণে হীরার বয়স বিংশতি বৎসর। বয়সে সে প্রায় অস্তান্ত দাসীগণ অপেক্ষা কনিষ্ঠা। তাহার বৃদ্ধির প্রভাবে এবং চরিত্রগুণে সে দাসী মধ্যে শ্রেষ্ঠা বলিয়া গণিত হইয়াছিল।

হীরা বালবিধবা বলিয়া গোবিন্দপুরে পরিচিতা। কেহ কখন তাহার স্থামির কোন প্রসঙ্গ শুনে নাই। কিন্তু হীরার চরিত্রেও কেহ কোন কলঙ্ক শুনে নাই। তবে হীরা অত্যন্ত মুখরা, সধবার স্থায় বেশবিস্থাস করিত, এবং বেশবিস্থাসের বিশেষ প্রিয় ছিল।

হীরা আবার স্থন্দরী— উজ্জ্বল শ্রামাঙ্গী, পদ্মপলাশলোচনা। দেখিতে খর্কাকৃতা; মুখখানি যেন মেঘ ঢাকা চাঁদ; চুল গুলি যেন সাপ ফণা ধরিয়া ঝুলিয়া রহিয়াছে। হীরা আড়ালে বসে গান করে; দাসীতে দাসীতে ঝগড়া বাধাইয়া তামাসা দেখে; পাচিকাকে অন্ধকারে ভয় দেখায়; ছেলেদের বিবাহের আবদার করিতে শিখাইয়া দেয়; কাহাকে নিজিত দেখিলে চুণ কালি দিয়া সং সাজায়।

কিন্তু হীরার অনেক দোষ। তাহা ক্রমে জানা যাইবে। আপাততঃ বলিয়া রাখি হীরা আতর গোলাপ দেখিলেই চুরি করে।

সূর্যামুখী হীরাকে ডাকিয়া কহিলেন, "ঐ বৈষ্ণবীকে চিনিস্ !"

হীরা। "না। আমি কখন পাড়ার বাহির হই না—আমি বৈষ্ণব ভিখারী কিসে চিনিব ? ঠাকুরবাড়ীর মাগিদের ডেকে জিজ্ঞাসা কর না। করুণা কি শীতলা জানিতে পারে।"

সূ। "এ ঠাকুর বাড়ির বৈষ্ণবী নয়। এ বৈষ্ণবী কে, ভোকে জান্তে হবে। এ বৈষ্ণবীই বা কে, আর বাড়ীই বা কোথায় ? আর কুন্দের সঙ্গে এত ভাব বা কেন ? এই সকল কথা যদি ঠিক জেনে এসে বলিতে পারিস্ তবে তোকে নৃতন বাণারসী পরাইয়া সং দেখিতে পাঠাইয়া দিব।"

নূতন বাণারসীর কথা শুনিয়া হীরার পাঁচ হাত বুক হইল, জিজ্ঞাসা করিল, "কখন জানিতে যেতে হবে ''

সূর্য্য। "তোর যখন খুসি। কিন্তু এখন ওর পাছুই না গেলে ঠিকানা পাবিনা।"

शैता। "आक्श।"

সূর্য্য। "কিন্তু দেখিস্ যেন বৈষ্ণবী কিছু বুঝিতে না পারে। আর কেহ কিছু বুঝিতে না পারে।"

এমত সময়ে কমল ফিরিয়া আসিল। সূর্য্যমূখী তাঁহাকে পরামর্শের কথা সব বলিলেন। শুনিয়া কমল খুসী হইলেন। হীরাকে বলিলেন, "আর পারিস্ ত মাগীকে ছটো বাবলার কাঁটা ফুটিয়ে দিয়ে আসিস্।" হীরা বলিল, "সব পারিব, কিন্তু শুধু ঢাকাই নিবনা।"

স্। "কি নিবি?"

সূ। "আচ্ছা তাই হবে—ঠাকুরজামাইকে মনে ধরে ? বল, তা হলে কমল সম্বন্ধ করে।"

হী। "তবে দেখ্বো। কিন্তু আমার মনের মত ঘরে একটি বর আছে।"

সু। "কেলো?"

হী। "যম।"

## যোড়শ পরিচ্ছেদ

"না"

সেই দিন প্রদোষ কালে, উন্থান মধ্যস্থ বাপীতটে বসিয়া, কুন্দনন্দিনী। এই দীর্ঘিকা অতি স্থবিস্তৃতা; তাহার জল অতি পরিষ্কার, এবং সর্ব্বদা নীল-প্রভ। পাঠকের স্মরণ থাকিতে পারে, এই পুষ্করিণীর পশ্চাতে পুষ্পোচ্চান। পুষ্পোষ্ঠান মধ্যে এক শ্বেতপ্রস্তররচিতহর্ম্ম্য লতামগুপ ছিল। সেই লতা-মগুপের সম্মুখেই, পুন্ধরিণীতে অবতরণ করিবার সোপান। সোপান প্রস্তরবৎ ইষ্টকে নিশ্মিত, অতি প্রশস্ত এবং পরিষ্কার। তাহার ছই ধারে, ছইটি বহু-কালের বড় বকুল গাছ। সেই বকুলের তলায়, সোপানের উপরে কুন্দনন্দিনী, অন্ধকার প্রদোষে একাকিনী বসিয়া, স্বচ্ছসরোবর স্থাদয়ে প্রতিফলিত নক্ষত্রাদি সহিত আকাশ প্রতিবিম্ব নিরীক্ষণ করিতেছিলেন। কোথাও কতকগুলিন নাল ফুল অন্ধকারে অস্পষ্ট লক্ষ্য হইতেছিল। দীর্ঘিকার অপর তিন পার্শ্বে, আম্র, কাঁঠাল, জাম, লেবু, লীচু, নারিকেল, কুল, বেল প্রভৃতি ফলবান ফলের গাছ, ঘনশ্রেণীবদ্ধ হইয়া অন্ধকারে অসমশীর্ষ প্রাচীরবৎ দৃষ্ট হইতেছিল। ক্লাচিৎ তাহার শাখায় বসিয়া মাচাড পাখি বিকট রব করিয়া সরোবরের শব্দহীনতা ভঙ্গ করিতেছিল। শীতল বায়ু, সরোবর পার হইয়া, ইন্দীবর-কোরককে ঈষম্মাত্র বিধুত করিয়া, আকাশচিত্রকে স্বল্পমাত্র কম্পিত করিয়া, কুন্দনন্দিনীর শিরস্থ বকুলপত্রমালায় মর্শ্মরশব্দ করিতেছিল। এবং নিদাঘ-প্রস্ফুটিত বকুল পুষ্পের গন্ধ চারিদিকে বিকীর্ণ করিতেছিল—বকুল পুষ্প সকল নি<mark>ঃশক্ষে কুন্দনন্দিনীর অঙ্গে এবং চারিদিকে ঝ</mark>রিয়া পড়িতেছিল।

পশ্চাৎ হইতে অসংখ্য মল্লিকা, যৃথিকা, এবং কামিনীর স্থান্ধ আসিতেছিল। চারিদিগে, অন্ধকারে, খন্তোতমালা স্বচ্ছবারির উপর উঠিতেছে, পড়িতেছে, · ফুটিতেছে, নিবিতেছে। তুই একটা বাত্বড় ডাকিতেছে, তুই একটা **শু**গাল অন্য পশু তাড়াইবার তাহাদিগের যে শব্দ সেই শব্দ করিতেছে—ত্নই এক-খানা মেঘ আকাশে পথ হারাইয়া বেড়াইতেছে—তুই একটা তারা মনের कृः एथ अभिग्ना পिफ्टिल्ट । कुन्मनिमनी भरतत कृः एथ ভाविटल्ट । कि ভাবনা ভাবিতেছেন ? এইরূপ। "ভাল, সবাই আগে মলো—মা মলো, দাদা মলো, বাবা মলো, আমি মলেম না কেন ? যদি না মলেম ত এখানে এলাম কেন ? ভাল, মানুষ কি মরিয়া নক্ষত্র হয় ?" পিতার পরলোক যাত্রার রাত্রে কুন্দ যে স্বপ্ন দেখিয়াছিল, কুন্দের আর তাহা কিছুই মনে ছিল না: কখন মনে হইত না: এখনও তাহা মনে হইল না। কেবল আভাসমাত্র মনে আসিল। এই মাত্র মনে হইল, যেন সে কবে মাতাকে স্বপ্ন দেখিয়াছিল, তাহার মা যেন তাহাকে নক্ষত্র হইতে বলিয়াছিলেন। কুন্দু ভাবিতে লাগিল, "ভাল, মানুষ মরিলে কি নক্ষত্র হয় গ তা হলে ত বাবা, মা, সবাই নক্ষত্র হয়েছেন ৷ তবে তাঁরা কোন নক্ষত্র গুলি ৷ এটি ৷ না ঐটি ? কোনটি কে ? কেমন করিয়া জানিব ? তা যেটিই যিনি হউন, আমায় ত দেখিতে পেতেছেন আমি যে এত কাদি—তা দুর হউক ও আর ভাবিব না—বড কান্ন। পায়। কেঁদে কি হবে গ আমার ত কপালে কান্নাই আছে— निहाल मा— यावात धे कथा ! पृत इष्ठेक - छाल, मितिल इस ना १ कमन করিয়া ! জ্বলে ডুবিয়া ? বেশ ত ? মরিলে নক্ষত্র হব—তা হলে—হব ত ? দেখিতে পাব—রোজ রোজ দেখিতে পাব—কাকে ? কাকে, মুখে বলিতে পারিনে কি ? আচ্ছা নাম মুখে আনিতে পারিনে কেন ? এখন ত কেহ নাই—কেহ শুনিতে পাবে না। একবার মুখে আনিব কহ নাই—মনের সাধে নাম করি। ন--নগ---নগেন্দ্র! নগেন্দ্র, নগেন্দ্র, নগেন্দ্র, নগেন্দ্র, নগেন্দ্র, নগেন্দ্র ! নগেন্দ্র, আমার নগেন্দ্র ! আ মলো ! আমার নগেন্দ্র ? আমি কে গু সূর্যামুখীর নগেন্দ্র। কতই নাম করিতেছি—হলেম কি ? আচ্ছা— সূর্য্যমুখীর সঙ্গে বিয়ে না হয়ে যদি আমার সঙ্গে হতো—দূর হউক—ড়বেই মরি। আচ্ছা যেন এখন ডুবিলেম—কাল ভেসে উঠবো— তবে সবাই শুনবে, শুনে নগেন্দ্র—নগেন্দ্র !—নগেন্দ্র !—নগেন্দ্র—আবার বলি—নগেন্দ্র নথেন্দ্র । নগেন্দ্র গুনে কি বলিবেন ? ভূবে মরা

হবে না—ফুলে পড়িয়া থাকিব—দেখিতে রাক্ষসীর মত হব। যদি তিনি দেখেন, ত বিষ খেয়ে ত মরিতে পারি ? কি বিষ খাব ? বিষ কোণা পাব— কে আমায় এনে দিবে ? দিলে যেন—মরিতে পারিব কি ? পারি—কিন্তু. আজি না—একবার আকাজ্জা ভরিয়া মনে করি—তিনি আমায় ভাল বাসেন। আচ্ছা, সে কথা কি সত্য। কমল দিদি ত বলিল—কিন্তু কমল জানিল কিসে ? আমি পোড়ারমূখী জিজ্ঞাসা করিতে পারিলাম না। ভাল বাসেন ? কিসে ভাল বাসেন ? কি দেখে ভাল বাসেন, রূপ না গুণ ? রূপ—দেখি ?" ( এই বলিয়া কালামুখী সচ্ছ সরোবরে আপনার প্রতিবিম্ব দেখিতে গেল, কিন্তু কিছুই দেখিতে না পাইয়া আবার পূর্বস্থানে আসিয়া বলিল) "দূর হউক যা নয় তা ভাবি কেন ? আমার চেয়ে স্থ্যমুখী সুন্দর; আমার চেয়ে হরমণি সুন্দর; বিশু সুন্দর; মুক্ত সুন্দর; চন্দ্র স্থুন্দর; প্রসন্ন স্থুন্দর; বামা স্থুন্দর; প্রমদা স্থুন্দর; আমার চেয়ে হীরা দাসীও স্থন্দর। হীরাও আমার চেয়ে স্থন্দর ? হাঁ; শ্রামবর্ণ হলে কি হয়—মুখ আমার চেয়ে স্থন্দর। তা রূপ ত গোল্লাই গেল— গুণ কি ? আচ্ছা দেখি দেখি ভেবে।—কই, মনে ত হয় না। কমলের মন-রাখা কথা---আমায় কেন ভাল বাসিবেন তা, কমল মন রাখা কথা বলবে কেন গ কে জানে! কিন্তু মরা হবে না, ঐ কথা ভাবি। মিছে কথা! ভ মিছেই কথাই ভাবি। মিছে কথাকে সতা বলিয়া ভাবিব। কিন্তু কলিকাতায় যেতে হবে যে, তা ত যেতে পারিব না। দেখিতে পাব না যে। আমি যেতে পারব না। পার্ব না-পার্ব না। তা না গিয়াই বা কি করি? যদি কমলের কথা সত্য, তবে ত যারা আমার জ্বন্য এত করেছে, তাদের ত অস্ত্রখী করিতেছি। সূর্য্যমুখীর মনে কিছু হয়েছে, বুঝিতে পারি। সত্য হউক, মিথ্যা হউক, কাজে কাজেই আমায় যেতে হবে। তা পারিব না। তবে ডুবে মরি। মরিবই মরিব। বাবা গো! তুমি কি আমাকে ড়বিয়া মরিবার জন্ম রাখিয়া গিয়াছিলে;"—

কুন্দ তখন তুই চক্ষে হাত দিয়া কাঁদিতে লাগিল। সহসা, অন্ধকার গৃহে প্রদীপ জালার স্থায়, কুন্দের সেই স্বপ্ন বৃত্তান্ত সম্পষ্ট মনে পড়িল। কুন্দ তখন বিহ্যৎস্পৃষ্টার স্থায় গাত্রোখান করিল। "আমি সকল ভুলিয়া গিয়াছি—আমি কেন ভুলিলাম? মা আমাকে দেখা দিয়াছিলেন—মা আমার কপালের লিখন জ্ঞানিতে পারিয়া আমাকে ঐ নক্ষত্র লোকে যাইতে বলিয়া-

ছিলেন—আমি কেন তাঁর কথা শুন্লেম না—আমি কেন গেলেম না!—আমি কেন মলেম না! আমি এখনও বিলম্ব করিতেছি কেন ? আমি এখনও মরিতেছি না কেন ? আমি এখনই মরিব।" এই ভাবিয়া কুন্দ ধীরে ধীরে সেই সরোবর সোপান অবতরণ আরম্ভ করিল। কুন্দ নিতান্ত অবলা—নিতান্ত ভীক্রম্বভাবসম্পন্না—প্রুভি পদার্পণে ভয় পাইতেছিল—প্রতি পদার্পণে তাহার অঙ্গ শিহরিতেছিল। তথাপি অস্থালিত সংকল্পে সে মাতার আজ্ঞা পালনার্থ ধীরে ধীরে যাইতেছিল। এমত সময়ে পশ্চাৎ হইতে কে অতি ধীরে২ তাহার পৃষ্ঠে অঙ্গুলি স্পর্শ করিল। বলিল, "কুন্দ।" কুন্দ দেখিল—সে অন্ধকারে দেখিবা মাত্র চিনিল—নগেন্দ্র। কুন্দের সে দিন আর মরা হলোনা।

আর নগেলা? এই কি তোমার এতকালের স্কুচরিত্র! এই কি তোমার এত কালের শিক্ষা! এই কি তোমার সূর্য্যমূখীর প্রাণপণ প্রণয়ের প্রতিফল! ছিছি! দেখ, তুমি চোর! তুমি চোরের অপেক্ষায়ও হীন। চোর সূর্য্যমূখীর কি করিত? তাহার গহনা চুরি করিত, অর্থ হানি করিত, কিন্তু তুমি তাহার প্রাণ হানি করিতে আসিয়াছ। চোরকে সূর্য্যমূখী কখন কিছু দেয় নাই; তবু সে চুরি করিলে চোর হয়। আর সূর্য্যমূখী তোমাকে সর্ক্ষ দিয়াছে—তবু তুমি চোরের অধিক চুরি করিতে আসিয়াছ! নগেলা, তুমি মরিলেই ভাল হয়। যদি সাহস থাকে, তবে তুমি গিয়া তুবিয়া মর!

আর ছি! ছি! কুন্দনন্দিনি! তুমি চোরের স্পর্শে কাঁপিলে কেন ?ছি! ছি! কুন্দনন্দিনী—! চোরের কথা শুনিয়া তোমার গায়ে কাঁটা দিল কেন ? কুন্দনন্দিনি—দেখ! পুন্ধরিণীর জল পরিষ্কার, সুনীতল, সুবাসিত—বায়ুর হিল্লোলে তাহার নীচে তারা কাঁপিতেছে। ডুবিবে ? ডুবিয়া মর না ? কুন্দনন্দিনী মরিতে চাহে না।

চোর বলিল, "কুন্দ! কালি কলিকাতায় যাইবে ?"
কুন্দ কথা কহিল না—চক্ষু মৃছিল—কথা কহিল না।
চোর বলিল, "কুন্দ! ইচ্ছাপূর্বক যাইতেছ ?"
ইচ্ছা পূর্বক! হরি, হরি! কুন্দ আবার চক্ষু মুছিল—কথা কহিল না।
"কুন্দ—কাঁদিতেছ কেন ?" কুন্দ এবার কাঁদিয়া ফেলিল! তখন নগেক্স
বলিতে লাগিলেন.

"শুন কৃন্দ! আমি বহুকটে এত দিন সহা করিয়াছিলাম, কিন্তু আর পারিলাম না। কি ক্ষ্টে যে বাঁচিয়াছিলাম তাহা বলিতে পারি না। আপনার সঙ্গে যুদ্ধ করিয়া আপনি ক্ষত বিক্ষত হইয়াছি। ইতর হইয়াছি। মত্যপ হইয়াছি। আর পারি না। তোমাকে ছাড়িয়া দিতে পারি না। শুন কুন্দ! এখন বিধবা বিবাহ চলিত হইতেছে—আমি তোমাকে বিবাহ করিব। তুমি-বলিলেই বিবাহ করি।"

कुन्म এবার কথা কহিল। বলিল "না।"

আবার নগেন্দ্র বলিল, "কেন কুন্দ! বিধবার বিবাহ কি অশাস্ত্র ?" কুন্দ আবার বলিল "না।"

নগেন্দ্র বলিল, "তবে না কেন? বল—বল—বল—আমার গৃহিণী হইবে কি না? আমায় ভাল বাসিবে কি না?"

कुन्म विनन, "ना।"

তখন নগেন্দ্র যেন সহস্র মুখে, অপরিমিত প্রেম পরিপূর্ণ মর্ম্মভেদী কত কথা বলিলেন। কুন্দ বলিল "না।"

তথন নগেন্দ্র চাহিয়া দেখিলেন পু্চ্চরিণী নির্ম্মল, সুশীতল—কুসুমবাস-সুবাসিত—পবন হিল্লোলে তন্মধ্যে তারা কাঁপিতেছে—ভাবিলেন "উহার মধ্যে শয়ন কেমন ?"

অন্তরীক্ষে কুন্দ বলিতে লাগিল "না!" বিধবার বিবাহ শাস্ত্রে আছে। তাহার জন্ম নয়। তবে ডুবিয়া মরিল না কেন ? স্বচ্ছ বারি—শীতল জল—নীচে নক্ষত্র নাচিতেছে—কুন্দ ডুবিয়া মরিল না কেন ?



#### প্রথম সংখ্যা\*

রতবর্ষের প্রকৃত ইতিহাস নাই, একথা সকলেই মুক্ত কণ্ঠে স্বীকার করিয়া থাকেন। প্রাচীন রোমক এবং গ্রীকর্গণ পুরাবৃত্ত রচনায় অতীব নিপুণতা প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন ; কিন্তু হিন্দুরা কাব্যপ্রিয়, তাঁহার। প্রকৃত ঘটনা সমূহ অলোকিক বর্ণনায় এত পরিপূর্ণ করিয়াছেন যে, তাহা হইতে সার ভাগ উদ্ধৃত করা দূরপরাহত। ইতিহাস নিচয় গছে রচনা করাই বিধেয়। পত্নে কোন প্রস্তাব রচিত হইলে তাহা নানা অলঙ্কারে ভূষিত করিতে হয়, স্কুতরাং তাহা অত্যুক্তি দোষে দূষিত হইয়া থাকে। হিন্দুরা অভিধান, চিকিৎসাশাস্ত্র, ইতিহাস প্রভৃতি যে সকল প্রস্তাব গছে রচনার যোগ্য, তাহা সমুদায় কণ্ঠস্থ রাখিবার জ্বন্ত শ্লোকে রচনা করিয়া গিয়াছেন। গছে যে সকল বিষয় সর্বসাধারণের পক্ষে স্থগম হয়, পছে তাতা হয় না। পুরাণনিচয় আমাদিগের প্রাচীন ভারতবর্ষের ইতিহাস। তাহ। এত অসার, অযৌক্তিক এবং কাল্পনিক বিবরণে পরিপূর্ণ যে, তাহার মধ্য হইতে অণুমাত্র সত্য পাওয়া যায় কি না সন্দেহ, এবং পুরাণের পরস্পর মতভেদ ও অনৈক্য থাকা প্রযুক্ত তাহাতে কোন প্রকারে বিশ্বাস হইবার পথ নাই। হিন্দুরা প্রকৃত ইতিহাস রচনা প্রণালী জানিতেন না বলিয়া আমরা মহাবীর, ও পণ্ডিতগণের জীবন চরিত সংগ্রহ করিতে পারি নাই। চৈত্তত্মদেব, জ্বয়দেব গোসামী, গোড়েশ্বর সেন রাজগণ আমাদিগের দেশে কএক শত বৎসর হইল বর্তুমান ছিলেন, কিন্তু আমরা তাঁহাদিগের জীবন চরিত সংক্রাস্থ জ্ঞাতব্য বিষয় কিছুই অবগত নহি।

<sup>\*</sup> লঘু ভারত। কলীতিহাস ১৷২ খণ্ড। শ্রীগোবিন্দ কাস্ত বিভাভূষণ প্রণীত। বোয়ালিয়া ও তমোদ্ন যন্ত্রে মৃদ্রিত।

প্রচীন লেখকগণ একজন সাধারণ ক্ষত্রিয় রাজাকেও "সাগরাম্বর। ধরণীমগুলের অধীশ্বর" বলিয়া বর্ণনা করিয়াছেন। বেদব্যাস যদি একালে জীবিত থাকিতেন তাহা হইলে মহারাজ্ঞী বিক্টোরিয়া ও ইংরাজ জাতির ' কিরূপে প্রতাপ বর্ণনা করিতেন, তাহা বলিতে পারি না।

ভারতবর্ষের পুরাবৃত্ত পর্য্যালোচনা করিতে হইলে, প্রথমে ঋয়েদসংহিতার উল্লেখ করা কর্ত্তব্য। ঋথেদের ন্যায় প্রাচীনগ্রন্থ ভূমগুলে নাই। বেদে মানবজাতির রচনাকুসুম প্রথম প্রক্ষুটিত হইয়াছিল, এ জন্ম হিন্দুরা চতুর্বেদ চতুর্মারু ব্রহ্মার রচিত বলিয়া যথোচিত সম্মান করিয়া থাকেন, এবং এজন্মই জন্মন দেশোন্তব সর্বশাস্ত্রদর্শী মহামহোপাধ্যায়গণ একমাত্র বেদাধ্যয়নে জীবন অতিবাহিত করিতেছেন। বৈদিক গ্রাস্থ চারি অংশে বিভক্ত--চ্ছন্দ--মন্ত্র-ব্রাহ্মণ এবং সূত্র। ইউরোপীয় ভাষাতত্ত্ববিৎ মাক্ষমূলর স্থির করিয়াছেন যে, ছন্দো ভাগ ১২০০ হইতে ১০০০, মন্ত্র ভাগ ১০০০ হইতে ৮০০, ব্রাহ্মণ ভাগ ৮০০ হইতে ৬০০, এবং সূত্র ভাগ ৬০০ হইতে ২০০ খ্রীষ্টাব্দের পূর্বের রচিত হইয়াছে। এই চারি অংশের রচনা পরস্পর বিভিন্ন। ছন্দোভাগে ভারতবর্ষীয় সমাজের শৈশবাবস্থার প্রতিকৃতি ও বৈদিক ধর্ম্মের অসম্পূর্ণতা, এবং মন্ত্র ভাগে বৈদিক উপাসনার সম্পূর্ণছ লক্ষিত হয়। ব্রাহ্মণ ভাগে উপাসনার বিবিধ অঙ্গ প্রত্যঙ্গ, এবং সূত্রভাগে বেদার্থ প্রকাশক ব্রাহ্মণ সম্বন্ধীয় গুহা কথা সকল প্রকাশিত হইয়াছে। এই সমুদয় অংশ শ্রুতি নামে প্রসিদ্ধ—মন্ত্র ভাগ পছে ও ব্রাহ্মণ ভাগ গছে রচিত।

বৈদিক মন্ত্র বা সংহিতা ভাগ ইন্দ্র, অগ্নি, বরুণ, উষা, মরুৎ, অশ্বিনী-কুমার, সূর্য্য, পৃষা, রুদ্র, মিত্র প্রভৃতি দেবতার স্থোত্র পরিপূর্ণ। ঋষেদ সংহিতা আলোচনায় অবগত হওয়া যায়, আর্য্যেরা মধ্য এসিয়া হইতে আগমন করিয়া ভারতবর্ষের আদিমবাসী দস্যু, রাক্ষ্য, অস্কুর, বা পিশাচ শুভৃতি কৃষ্ণবর্ণ বর্ষরজ্ঞাতিদিগকে পরাস্ত করিয়াছিলেন। তাহারা অতীব সাহস সহকারে আর্য্যগণের সহিত যুদ্ধ করিয়াছিল। সম্বর নামক তাহাদিগের জানক প্রধান সেনাপতি একশত নগরীর অধিপতি হইয়া পরম স্থাথ পার্ব্বতীয় প্রদেশে ৪০ বৎসর পর্যাস্ত বাস করিয়াছিল। আর্য্যগণ ভারতবর্ষীয় নিবিড় অরণ্য মালা অগ্নি সংযোগদারা ক্রমে ভক্মসাৎ করত প্রাচীন অসভ্য জ্লাতিদিগকে পরাস্ত করিয়াছিলেন। তাঁহারা প্রথমে

কৃষি-কার্য্যদারা উদর পোষণ করিতেন, এবং বেছুইন আরব গণের স্থায় দেশেং পর্য্যটন করিতেন। তাঁহাদিগের কোন নির্দিষ্ট বাসভূমি ছিল না। মেষ পালন ও পশুহনন তাঁহাদিগের প্রধান ব্যবসা ছিল, এবং দৈনিক কার্য্য সমাধা করণান্তর কিঞ্চিৎ অবকাশ পাইলেই বেদ রচনায় প্রবৃত্ত হইতেন। যুদ্ধাদি উপস্থিত হইবামাত্র ৭ঞ্চল ও মৃগচর্ম্ম পরিধান করত অস্ত্র লইয়া অকুতোভয়ে বর্বর জাতির সহিত মহাসমরে নিযুক্ত হইতেন। পরে ক্রমে কৃষিকার্য্যের উন্নতি সহকারে নগর নির্ম্মাণ আরম্ভ হইল। তাঁহারা পোতারোহণে নানা দেশ হইতে ব্যবহারোপযোগী বাণিজ্য সামগ্রী আনয়ন করিতে আরম্ভ করিলেন এবং ভারতবর্ষের ক্রমে২ উন্নতি হইতে লাগিল; ভীষণ শ্বাপদপূর্ণ অরণ্যানি সকল পরিষ্কৃত হইয়া জ্বনপদের আবাস ভূমি হইয়া উঠিল। ঋষেদ সংহিতার প্রথম অষ্টক, সপ্তদশ অমুবাক, অষ্টম বর্গের প্রথম সূত্রে লিখিত আছে, তুগ্ররাজ দ্বীপবাসী কোন শত্রু কর্তৃক উৎপীড়িত হওয়াতে তাহার দমনার্থ তৎপুত্র ভূজ্যকে স্থসঞ্চিত রণপোতারোহণে প্রেরণ করেন, কিন্তু প্রবল ঝটিকায় পোত সমূদ্র মগ্ন হইয়া যায়, এবং কুমার ভূজ্য মহাকষ্টে প্রাণধারণ করিয়া উপকূলে নীত হয়েন; এতৎপ্রমাণে স্পষ্ট বোধ হইতেছে যে, আর্য্যগণ ফিনিসিয়ানদিগের পূর্বের পোত নির্মাণ কৌশল অবগত ছিলেন। তাঁহারা প্রথমে সপ্তসিমু অর্থাৎ পঞ্জাব রাজ্যে বাস করিতেন। মমুসংহিতা পাঠে অবগত হওয়া যায়, কিছুকাল তাঁহারা তথায় অবস্থিতি করিয়া সরস্বতী নদীর পরপারে দক্ষিণ ও পূর্ব্বদিকে যাত্রা করিয়াছিলেন; এই সময় তাঁহাদিগের দারা বহুসংখ্যক অসভ্য আদিমবাসিগণ সমরে পরাঞ্জিত হইয়া স্বং আবাস ভূমি পরিত্যাগ করিয়াছিল। প্রথমে তাঁহারা সরস্বতী হইতে গঙ্গার উপকুলস্থ ব্রহ্মর্ষি দেশে বাস করত মধ্যদেশাভিমুথে যাত্রা করিলেন, এবং ক্রমে২ ভারতবর্ধ আর্য্যগণের বাসস্থল হইয়া উঠিল। ইতিপুর্বে কোন জাতিভেদ ছিল না; পরে সভ্যতার বৃদ্ধি সহকারে বৈদিক মহর্ষিগণ ঋষেদ পুরুষসূক্তে ব্রাহ্মণ, ক্ষত্রিয়, বৈশ্য, শুদ্র, চতুর্ববর্ণের উৎপত্তি প্রকাশ করিলেন। মন্থুসংহিতায় প্রত্যেক বর্ণের কর্ত্তব্য ও উপাস্থ্য দেবতার বিষয় সবিস্তার লিখিত হইয়াছে। বেদ ও মন্ত্রসংহিতা পাঠে ভারতবর্ষের প্রাচীন অবস্থা এবং নৃপতিগণের রাজ্য শাসন প্রণালী কিছুই উত্তমরূপে জ্ঞাত হওয়া যায় না। বার্ল্লাকির রামায়ণ অতি প্রাচীন গ্রন্থ, ইহাতে রাম রাবণের যুদ্ধ

এবং ভারতবর্ষের প্রাচীন বিবরণও কিঞ্চিৎ২ সংগৃহীত হইয়াছে। মহাভারত কুরুপাগুবগণের যুদ্ধবৃত্তান্ত ও বছজানপদের বিবরণে পরিপূর্ণ। এ সময় হিন্দুগণ সভ্যতার উচ্চাসনে আরোহণ করিয়াছিলেন। হিন্দুগণের যুদ্ধবিত্তা, রাজ্যশাসন প্রণালী, শিল্প নৈপুণ্য প্রভৃতির উত্তম পরিচয় মহাভারতে প্রাপ্ত হওয়া যায়। ইন্দ্রপ্রস্থের স্কুচারু প্রাসাদবর্ণনা হিন্দু আবালবৃদ্ধ বনিতা, সকলেই অবগত আছে। বিপুল অর্থ ব্যয় করিয়া পাগুবেরা স্বীয় রাজধানী নির্মাণ করিয়াছিলেন। কথিত আছে পুরোচন নামক যবন (গ্রীক) জতুগৃহ নির্মাণ করে, এবং সৈনিক কার্য্যেও এই সকল শক, যবন, কাম্বোজ, পারদ, পছলব প্রভৃতি ভিন্ন জাতিগণ নিয়োজিত হইত। ইন্দ্রপ্রস্থ আধুনিক দিল্লীর এক ক্রোশ ব্যবধানে পুরাণ কেল্লা নামক হুর্গ সন্নিকটে ছিল। এস্থান এক্ষণে মুসলমান নুপতিগণের নগরীর ভগ্নাবশেষে পূর্ণিত রহিয়াছে। হিন্দু ভূপতিগণের প্রাসাদাদির কিছুমাত্র চিহ্ন দেখিতে পাওয়া যায় না। কালে এই মহাতেজা কুরুপাণ্ডবদিগের কীর্ত্তিকলাপ একেবারে লোপ হইল। এক্ষণে বাধ হইতেছে—

"ভীম দ্রোণকর্ণবীরে, কে জানিত যুধিষ্টিরে, যদি ব্যাস না বর্ণিত গানে ।"



١

দিতি নন্দিনী, উষা বিনোদিনী,
প্রাক্ষল বদনা, মধুর ভাষিণী,
আলোক বসনা, কুষম মালিনী,
এস তুমি, দেবি, অবনীতলে,
হাসিতে হাসিতে, নয়ন ভক্ষিতে
আনন্দের ধারা ঢালিতে ঢালিতে,
স্বর্গীয় সৌরভ শ্রীঅক হইতে
বর্ষিতে বর্ষিতে করুণাবলে;

₹

যথা স্বয়ংবরে নবীনা যুবতী,
কপের আভায় পুরিয়া জগতী,
চলে সভা তলে মৃত্ মন্দ গতি,
নানা অলমার পরিয়া অকে;
কিংবা রে যেমতি পতির মিলনে
যায় কপবতী সহাস্ত বদনে,
সাজাইয়া দেহ বিবিধ ভূষণে,
ভাসিতে ভাসিতে স্থপ তরকে;

٠

অথবা যেরণ সলিল হইতে সরোবর কল শোভিতে শোভিতে, উঠে একাবিনী স্থলরী নিভৃতে, রম্যতর কান্তি সর্মী স্লানে; কিছা যথা আশা সাহস নন্দিনী, অঙ্কের আলোকে উজ্জলি মেদিনী, ধায় তাড়াইতে ত্থের ধামিনী, মোহিয়া সকলে মধুর গানে।

Q

প্রণয়ের রাগে রঞ্জিত তপন,
মধুরতাময়, সতেজ দর্শন,
ছুটে পিছে পিছে উৎস্ক লোচন,
চুম্বিতে তোমার বিকচ মুখে;
ভরসার ভরে আসিয়া সত্বরে,
স্মারে তোমায় প্রেমানন্দে ধরে,
প্রাণের মিত্রের হেম কলেবরে,
মিশহ অমনি পরম স্থাধে।

¢

দেখেছ যদিও যুগ যুগান্তর,
অনন্ত যৌবনা তৃমি নিরন্তর;
প্রতাহ নবীনা নববেশ ধর,
সাজাতে নিয়ত নৃতন অল।
রাশি চক্রে ঘৃরি উঠি প্রতি দিন,
দেখিতেছ ক্রমে কত জাতি ক্ষীণ,
কত বংশাবলী ক্রমশং বিলীন,
অবনী মণ্ডলে কালের বল।

٠.

বিচক্ষণ বৃদ্ধি বৃদ্ধ খেতকেশ
কৃতান্ত কবলে করিছে প্রবেশ;
উঠি তার স্থলে যুবক বীরেশ
নবদন্ত ভরে শাসিছে ধরা;
সেও লুকাইছে কিছু দিন পরে,
তার পদে আসি উঠিছে অপরে;
এই রূপে ভাসি কাল স্রোভোপরে
চলিছে শৈশব, যৌবন, জ্রা।

٩

প্রতাপে প্রমন্ত কত নরপতি
তুলি জয়কেতু মৃত্যুর সংহতি,
সমরে অমব, কীপ্তির সন্ততি,
তোমার সমক্ষে পাইছে কয়;
বৃহৎ সাম্রাজ্য বীর-বিভৃষিত
ধরণী মণ্ডল করিয়া কম্পিত
তোমার সন্মুথে কত বিগলিত,
হেরিতেছ তুমি কালের জয়।

ь

কিন্ধ নারে কাল জিনিতে তোমারে,
আদি হৈতে তুমি আছ একাকারে,
হাসিতে হাসিতে প্রতাহ ধরারে
নব নব বেশ দিতেছ তুমি,
অমর মাধুরী, অচল থৌবনা,
নৃতন বসনা, নৃতন ভূষণা,
নিয়ত নবীনা, প্রাফুল্ল বদনা,
অটল-বিমল-লাবণ্য-ভূমি।

2

নক্ষত্র-কৃষ্ণম নীলাম্বর-শিরে, শ্রামাঙ্গী যামিনী লুকায় অচিরে তোমার প্রভায়, যবে ধীরে ধীরে উকি তুমি দাও উদয়াচলে। ধরণীর দেহ করি পরিহার পলাইয়া যায় ঘোর অন্ধকার, নৃতন সৌন্দর্যা ছুটে অনিবার, মৃক্ত যেন শশী রাছ-কবলে।

50

জীবের জীবন তুমি অবনীতে;
তব আগমনে উঠে আচম্বিতে
মৃত্যু-সহোদরা-নিপ্রাম্ক হইতে
জাগি জীব-কুল স্ব্ধ-হিল্লোলে।
বিদি তক্ষ-ভালে বিহৃত্বমগণে
সংগীত বরষে নিকুল্লে, কাননে;
মনের বাসনা প্রিতে যতনে
যিশে গিয়া লোকে কর্ম-কল্লোলে।

۲ د

অর্থের আকাজ্জা, পদের লালসা,
জয়ের প্রত্যাশা, প্রেমের ভরসা,
কীঠির কামনা, সম্বমের ত্যা,
আনন্দের বাস্থা, বিভাস্থরাগ,
এই রূপ কত বাসনার বশে,
মায়ার বাজারে নরগণ পশে,
জাগি উঠি সবে তোমার পরশে,
তব বাক্যে করি আলস্থ ত্যাগ।

25

তোমার প্রসাদে ছুটে নববল,
উঠে কর্ম স্থলে করম সকল,
ফুটে কাম্যবনে আহ্লাদ কমল,
জগতে নৃতন শোভা বিরাজে।
তোমার কপায় কবিতা উদিত,
মনোহর শিল্প রক্ষে বিকশিত,
বিজ্ঞান নিয়ত নব পল্লবিত,
ধরম নৃতন ভূষণে সাজে।

20

উদয় অচলে উঠিতে উঠিতে
পুরাকালে তুমি পাইতে দেখিতে
উংস্ক উল্লাসে তোমায় পৃক্তিতে,
আমাদের পৃর্ব-পুক্ষগণ।
চাহি দেখ, দেবি, এখন আবার,
তোমার চরণে দিতে উপহার,
আনিয়াছে নব কবিতার হার,
এই দীন হীন অধ্য জন।

١8

পুরাকালে তুমি যেমন হাসিতে,
এপনো হাসিছ ভারত ভূমিতে,
পুরাকালে যথা সৌন্দর্য্য বর্ষিতে,
এথনো বর্ষিছ প্রত্যহ আসি।
এথনো তেমনি স্থমধুর স্বরে,
গায় তব গুণ বিহন্ন নিকরে,
গাইত যেমন ভারত ভিতরে,
পুরাকালে স্থথ সাগরে ভাসি।

١¢

সেই হিমাচল তুষার মণ্ডিত,
অলংঘ্য প্রাচীর উত্তরে শোভিত,
সেই সপ্ত-সিন্ধু পশ্চিমে বাহিত,
পুরাকালে যাহা দেখিতে তুমি।
এখনো তেমনি ভীষণ সাগর,
রক্ষিছে দক্ষিণ দিক্ নিরম্ভর,
পূর্ব্বে ব্রহ্মপুত্র তেমনি প্রথর,
পূর্ব্বেতে যেমন হেরিতে তুমি।

১৬

পুরাকালে তুমি যেমন দেখিতে,
প্রকৃতি তেমনি আছে চারি ভিতে,
ভারত-নিবাসী আর্য্যগণ চিতে
নাহি কেন তবে পূর্বের বল ?
কেন দীন-ভাবে পড়ি কর্মস্থলে,
আচেতন প্রায়, কি পাপের ফলে,
কি নিদ্রার বশে, কি মায়ার বলে,
শ্র-কুলোড়ুত হিন্দুর দল ?

١٩

এ স্থা নিন্তেজ অবস্থা হইতে,
পারিবে গো উষা কবে জাগাইতে,
পারিবে কি উষা কভু জাগাইতে,
বীর্ঘাহীন আর্ঘ্য সন্তানগণে?
কবে ভারতের এ তুপ শর্কারী,
হবে অবসান, হে স্থরস্করি?
পূর্কের মহিমা কথনো কি স্মরি,
ধাবে হিন্দুস্ত কীর্ভি সদনে?



সুন্থাজাতির স্বভাবসিদ্ধ ধর্ম এই যে, স্ক্র কথাটি বৃঝিতে পারিবার অগ্রে স্থূল২ কথাগুলি বৃঝিয়া লয়। পরের দ্রব্য অপহরণ করা অন্তৃচিত, একথা সকলেই জ্ঞানে, কিন্তু কি কারণে অন্তুচিত, তাহা লইয়া অন্তাপি অনেক বিভগু চলিতেছে। প্রত্যহ "প্রাতে গৃহ মার্জন করাইবে, এবং আপনি দম্ভ ধাবনাদি প্রাতঃকৃত্য সমাধা করিবে"—যত লোকে এই নিয়ম প্রতিপালন করে, তাহারা সকলেই কিছু পরিষ্কার থাকার মাহাত্ম্য বৃঝিতে পারে না।

ফলতঃ সভ্যতার প্রথমাবস্থায় সামান্ত লোকে সদাচরণ করিবে, এ জক্য অনেক নিয়ম নিবদ্ধ থাকে। তখন তাহারা সে সকল নিয়মের নিগৃঢ় মর্ম্ম অমুভব করিতে পারে না। দণ্ড কি লোকনিন্দা ভয়ে তাহা প্রতিপালন করিতে থাকে, এবং ক্রমশঃ বৃদ্ধিবৃত্তির চালনা সহকারে তাহার নিগৃঢ় তাৎপর্যা অমুসন্ধানে প্রবৃত্ত হয়। তখন, পরন্তব্য অপহরণ করা অস্তায়—পরকে আঘাত করা নিষিদ্ধ, ইত্যাদি নিয়মের পরিবর্ত্তে—পরের ক্ষতি করা অন্তায়, ইত্যাকার ধারণাই প্রবল হইয়া উঠে। তদ্ধপ প্রাতঃকৃত্য সমাধানের নিয়ম শুলি অভ্যস্ত হইলে তৎপরিবর্ত্তে লোকে স্বাস্থ্য রক্ষা বিষয়ে চিন্তা করিতে আরম্ভ করে।

এই রূপে সভ্যতার উন্নতির সক্ষেথ বহুসংখ্যক বিশেষ বিধির পরিবর্তের এক একটা সাধারণ বিধি প্রচলিত হইয়া উঠে। ইহাতে সমাজের মঙ্গল হয়, কারণ যে সকল বিষয়ে বিশেষ বিধির অভাব থাকে, সাধারণ বিধি প্রবল হইলে তাহা দূরীকৃত হয়। যাহারা শোঁচ বিষয়ক নিয়ম এত অভ্যাস করিয়াছে যে, শুচি-বায়ুগ্রস্ত বলিয়া গণ্য হয়; এবং পরের ক্ষতি সংক্রান্ত নিষেধ গুলিও যথাযোগ্য মতে প্রতিপালন করিয়া থাকে, তাহারাও একথাটা বুঝেনা যে জ্বলপানার্থ-অভিপ্রেত-পুষ্করিণীতে দেহ বস্ত্রাদি ধৌত করা অস্থায়। এবিষয়ে

বিশেষ-বিধি প্রচলিত না থাকাতে এইরূপ হইয়াছে। স্বাস্থ্যবিষয়ক জ্ঞান না জন্মিলে ইহার প্রতিবিধান হইবেক না।

• এতন্তির দেখিতে পাওয়া যায় যে, ভিন্ন২ দেশে অথবা ভিন্ন২ ধর্ম্মে বিশেষ বিধিগুলি অনেক স্থলে বিভিন্ন থাকে, কিন্তু অনুধাবন করিয়া দেখিলে প্রকাশ হয় যে, সকলের মধ্যে এক এক সাধারণ বিধি প্রচ্ছন্ন রহিয়াছে, তাহা সর্বত্র সমান।

আমাদিগের দেশে মশ্বাদি ধর্মশাস্ত্রের বিধান অন্তাপি এতদূর প্রবল আছে যে, সাধারণ লোক ঐ সকল নিয়ম প্রতিপালন করিয়াই সম্ভুষ্ট থাকে, তাহার নিগৃঢ় মর্ম্মের প্রতি কেহ লক্ষ্য করে না।

কিছুকাল পূর্ব্বে যখন ইউরোপ খণ্ডে খৃষ্টানদিগের মধ্যে সর্ব্বত্র রোমান ক্যাথলিক মত প্রচলিত ছিল, তখন তথায়ও বিশেষ বিধির প্রাধান্ম দৃষ্ট হইত। পরে প্রটেষ্টান্ট মত প্রচার হইলে ঐ সকল বিধি লইয়া এবং অম্মান্য নানা বিষয়ে ঘোরতর বিভণ্ডা উপস্থিত হয়। পরিশেষে ফরাসি দেশের রাষ্ট্রবিপ্লবের সময় হইতে ইউরোপে এক প্রকার মহা প্রলয় উপস্থিত হইয়াছে। যে কোন নিয়মই হউক, তাহার নিগৃঢ় মর্ম্ম না বুঝিলে চিন্তাশক্তি-বিশিষ্ট একজন মন্ত্ব্যুও তাহা প্রতিপালন করিতে সম্মত হয়েন না।

খুষ্ঠানের। আপনাদিগের ধর্ম ঈশ্বরাদিষ্ট বলিয়াই গণনা করিয়। থাকেন, স্কুতরাং স্বভাবতঃ ঐ ধর্মাবলম্বী কেহই পূর্ব্বে আপন শাস্ত্রীয় কথার যুক্তি লইয়া আন্দোলন করিতেন না, কিন্তু ইদানীং তাঁহাদিগের মধ্যেও অনেকে প্রতিপক্ষণণকে নিরস্ত করণোন্দেশে ঈশ্বরাদেশের নিগৃত্ মর্ম প্রচার করিতেছেন। তাঁহারা বলেন যে, আমাদিগের ধর্মবিধিগুলি সর্ব্বতোভাবে যুক্তিসঙ্গত। তবে যেন যুক্তিসঙ্গত না হইলে ঈশ্বরাদেশ অবহেলা করাতে দোষ নাই। একথার বিচার করা আমাদিগের অভিপ্রেত নহে; কিন্তু ইহার দ্বারা স্পৃষ্ট উপলব্ধ হইতেছে যে, এইক্ষণ সকল কার্য্য ও নিয়মের যুক্তি অবধারণ করা অত্যাবশ্যক হইয়াছে।

আবার যাঁহারা কোন ধর্মকেই ঈশ্বরাদিষ্ট বলিয়া গণ্য করেন না, তাঁহা-দিগের বর্ত্তব্যাকর্ত্তব্যের নিয়ম নির্দেশার্থ কতকগুলি মূল কথা স্থির করা অত্যাবশ্যক। সেই গুলি সর্ববিদীসম্মত হইলে যিনি যেরূপ বিশেষ বিধি প্রতিপালন করুন, মৌলিক কথার সহিত সম্মত হইলেই তাহার প্রতি কেহ আপত্তি করিতে পারিবেন না। এই প্রকার সর্ববাদীসম্মত কতকগুলি মৌলিক নিয়ম স্থির করা যে অতীব কঠিন তাহা বলা বাহুল্য। ফলতঃ অ্যাপি এমত একটী নিয়মও স্থির হয় নাই যে, তদমুসারে সকলেই স্বং কার্য্যের কর্ত্তব্যাকর্ত্তব্যতা নির্ণিয় করিতে ইচ্ছা করিবেক।

উপস্থিত প্রস্তাবে এই রূপ একটা মৌলিক নিয়মের আলোচনা করিতে সংক্ষল্প করা গিয়াছে। ইহা শ্রীযুক্ত জন ষ্টু য়ার্ট মিল কর্ত্বক উদ্ভাবিত বলিয়া প্রসিদ্ধ। তাঁহার অভিপ্রায় আমরা অবিচ্ছিন্ন ভাবে প্রকাশ করিতে পারিব এত দূর সাহস হয় না, তবে যৎকিঞ্চিং যাহা লিপিবদ্ধ করা গেল, তাহা মূল গ্রান্থের অন্তরূপ বলিয়া গ্রাহ্য হইলেই আমাদিগের শ্রাম সার্থক হইবেক।

মিল বলেন যে জনসমাজে কোন ব্যক্তির স্বেচ্ছাচার নিবারণের প্রস্তাব হইলে কেবল এই বিচার করা উচিত যে, কথিত আচরণের দ্বারা অন্থ কোন ব্যক্তির ক্ষতি হয় কি না। ক্ষতি হইলে তাহা নিবারণ করা আবশ্যক। নতুবা তাহার নিজের স্থখ্যাচ্ছন্দ্য বা পুণ্য বৃদ্ধির উদ্দেশে দণ্ডবিধির দ্বারাই হউক, বা গুরুতর লোক নিন্দার দ্বারাই হউক, তাহার স্বেচ্ছাচার প্রতিবিধান করিবার অধিকার অন্থ ব্যক্তি মাত্রেরই নাই।

মিল আপন মত সমর্থন জন্ম যে সকল কথা বলিয়াছেন, তাহার সংক্ষিপ্ত মর্ম্ম, এবং স্থল বিশেষে এতদ্দেশের পুরাবৃত্ত ও ব্যবহার প্রণালী সহযোগে প্রতিপাদন পূর্ববিক প্রকাশ করা যাইতেছে।

সচরাচর সকলেই স্বীকার করিয়া থাকেন যে বৃদ্ধিই মন্থ্যের পরম পদার্থ; যে ব্যক্তি বৃদ্ধি চালনা করে না—কেবল অন্সের অনুকরণ করিয়াই কার্য্য করে, তাহাকে তাবতেই হেয় জ্ঞান করিয়া থাকেন। সেই বৃদ্ধি প্রত্যেকেরই নিজের আয়ত্ত থাকা আবশ্যক। বৃদ্ধি চালনাতে ভ্রম উপস্থিত হইয়া কিঞ্চিৎ দোষ ঘটিলেও লোকে মার্জ্জনা করিয়া থাকেন, কিন্তু ক্ষতি বৃদ্ধি না বৃঝিয়া দেশাচার প্রতিপালন করাতে কোন প্রশংসা নাই। পরস্ত বৃদ্ধি চালনার প্রতি লোকে যেমন প্রসন্ধিতি, মনের বাসনা পূরণ বিষয়ে তাদৃশ নহেন। প্রত্যুত, বাসনা তীব্র হইলে সকলেই নানা বিপত্তির আশঙ্কা করেন। কিন্তু বৃদ্ধি যেমন, বাসনাজনিত প্রবৃত্তিগুলিও তদমুরূপ, মনের অঙ্গ বিশেষ। তাবতের মনে সর্ব্বেকার স্পৃহারই মূল আছে, তৎসমুদায় তুল্যক্রপে পরিবর্দ্ধিত না হইলেই ত্মধ্যে সামঞ্জস্তের অভাব ঘটিয়া বিপদ উপস্থিত হয়। ফলতঃ, ব্যক্তি বিশেষে যে কৃক্স্মানুরত হয়, ইহার হেতু এই যে, তাহাদিগের সদসৎ বিচারের ক্ষমতা

ছুর্বল, নতুবা স্পৃহার আতিশয্যেই যে তাহ। ঘটে, এরূপ বলিতে পার। যায় না।

কোন ব্যক্তির বাসনাগুলি অপেক্ষাকৃত সতেজ হইলে, যদিও তৎকর্তৃক কোন কোন অহিত ঘটনা হইলেও হইতে পারে, তথাচ তাহার দ্বারা অনেক বিশেষ২ হিত সাধন হওয়াও সম্ভাবিত, ইহাতে কোন সন্দেহ নাই। যাহার তেজ থাকে, সে সকল বিষয়েই আপনার স্পৃহার স্থল দেখিতে পায়, যাহার কোন বিষয়ে স্পৃহা হয় না তাহার তেজ নাই। স্পৃহার তীব্রতা তেজের লক্ষণ। তেজীয়ান পুরুষ সৎ কি অসৎ যে কর্ম্মেরই অনুষ্ঠান করেন, তাহাতে নিশ্চয়ই নিস্তেজ ব্যক্তি অপেক্ষা প্রাধান্ত প্রদর্শন করিয়া থাকেন। যে ব্যক্তি কার্য্যের সময় আপনার ইচ্ছার অনুগামী হইতে অক্ষম, সে ঘড়ির স্থায় জ্বড় পদার্থ বিশেষ, তাহাতে মনুষ্যন্থ নাই।

মিল এতিছিময়ে উইলিয়ম হম্বোল্টের একটী বচনের প্রতি অনেক নির্ভর দিয়াছেন। তাহার মর্ম্ম এই—মন্থয়ের শারীরিক ও মানসিক গুণসমূহের মধ্যে পরস্পারের সামঞ্জস্তা রক্ষা পূর্ববিক তাহাদিগের সমূল্লতি করাই জীবনের শ্রেষ্ঠ উদ্দেশ্য। হম্বোল্টের মতে ইহা আমাদিগের ক্ষণভঙ্গুর অভিলাষ বিশেষ মাত্র নহে—ইহা মনুয়ের বিবেক শক্তির অনিবার্য্য প্রসব স্বরূপ, কদাচ অন্যথা হইবার নহে।

মনুষ্যকে স্বভাবতঃ স্বেচ্ছা পরিপূরণ জন্ম ব্যপ্ত দেখিতে পাওয়া যায়, কিন্তু সামাজিক ও ধর্মসংক্রান্ত বিধি পরস্পরা দ্বারা তাহার প্রতিরোধ হইয়া থাকে; এইজন্ম মিল বলেন যে, মনোর্ত্তির উন্নতি সাধন অভিপ্রেত হইলে এরূপ বিধি পরস্পরা যত সংক্ষিপ্ত হয়, ততই ভাল। কেননা পদে পদে ইচ্ছাকে বাধা দিলে মনোর্ত্তি নিস্তেজ ও তুর্বল হইয়া যাইবেক।

মন্তুল্য একটা নিয়মানুসারে কার্য্য করিতেই তাহা এতদূর অভ্যস্ত হইয়া যায় যে, তদ্বিপরীত ইচ্ছা আর মনে উদয়ও হয় না। নিয়মের সংখ্যা যত অধিক হয়, ততই তদনুসারী ব্যক্তিগণের বিভিন্নতা হ্রাস ও সাদৃশ্য বৃদ্ধি হয়। তখন লোকে নিয়মগুলির মর্ম্ম ও উদ্দেশ্য ভুলিয়া কেবল তাহার বাহ্যিক অঙ্গগুলি প্রতিপালন করিতে থাকে। যেমন এতদ্দেশে দেখিতে পাওয়া যায় যে, রাত্রিকালে গৃহের প্রত্যেক কুঠরিতে দীপ রক্ষার নিয়মের স্থলে, এই ক্ষণ, এক ব্যক্তি একটা প্রদীপ লইয়া একবার তাবৎ কুঠরী ভ্রমণ করিলেই যথেষ্ট বলিয়া গণ্য হয়।

অতএব মিল বলেন যে, প্রত্যেক ব্যক্তির স্পৃহাগুলি সুপ্রণালী মতে বিকাশ প্রাপ্ত হইলে সকল মমুদ্যুই বিভিন্নপ্রকৃতি এবং স্বং প্রধান হইবেন। প্রত্যেকেই অন্যের পক্ষে এক একটা স্বতম্ব আদর্শ স্বরূপ হইবেন। সামাক্য ব্যক্তিরা তাঁহাদিগকে দেখিয়া স্বপ্রকৃতি পরিপালনের জন্ম যত্ন করিতে এবং তাহার উন্নতি সাধনের উপায় করিতে পারিবে। অপিচ, সকলে এক নিয়মাবলীর অধীন না হইয়া প্রত্যেকে ভিন্নং পথে স্বং প্রবৃত্তির অনুসরণ করিলে রাজ্যের শাসন প্রণালীর অত্যাচার নিবারিত হইবে।

কোন দেশে রাজাই সর্বময় কর্তা, কোথাও সম্প্রদায় বিশেষ অপর লোককে বলপূর্বক আপনাদিগের মতের অন্থগত করিয়া রাখেন। কোন দেশে রাজ্যের অধিক সংখ্যক লোক যাহা বলিবেন, অল্পসংখ্যক ব্যক্তিগণের পক্ষে তাহা সহস্র প্রকারে অনভিমত হইলেও তাহার অন্যথা হইবার উপায় নাই। এরূপ রাজক্ষমতাধারী ব্যক্তি বা সম্প্রদায়ের বিরুদ্ধে জেদ না করিলে তাঁহাদিগের অত্যাচারের ইয়ত্তা থাকে না। কিন্তু সতেজ প্রবৃত্তি না থাকিলে জেদ করা যায় না, আর আপন প্রকৃতিকে পরিপালন না করিলে প্রবৃত্তি সতেজ হয় না। অতএব, স্বং স্পৃহার অন্থবর্ত্তী হওয়াই আপন প্রকৃতি পরিপালনের এক মাত্র উপায়। এইরূপ, আপন প্রকৃতি পরিপালনের এক মাত্র উপায়। এইরূপ, আপন প্রকৃতি পরিপালন করিবার গুণকে ইন্ডিবিজুয়ালিটি অর্থাৎ স্বস্থভাবানুবন্তিতা কহে।

অনন্তর মিল এই প্রকার স্বস্থভাবামুবর্ত্তিভার একটা দোষ দেখাইয়াছেন। এই গুণ বশতঃ যাঁহারা স্থনামে ধন্য হয়েন, তাঁহারা অন্যের সমকক্ষতা সহ্য করিতে পারেন না। তাবৎ লোকের উপরে শ্রেষ্ঠতা লাভের ইচ্ছা করেন, এবং পারিলে নিকৃষ্ট ব্যক্তি গণকে আপনাদিগের ক্ষমতাধীন করিয়া ফেলেন। এরূপ লোককে কথঞ্চিৎ নিবারণ না করিলে নিকটস্থ সামান্য ব্যক্তিরা আত্মোৎকর্ষ সাধনের চেষ্টা করিতে পারে না; স্কুতরাং যে গুণের মাহাত্ম্যে এরূপ লোক জগতের রত্ন হইয়া উঠেন, তাহাতেই সামান্য ব্যক্তিগণ বঞ্চিত হইবার উপক্রম হয়। অতএব স্বস্বভাবামুবর্ত্তিতা সম্বন্ধে এই নিয়ম আবশ্যক যে, আপন বাসনা পুরণের জন্য অন্যের স্পুহার ব্যাঘাত জন্মাইতে নাই।

মিল কহেন যে, ইহার দারা প্রত্যেকের মনোবৃত্তির উন্নতি সাধন বিষয়ে কিয়ৎ পরিমাণ ক্ষতি হইবেক বটে, কিন্তু তদ্বিনিয়মে ছটী প্রত্যুপকার দৃষ্ট হইতেছে।

এক, স্বস্বভাবানুবর্ত্তী স্বনামেধন্ম ব্যক্তির সংখ্যা বৃদ্ধি হইবেক। অপর, যাঁহারা পরের সাধ মিটাইবার জন্ম আপনাদিগের স্পৃহা দমন করিবেন, তাঁহাদিগের পরোপকারিতাবৃত্তির চালনা হইবেক।

নিয়মের দাস হওয়া অপেক্ষা স্পৃহা সেবা যে শ্রেষ্ঠ, মিল এসিয়া এবং ইউরোপ খণ্ডের পরস্পার তুলনার দ্বারা তাহার এক প্রমাণ দর্শাইয়াছেন।

তিনি বলেন যে, চীন ও ভারতবর্ষে সকল কার্য্যেরই এক একটা বিশেষ বিধি নির্দিষ্ট আছে। কেহ তাহা উল্লেজ্যন করিলে তাহাকে সমাজন্রই হইতে হয়। কিন্তু ইহার ফল এই যে, এ ছই রাজ্য এই ক্ষণ নিম্প্রদীপ হইয়াছে। এখানে যে সমস্ত লক্ষণ দেখিতে পাওয়া যায়, তাহাতে বোধ হয় যে, এক সময়ে সভ্যতার বিলক্ষণ উন্নতি ছিল, অতএব তাহার উদ্ভাবন কালে অবশ্যই অনেক মহাপুরুষও এখানে জন্মিয়া থাকিবেন। কিন্তু এইক্ষণ আর সেরূপ লোক হয় না। সেই মহাত্মারা নিজহ ক্ষমতাতে যে সকল কার্য্য বিধান করিয়া গিয়াছেন, তাহাই এক্ষণকার অন্ধদিগের পথপ্রদর্শক হইয়াছে। চীন ভারতের ঋষিরা ইউরোপের মহাপুরুষগণ অপেক্ষা কিছুতেই নিকৃষ্ট ছিলেন না; তবে কেন ইউরোপের এত প্রাধান্য গ মিলের বিবেচনায় ইহার এক মাত্র হেতু এই যে;—

ইউরোপের মধ্যে ভিন্নং দেশের ভিন্নং জাতিই বল, কি এক জাতির ভিন্নং ব্যক্তিই বল, প্রত্যেকেই অন্তের সঙ্গে নানা প্রকারে বিভিন্ন। প্রত্যেকেই নিজ বৃদ্ধি বিবেচনার প্রতি নির্ভর করিয়া সংসার যাত্রা নির্ব্বাহ করিয়া থাকে। কিন্তু চীন ভারতবর্ষে শাস্ত্র ও দেশাচারের এরূপ প্রবলতা যে, তাবৎ লোকে প্রায় সকল বিষয়েই পরস্পরের অনুরূপ। ইউরোপে যে সকল মহৎ লোক জন্ম গ্রহণ করিয়াছেন, তাঁহারা সকলেই বিভিন্ন উপায়ের দ্বারা সমাজের উন্নতি সাধনের চেষ্টা করাতে অনেক সময়ে পরস্পরের মধ্যে, এবং তাঁহাদিগের শিশ্য পরস্পরার মধ্যে, নানা বিরোধ ও একদল কর্তৃক অন্তের গতি রোধের চেষ্টা হইয়াছে বটে, কিন্তু ফলে কেইই স্মতিরিক্ত প্রাধান্য লাভ করিতে পারেন নাই, বরং সমৃদায় লোক বিভিন্নমতাবলম্বীদিগের সমগ্র উপদেশের ক্ষীরগ্রাহী হইয়াছেন। অতএব এই রূপে বিভিন্ন পথে উন্নতি লাভের চেষ্টা করাতেই ইউরোপীয়ের। জগতে অগ্রগণ্য হইয়াছেন।

মিল বলেন যে, মতের ঐক্য বাঞ্চনীয় বটে, কিন্তু যেখানে লোকে সকল প্রকার বিভিন্ন মত পরীক্ষা করিয়া একটা অবলম্বন করে, সেই খানেই এক মত ভাল। কারণ, একই বিষয়ে দেশকালপাত্র ভেদে মতের বিভিন্নতা হইতে পারে। অতএব যত কারণে কোন মতের বিভিন্নতা হওয়া সম্ভব, সে গুলি যত দিন বুঝা না যায়, তত দিন অসক্ষত অযৌক্তিক বলিয়া কোন মতের প্রতি দোষারোপ করা অবিধেয়। তত দিন বিভিন্ন মতসমূহ প্রকটিত হইলে, কেবল সত্যেরই শ্রীবৃদ্ধি হয়, এবং অবস্থানুসারে কত প্রকার কথা স্থায়সক্ষত হইতে পারে, কেবল তাহাই প্রকাশ হয়।

এইক্ষণ মিল আশঙ্কা করিতেছেন যে, ইউরোপেও সমভাবামুবর্তিতা ক্রমশঃ হ্রাস হইতেছে। ইংরাজ ফরাসি জাতির মধ্যে পূর্বেব যত বিভিন্ন প্রকৃতির লোক দেখা যাইত, এইক্ষণে আর সে রূপ দৃষ্ট হয় না, বরং অনেক বিষয়ে অনেকের মধ্যে সাদৃশ্যই দেখা যায়; ইহার হেতু এই যে, ইদানীন্তন, লোকের অবস্থা বিষয়ে অনেক সমতা হইয়াছে। এইক্ষণ বড়ং সহরে শ্রেণী বিশেষের বাসস্থান পৃথক রূপে নির্দিষ্ট নাই। মুদ্রাযম্ভের প্রসাদে সকলে একই পুস্তক সংবাদপত্রাদি পাঠ করেন—স্কুতরাং সমাজশাস্ত্র, রাজনীতি ও ধর্ম্মশাস্ত্র আদি বিষয়ের আলোচনা সকলের মনে একই প্রকারের হইতেছে। রেলরোড গ্রীমার আদির ছারা সকলে অনায়াসে সর্বব্য ভ্রমণ করিতেছে— স্মৃতরাং দেশ ভ্রমণ জন্ম পুর্বেব লোকের জ্ঞান বৃদ্ধির যে ইতর বিশেষ হইত, এই ক্ষণ তাহাও ক্রমশ বিলুপ্ত হইতেছে। বাণিজ্য ও কারখানার শ্রীবৃদ্ধিতে ছোট বড তাবৎ লোক নির্বিশেষে একই কর্ম্মে প্রবৃত্ত হইয়া তুল্য রূপ ফলভোগী হইতেছে। এতৎ প্রসঙ্গে মিল আর একটা কারণকে অতি প্রধান বলিয়া নির্দেশ করিয়াছেন। এই ক্ষণ উল্লিখিত তুই দেশে জনসাধারণের অভিপ্রায় সর্ব্বোচ্চ-শ্রেষ্ঠ-পদ পাইয়াছে। গোপনে যে যাহা বলুক, যখন কোন বিষয়ে অনেক লোক প্রকাশ্যভাবে একটী অভিপ্রায় ব্যক্ত করে, তখন তাহার অম্যথা করা কাহারও সাধ্য নাই। এই হুর্গতি নিবারণের কোন উপায়ও হয় না, কারণ এমন কোন সম্প্রদায় নাই যে, কেবল এই অত্যাচার নিবারণ জন্ম সর্ব্বপ্রকার বিরুদ্ধমতাবলম্বীদিগকে আশ্রয় দান করে।

প্রাপ্তক্ত দেশদ্বয়ে যেমত কার্য্য বিষয়ে, ঐরূপ মতামতের বিষয়েও লোকের বিভিন্নতা হ্রাস দেখিতে পাওয়া যায়। যখন রোমান ক্যাথলিক ও প্রটেষ্টান্ট মত লইয়া বিবাদ উপস্থিত হয়, তৎকালে তাবৎ লোকেই তর্কপ্রিয় এবং বিবেচক হইয়া উঠিয়াছিল। এইক্ষণ ধর্মশাস্ত্রবিষয়ে আর সে রূপ মতভেদ নাই, ইহাতে সাধারণ লোকে কেবল মতটী জানিয়া ক্ষান্ত হয়, তাহার স্বপক্ষ বিপক্ষের কথার প্রতি অমুধাবন করেনা, এবং কেহ তর্ক করিতে উন্তত হইলে ইহার। আপন মতের যথাযোগ্য পোষকতা করিতেও পারেনা।

ফলতঃ সভ্যতার উন্নতি সহকারে উল্লিখিত এক্য অবশ্যুই পরিবর্দ্ধিত হইবেক। মিল তাহা অস্বীকার করেন না; তিনি কেবল এই মাত্র কহেন যে, এক্যের বহুবিধ মঙ্গলের সহিত এই দোষ অনিবার্য্য এবং মতভেদের সহস্র দোষের সহিত এই মঙ্গলটী স্বীকার করা উচিত যে এক্যের হ্রাস বৃদ্ধিতে স্বস্থভাবানুবর্ত্তিভাগুণের ইতর বিশেষ হয়, এবং তত্তৎ কারণে আমাদিগের ভবিশ্যুৎ উন্নতির পক্ষেও ব্যাঘাত অথবা তদ্বিপরীত ফল হয়। সভ্যতাজনিত এই অমঙ্গলের প্রতিকারার্থ মিল পূর্ব্বোক্ত ব্যবস্থার প্রস্তাব করিয়াছেন যে, পরের ক্ষতি ভিন্য অন্য কোন কারণে, কোন উপায়ের দ্বারা কাহারও স্বেচ্ছাচার প্রতিরোধ করা অনুচিত। ইহা তৃই অংশে বিভক্ত। যথা;—

- ১। লোকের মতামত সম্বন্ধে কোন প্রকার নিয়ম করাই দূষণীয়। সকলে স্ব২ জ্ঞান ও বিবেচনায়ুসারে যে মত ইচ্ছা তাহাই অবলম্বন করিবে, তাহাতে প্রচলিত মতের বিরোধীদিগের প্রতি কোন প্রকার অত্যাচার করা অস্থায়।
- ২। লোকে স্ব২ মতান্তুসারে কার্য্য করিলে যে পর্য্যন্ত অন্তের ক্ষতি না হয়, তদবধি কোন প্রকারে তাহাদিগের কার্য্য রোধ করা কর্ত্তব্য নহে।

প্রথম বর্ষঃ পঞ্চম সংখ্যা



### চতুর্থ সংখ্যা

ই গোদাবরীশীকরশীতল পঞ্চবটীর বনে, রাম, বাসন্তীর আহ্বানে উপবেশন করিলেন। দূরে, গিরিগহ্বরগত গোদাবরীর বারিরাশির গদগদ নিনাদ শুনা যাইতেছে। সম্মুখে পরস্পর প্রতিঘাতসঙ্কুল উত্তালতরক্ষ সরিৎসঙ্গম দেখা যাইতেছে। দক্ষিণে শ্যামচ্ছবি অনন্তকাননশ্রেণী চলিয়া গিয়াছে। চারিদিকে সীতার পূর্ব্বসহবাসচিহ্ন সকল বিভ্যমান রহিয়াছে। তথায়, একটি কদলীবনমধ্যবর্তী শীলাতলে, পূর্ব্বপ্রবাসকালে, রাম সীতার সঙ্গে শয়ন করিতেন; সেইখানে বসিয়া সীতা হরিণশিশুগণকে তৃণ খাওয়াইতেন; এখনও হরিণেরা সেই প্রেমে সেই খানে ফিরিয়া বেড়াইতেছে। বাসন্থী সেইখানে রামকে বসিতে বলিলেন। রাম সেখানে না বসিয়া, অন্তত্র উপবেশন করিলেন। সীতা, পূর্ব্বে পঞ্চবটী বাসকালে একটি ময়ুরশিশু প্রতি-পালন করিয়াছিলেন। একটি কদম্ববৃক্ষ সীতা স্বহস্তে রোপণ করিয়া, স্বয়ং বর্দ্ধিত করিয়াছিলেন। রাম দেখিলেন, যে সেই কদম্ব রুক্ষে তুই একটি নব-কুস্থমোদ্গাম হইয়াছে। তত্বপরি আরোহণ করিয়া সীতাপালিত সেই ময়ুর**টি** নৃত্যান্তে ময়ুরী দঙ্গে রব করিতেছিল। বাসন্তী রামকে সেই ময়ুরটি (प्रशास्तिन। (प्रशिश्चा त्रारमत्र भरन পिछ्ल, मीछा छाशास्त्र कत्रजानी पिश्चा নাচাইতেন, নাচাইবার সময়ে তালের সহিত সীতার চক্ষুও পল্লবমধ্যে ঘুরিত। এইরূপে বাসন্তী রামকে পূর্ব্ব-স্মৃতিপীড়িত করিয়া, সখীনির্ব্বাসন জনিত রাগেই এইরূপ পীড়িত করিয়া, প্রথমে জিজ্ঞাসা করিলেন, "মহারাজ! কুমার লক্ষ্মণ ভাল আছেন ত ?" কিন্তু সে কথা রামের কানে গেল না—তিনি সীতাকরকমলবিকীর্ণ জ্বলে পরিবর্দ্ধিত বৃক্ষ, সীতাকরকমলবিকীর্ণ নীবারে পুষ্ট পক্ষী, সীতাকরকমলবিকীর্ণ তুণে প্রতিপালিত হরিণগণকেই দেখিতে-

ছিলেন। বাসন্তী আবার জিজ্ঞাসা করিলেন, "মহারাজ! কুমার লক্ষ্ণ। কেমন আছেন?" এবার রাম কথা শুনিতে পাইলেন, কিন্তু ভাবিলেন, বাসন্তী "মহারাজ!" বলিয়া সম্বোধন করিলেন কেন? এ ত নিপ্পায় সম্বোধন। আর কেবল কুমার লক্ষ্ণণের কথাই জিজ্ঞাসিলেন, তবে বাসন্তী সীতাবিসর্জ্জনর্ভান্ত জানেন। রাম প্রকাশ্যে কেবল বলিলেন, "কুমারের কুশল," এই বলিয়া নীরবে রোদন করিতে লাগিলেন। বাসন্তী তখন মুক্ত-কণ্ঠা হইয়া কহিলেন, "দেব! এত কঠিন হইলে কি প্রকারে?

ত্বং জীবিতং ত্মসি মে হৃদয়ং দ্বিতীয়ং ত্বং কৌমুদী নয়নধোরমূতং ত্মকে।

তুমি আমার জীবন, তুমি আমার দ্বিতীয় হৃদয়, তুমি নয়নের কৌমুদী, আঙ্গে তুমি আমার অমৃত,—এইরপ শতং প্রিয় সম্বোধনে যাহাকে ভুলাইতে তাহাকে—" বলিতেং সীতাম্মৃতিমুগ্ধা বাসন্তী আর বলিতে পারিলেন না। অচেতন হইলেন। রাম তাঁহাকে আশ্বস্তা করিলেন। চেতনা পাইয়া বাসন্তী কহিলেন, "আপনি কেমন করিয়া একাজ করিলেন ?"

রাম। লোকে বুঝে না বলিয়া।

বাসন্তী। কেন বুঝে না ?

রাম। তাহারাই জানে।

তখন বাসন্থী আর সহিতে পারিলেন না। বলিলেন, "নিষ্ঠুর! দেখিতেছি কেবল যশঃ তোমার অত্যন্ত প্রিয়!"

এই কথোপকথনের প্রশংসা কর। বুথা। সীতাবিসর্জন জন্ম বাসন্তী রামপ্রতি ক্রোধযুক্তা হইয়াছিলেন, তিনি মানসিক যন্ত্রণাম্বরূপ সেই অপরাধের দণ্ড প্রণীত করিলেন; সহজেই রামের শোকসাগর উছলিয়া উঠিল। রামের যে একমাত্র শোকোপশমের উপায় ছিল—আত্মপ্রসাদ,—তাহাও বিনষ্ট করিলেন। রাম জানিতেন যে তিনি প্রজারঞ্জনরূপ কুলধর্মের রক্ষার্থ ই সীতাবিসর্জ্জনরূপ মর্ম্মচ্ছেদী কার্য্য করিয়াছেন।—মর্ম্মচ্ছেদ হউক, ধর্ম রক্ষা হইয়াছে। বাসন্তী দেখাইলেন যে সে ধর্ম্মরক্ষা কেবল স্বার্থপরতার পৃথক একটি নামমাত্র। সে কুলধর্ম্ম রক্ষার বাসনা কেবল রূপান্তরিত যশোলিপ্সামাত্র। কেবল গশোলাভের স্বার্থপর বাসনার বশবর্তী হইয়া রাম এই কাজ্ম করিয়াছেন। বাসন্তী আরও দেখাইলেন যে, যে যশের আকাজ্কায় তিনি এই নির্ভুর কার্য্য করিয়াছিলেন, সে আকাজ্কাও ফলবতী হয় নাই। তিনি এক

প্রকার যশের লাভ লালসায় পত্নীবধরূপ গুরুতর অপযশের ভাগী হইয়াছেন। বনমধ্যে সীতার কি হইল, তাহার স্থিরতা কি ? ইহার অপেক্ষা গুরুতর অপযশ আর কি হইতে পারে ?

তখন রামের শোকপ্রবাহ আবার অসম্বরণীয় বেগে ছুটিল। সীতার সেই জ্যোৎস্লাময়ী মৃত্মুগ্ধমৃণালকল্প দেহলতিকা কোন হিংস্র পশু কর্ত্ত্ক বিনষ্ট হইয়াছে, সন্দেহ নাই। এই ভাবিয়া রাম "সীতে! সীতে!" বলিয়া সেই অরণ্যমধ্যে রোদন করিতে লাগিলেন। কখন বা, যে কলক্কবুৎসাকারক পৌরজনের কথায় সীতা বিসর্জন করিয়াছিলেন, তাহাদিগের উদ্দেশে বলিতে লাগিলেন, "আমি অনেক সহ্য করিয়াছি, আমার প্রতি প্রসন্ধ হও।" বাসন্তী, ধৈর্য্যাবলম্বন করিতে বলিলেন। রাম বলিলেন, "সখি, আবার ধৈর্য্যের কথা কি বল! আজি ন্ধাদশ বংসর সীতাশৃত্য জগৎ—সীতা নাম পর্য্যন্ত লুপ্ত হইয়াছে—তথাপি আমি বাঁচিয়া আছি—আবার ধৈর্য্য কাহাকে বলে!" রামের অত্যন্ত যন্ত্রণা দেখিয়া বাসন্তী তাঁহাকে জনস্থানের অত্যন্ত প্রদেশ দেখিতে অন্থরোধ করিলেন। রাম উঠিয়া পরিভ্রমণ করিতে লাগিলেন। কিন্তু বাসন্তীর মনে সখীবিসর্জন তৃঃধ জ্বলিতেছিল—কিছুতেই ভুলিলেন না। বাসন্তী দেখাইলেন;—

অশিয়েব লতাগৃহে ত্মভবন্তনার্গদত্তেক্ষণঃ
সা হংসৈঃ কৃতকৌতৃকা চিরমভূদ্যোদাবরী সৈকতে।
আয়াস্ত্যা পরিদুর্মনায়িতমিব ত্বাং বীক্ষাবদ্ধ ন্তয়া
কাতগ্যাদরবিন্দকুটালনিভামুগ্ধ:প্রণামাঞ্জলিঃ। (১)

আর রাম সহা করিতে পারিলেন না। ভ্রান্তি জন্মিতে লাগিল। তখন উচ্চৈঃস্বরে রাম ডাকিতে লাগিলেন, "চণ্ডি জানকি, এই যে চারি দিকে তোমাকে দেখিতেছি—কেন দয়া কর না ? আমার বুক ফাটিতেছে; দেহবদ্ধ ছিঁড়িতেছে; জগৎ শৃত্য দেখিতেছি; নিরন্তর অন্তর জ্বলিতেছে; আমার বিকল অন্তরাত্মা অবসন্ধ হইয়া অন্ধকারে ডুবিতেছে; মোহ আমাকে

<sup>(&</sup>gt;) সীতা গোদাবরী দৈকতে হংস লইয়া কৌতৃক করিতে করিতে বিলম্ব করিতেন; তথন তুমি এই লতাগৃহে থাকিয়া তাঁহার পথ চাহিয়া রহিতে। সীতঃ আসিয়া তোমাকে বিশেষ দুর্মনায়মান দেখিয়া, তোমাকে প্রণাম করিবার জন্ত পদ্মকলিকা তুল্য অন্থলির ঘারা কি ফুলর অঞ্জলিবদ্ধ করিতেন!

চারিদিগ হইতে আচ্ছন্ন করিতেছে; আমি মন্দভাগ্য—এখন কি করিব ?" বলিতে২ রাম মূর্চ্ছিত হইলেন।

ছায়ারাপিশী সীতা তমসার সঙ্গে আছোপাস্ত নিকটে ছিলেন। বাসন্তী রামকে পীড়িত করিতেছেন দেখিয়া, সীতা পুনঃ২ তাঁহাকে তিরস্কার করিতেছিলেন—কতবার রামের রোদন শুনিয়া আপনি মর্ম্মপীড়িতা হইতেছিলেন, আবার সীতা রামচন্দ্রের ছংখের কারণ হইলেন বলিয়া, কত কাতরোক্তি করিতেছিলেন। আবার রামকে মূর্চ্ছিত দেখিয়া সীতা কাঁদিয়া উঠিলেন, "আর্য্যপুত্র! তুমি যে সকল জীবলোকের মঙ্গলাধার! তুমি এ মন্দভাগিনীকে মনে করিয়া বার২ সংশয়িতজ্ঞীবন হইতেছ ? আমি যে মলেম!" এই বলিয়া সীতাও মূর্চ্ছিতাপ্রায়! তমসা এবং বাসন্তী তাঁহাকে উঠাইলেন—"রামকে বাঁচাও" বলিয়া উঠাইলেন। সীতা সমন্ত্রমে রামের ললাটম্পর্শ করিলেন। কি ম্পর্শস্থখ! রাম যদি মুৎপিণ্ড হইয়া থাকিতেন, তাহা হইলেও তাঁহার চেতনা হইত। আনন্দনিমীলিতলোচনে ম্পর্শস্থখ অন্থত করিতে লাগিলেন, তাঁহার শরীরধাতু অন্থরে বাহিরে অমৃত্রময় প্রলেপ যেন লিপ্ত হইল—জ্ঞান লাভ করিলেও আনন্দেতে আর এক প্রকার মোহ তাঁহাকে অভিভূত করিল। রাম বাসন্তীকে বলিলেন, "সথি বাসন্থি! আমাদের কপাল ভাল!"

বাসন্থী। কিসে?

রাম। আর কি স্থি। সীতাকে পাইয়াছি।

বাসন্থী। কৈ তিনি ?

রাম। আমি স্পর্শস্থেই জ্ঞানিয়াছি। দেখ দেখি, তিনি সম্মুখে কিনাং

বাসন্থী। এমনতর মর্ম্মচ্ছেদ দারুণ প্রলাপে কি ফল ? আমি একে প্রিয় স্থার তুঃখে জ্বলিতেচি, আবার এ হতভাগিনীকে কেন জ্বালাইলেন ?

রাম বলিলেন, "সখি, প্রলাপ কই ! বিবাহকালে যে হাত আমি কঙ্কণসহিত ধরিয়াছিলাম— আর যে হাতের অমৃতশীতল স্বেচ্ছালর স্থম্পর্শে চিনিতে পারিতেছি, এ ত সেই হাত! সেই বর্ষাকরকতুল্য শীতল ললিতলবঙ্গকন্দলীনিভ হস্তই আমি পাইয়াছি!"

এই বলিয়া রাম ভাঁহার ললাটস্থ সীতার অদৃশ্যহস্ত গ্রহণ করিলেন। সীতা ইতিপূর্ব্বেই রামের আনন্দমোহ দেখিয়া অপস্তত হইবেন বিবেচনা করিয়াছিলেন; কিন্তু সেই চিরসন্তাবসৌম্য শীতল স্বামিস্পর্শে তিনিও মুশ্না হইলেন। অতি যত্নে সেই রামললাটস্থিতহস্তকে ধরিয়া রাখিলেও সে হস্ত কাঁপিতে লাগিল, ঘামিতে লাগিল, এবং জ্বভ্বং হইয়া অবশ হইয়া আসিতে লাগিল। যখন রাম, সীতার হস্তের চিরপরিচিত অমৃতশীতল স্থম্পর্শের কথা বলিলেন, সীতা মনেং বলিলেন, "আর্য্যপুত্র, আজিও তুমি সেই আর্য্যপুত্রই আছ।" শেষে যখন রাম সীতার করগ্রহণ করিলেন, তখন সীতা দেখিলেন, স্পর্শমোহে প্রমাদ ঘটিল। কিন্তু রাম সে হাত ধরিয়া রাখিতে পারিলেন না; আনন্দে তাঁহার ইন্দ্রিয় সকল অবশ হইয়া আসিয়াছিল, তিনি বাসস্থীকে বলিলেন, "সখি, তুমি এক বার ধর।" সীতা সেই অবকাশে হাত ছাড়াইয়া লইলেন। লইয়া, স্পর্শস্থজনিত স্বেদরোমাঞ্চকম্পিতকলেবরা হইয়া পবনকম্পিত নবজলকণাসিক্ত স্ফুটকোরক কদন্বের স্থায় দাঁড়াইয়া রহিলেন। মনে করিলেন, "কি লজ্জা, তমসা দেখিয়া কি মনে করিতেছেন। ভাবিতেছেন, এই ইহাকে ত্যাগ করিয়াছেন, আবার ইহার প্রতি এই অনুরাগ।"

রাম ক্রমে জানিতে পারিলেন, যে কই, কোথা সীতা—সীতা ত নাই। তখন রামের শোকপ্রবাহ দ্বিগুণ ছূটিল। রোদন করিয়া, ক্রমে শাস্ত হইয়া বাসন্তীকে বলিলেন, "আর কতক্ষণ তোমাকে কাঁদাইব ? আমি এখন যাই।" শুনিয়া সীতা উদ্বেগের সহিত তমসাকে অবলম্বন করিয়া বলিতে লাগিলেন, "ভগবতি তমসে! আর্য্যপুত্র কেন চলিলেন?" তমসা বলিলেন, "চল, আমরাও যাই।" সীতা বলিলেন, "ভগবতি প্রসীদ! আমি ক্ষণকাল এই ছৰ্ল্লভ জনকে দেখিয়া লই।" কিন্তু বলিতে২ এক বজুতুল্য কঠিন কথা সীতার কানে গেল। রাম বাসন্তীর নিকটে বলিতেছেন, "অশ্বমেধের জ্বন্থ আমার এক সহধর্মিণী আছে—" সহধর্মিণী! সীতা কম্পিতকলেবরা হইয়া মনে২ বলিলেন, "আর্য্যপুত্র ! কে সে ?" এই অবসরে রামও কথা সমাপ্ত করিলেন, "সে সীতার হির্ণায়ী প্রতিকৃতি।" শুনিয়া সীভার চক্ষের জল পড়িতে লাগিল; বলিলেন, "আর্য্যপুত্র! এখন তুমি তুমি হইলে। এত দিনে আমার পরিত্যাগ লভ্জাশল্ল বিমোচন করিলে !" রাম বলিতেছেন, "তাহারই দ্বারা আমার বাষ্পদিশ্বচকুর বিনোদন করি।" শুনিয়া সীতা বলিলেন, "তুমি যার এত আদর কর, সেই ধন্য। তোমার যে বিনোদন করে, সেই ধন্য। সে জীবলোকের আশানিবন্ধন হইয়াছে।"

রাম চলিলেন। দেখিয়া সীতা করযোড়ে, "ণমো ণমো অপ্বপুণ্ণজ্ঞণিদদং-সণাণং অঙ্জউত্তচরণকমলাণং" এই বলিয়া প্রণাম করিতে মূর্চ্ছিতা হইয়া পড়িলেন। তমসা তাঁহাকে আশ্বস্ত করিলেন। সীতা বলিলেন, "আমার এ মেঘাস্তরে ক্ষণকালজ্ব্য পূর্ণিমাচন্দ্র দেখা মাত্র!"

তৃতীয়াদ্বের সার মর্ম্ম এই। এই অঙ্কের অনেক দোষ আছে। ইহা নাটকের পক্ষে নিতান্ত অনাবশ্যক। নাটকের যাহা কার্য্য, বিসর্জ্জনান্তে রাম সীতার পুনর্মিলন, তাহার সঙ্গে ইহার কোন সংশ্রব নাই। এই অঙ্ক পরিত্যক্ত হইলে নাটকের কার্য্যের কোন হানি হয় না। সচরাচর এরপ একটি স্থদীর্ঘ নাটকাঙ্ক নাটক মধ্যে সন্ধিবেশিত হওয়া, বিশেষ রসভঙ্গের কারণ হয়়। যাহা কিছু নাটকে প্রতিকৃত হইবে, তাহা উপসংস্কৃতির উল্লোজক হওয়া উচিত। এই অঙ্ক কোন অংশে ভজ্ঞপ নহে। বিশেষ, ইহাতে রামবিলাপের দৈর্ঘ্য এবং পৌনঃপুত্য অসহা। তাহাতে রচনাকৌশলের বিপর্যায় হইয়াছে। কিন্তু অনেকেই মুক্তকণ্ঠে বলিবেন, যে অত্য অনেক নাটক একবারে বিলুপ্ত হয়, বরং ভাহাও স্বীকর্ত্ব্য, তথাপি উত্তরচরিতের এই তৃতীয়াঙ্ক ত্যাগ করা যাইতে পারে না। নাটকাংশে ইহা যতই দৃষ্য হউক না কেন, কাব্যাংশে ইহার তুলা রচনা অতি হর্লভ।

উত্তরচরিত সমালোচন ক্রমে এত দীর্ঘায়ত হইয়া উঠিয়াছে, যে আর ইহাতে অধিক স্থান নিয়োগ করা কর্ত্তব্য নহে। অতএব অবশিষ্ট কয় অঙ্কের সমালোচনা অতি সংক্ষেপে করিব।

এ দিকে বাল্মীকি প্রচার করিলেন যে তিনি এক অভিনব নাটক রচনা করিয়াছেন। তদভিনয় দর্শন জন্ম সকল লোককে নিমন্ত্রিত করিলেন। তদ্দর্শনার্থ বিশিষ্ঠ, অরুদ্ধতী, কৌশল্যা, জনক প্রভৃতি বাল্মীকির আশ্রমে আসিয়া সমবেত হইলেন। তথায় লবের স্থান্দর কান্তি এবং রামের সহিত সাদৃশ্য দেখিয়া কৌশল্যা অত্যন্ত উৎস্কর্সপরবশ হইয়া, তাঁহার সহিত আলাপ করিলেন। ছহিত্বিয়োগে জনকের শোকক্লিষ্টদশা, কৌশল্যার সহিত তাঁহার আলাপ; লবের সহিত কৌশল্যার আলাপ ইত্যাদি অতি মনোহর, কিন্তু সে সকল উদ্ধৃত করিবার আর অবকাশ নাই।

চন্দ্রকেতু, অশ্বমেধের অশ্বরক্ষক সৈন্ত লইয়া বাল্মীকির আশ্রম সন্নিধানে উপনীত হইলেন। তাঁহার অবর্ত্তমানে সৈন্তদিগের সহিত লবের বচসা হওয়ায় লব অশ্ব হরণ করিলেন, এবং যুদ্ধে চন্দ্রকেতুর সৈন্তদিগকে পরাস্ত করিলেন। চন্দ্রকেতু আসিয়া তাহাদিগের রক্ষায় প্রবৃত্ত হইলেন। চন্দ্রকেতু এবং লব পরস্পারের প্রতি বিপক্ষতাচরণ কালে এতদূর উভয়ে উভয়ের প্রতি সৌজন্ম এবং সদ্মবহার করিলেন যে ইহা, নাটকের এতদংশ পড়িয়া বোধ. হয় যে, সভ্যতার চূড়াপদবাচ্য কোন ইউরোপীয় জাতি কর্তৃক প্রণীত হইয়াছে। ভবভূতির সময়ে ভারতবর্যীয়েরা সামাজিক ব্যবহার সম্বন্ধে বিশেষ উৎকর্ষ লাভ করিয়াছিলেন, ইহা তাহার এক প্রমাণ।

আকাশে যেরূপ নক্ষত্র ছড়ান, ভবভূতির রচনা মধ্যে সেইরূপ কবিত্বরত্ন ছড়ান আছে। চতুর্থ এবং পঞ্চম অঙ্ক হইতে এই সকল রত্ন আহরণ করিতে পারিলাম না, তথাপি পঞ্চম হইতে তুই একটি উদাহরণ না দিয়া থাকিতে পারা যায় না। লব চন্দ্রকেতুর সৈন্থের সহিত যুদ্ধ করিতেছিলেন, এমন সময়ে চন্দ্রকেতু তাঁহাকে যুদ্ধে আহ্বান করাতে তাহাদিগকে ত্যাগ করিয়া চন্দ্রকেতুর দিকে ধাবমান হইলেন, "স্তন্যিজুর্বাদিভাবলীনামবর্মদাদিব দৃপ্রসিংহশাবং।" (১) তিনি চন্দ্রকেতুর দিগে আসিতেছেন, পরাজিত সৈত্যগণ তথন তাঁহার পশ্চাৎ ধাবিত হইতেছে :—

দর্পেণ কৌতৃকবতা ময়ি বন্ধ লক্ষ্য:
পশ্চাহলৈরফুস্ততোহ্যমূদীর্ণ ধয়া।
দ্বো সমৃদ্ধতমক্তরলক্ষ্ম ধত্তে
মেঘক্ত মাঘ্বতচাপধরক্ষ্ম লক্ষ্মীম ॥ (২)

নিঃসহায় পাদচারী বালকের প্রতি বহুসেনা ধাবমান দেখিয়া চন্দ্রকেতু তাহাদিগকে নিবারণ করিলেন। দেখিয়া লব ভাবিলেন, "কথমন্তুকম্পতে মাম্?" ভারতবর্ষীয় কোন গ্রন্থে এরূপ বাক্য প্রযুক্ত আছে, একথা অনেক ইউরোপীয়ে সহজ্বে বিশ্বাস করিবেন না।

লব কর্তৃক জৃন্তকান্ত্র প্রয়োগ বর্ণনা অস্বাভাবিক, অতিপ্রাকৃত, এবং অস্পষ্ট হইলেও, আমরা তাহা উদ্ধৃত না করিয়া থাকিতে পারিলাম না ;—

<sup>(</sup>১) যেমন মেঘের শব্দ শুনিরা, দৃগু সিংহশিশুও হস্তি বিনাশ হইতে নির্ভ হয়, সেই রূপ।

<sup>(</sup>२) সকৌতৃক দর্পে আমার প্রতি বন্ধলক্ষ্য হইয়া ধন্ন উথিত করিয়া, সৈত্তের 
দারা পশ্চাতে অন্নুস্ত হইয়া, ইনি, তৃই দিগ হইতে বায়ু সঞ্চালিত এবং ইন্দ্রধন্ন
শোভিত মেঘের মত দেখাইতেছেন।

পাতালোদরকুঞ্বপ্রিততম:খাঠমর্নভোজ্য়্টকরজ্পত্মদারক্টকশিলজ্যোতিজ্বলদীপ্তিভি: কল্লাক্ষেপকঠোরভৈরবমক্ষ্যত্তিরবন্তীর্যাতে মীলনোঘতড়িংকড়ারকুহরৈবিদ্যাদ্রিরক্টেরিব। (১)

লবের সহিত রামের রূপসাদৃশ্য দেখিয়া, স্থুমন্ত্রের মনে এক বার আশা জন্মিয়াই, সীতা নাই, এই কথা মনে পড়াতে সে আশা তখনই নিবারিত হইল। ভাবিলেন, "লতায়াং পূর্ব্বলুনায়াং প্রস্থনস্থাগমঃ কুতঃ!" বৃদ্ধ স্থুমন্ত্রের মুখে এই বাক্য শুনিয়া, সহাদয় পাঠকের রোমিও সম্বন্ধে বৃদ্ধ মণ্টাগুর মুখে কীটদংশিত কুসুমকোরকের উপমা মনে পড়িবে।

ষষ্ঠাঙ্কের বিষ্ণস্তকটি বিশেষ মনোহর। বিভাধরমিথুন, গগন মার্গে থাকিয়া লবচন্দ্রকৈতৃর যুদ্ধ দেখিতেছিলেন। যুদ্ধ তাঁহাদিগের কথোপকথনে বর্ণিত হইয়াছে। প্রীযুক্ত ঈশ্বরচন্দ্র বিভাসাগর মহাশয় লিখিয়াছেন যে ভবভূতির কাব্যের "মধ্যে২ সংস্কৃতে এবং প্রাকৃতে এমত দীর্ঘ সমাস ঘটিত রচনা আছে, যে তাহাতে অর্থ বোধ ও রসগ্রহ সম্বন্ধে ব্যাঘাত ঘটিয়া উঠে।" ভবভূতির অসাধারণ দোষ নির্কাচনকালে বিভাসাগর মহাশয় এই কথা বলিয়াছেন।

আমরা পূর্ব্বে যাহা উত্তরচরিত হইতে উদ্ধৃত করিয়াছি, তন্মধ্যে এই রূপ দীর্ঘ সমাসের অনেক উদাহরণ পাওয়া যাইবে। এই বিষ্ণস্তুক মধ্যে ঐ রূপ দীর্ঘ সমাসের বিশেষ আধিক্য। আমরা কয়েকটি উদ্ধৃত করিতেছি, যথা পুষ্পবৃষ্টিঃ;—

"অবিরলললিতবিকচকনককমল কমনীয় সস্তুতিঃ অমরতক্রতক্রণমণিমুকুল-নিকরমকরন্দস্থানরঃ পুষ্প নিপাতঃ

পুনশ্চ, বাণস্প্ট অগ্নি;—

"উচ্চওবজ্রখণ্ডাবস্ফোটপটুতরফা, লিঙ্গ বিকৃতিঃ উত্তালতুমূললেলিহানজাল। সম্ভারতৈরবো ভগবান্ উষ্ক্র্ধঃ।"

পুনশ্চ, বারুণাস্ত্র স্বষ্ট মেঘ;—

<sup>(&</sup>gt;) পাতালাভ্যম্ভরবর্তী কুঞ্জমধ্যে রাশীকৃত অন্ধকারের ক্রায় কৃষ্ণবর্ণ এবং উত্তপ্ত প্রদাপ্ত পিত্তলের পিঙ্গলবৎ জ্যোতিঃবিশিষ্ট জৃম্ভকাত্মগুলির দারা আকাশমগুল বন্দান্ত প্রভাগ প্রকালীন গুনিবার ভৈরব বায়ুর দারা বিক্ষিপ্ত এবং মেদমিলিত বিদ্যুৎ কর্তৃক পিঙ্গল বর্ণ এবং গুহাযুক্ত বিদ্যাদ্রিশিখর ব্যাপ্তবৎ দেখাইতেছে।

"অবিরলবিলোলধুমন্তবিজ্ঞ্লদাবিলাসমণ্ডিদেহিং মত্তমোরক**ঠ**সামলেহিং জলহরেহিং।"

এবং তৎকালে সৃষ্টির অবস্থা ;—

"প্রবলবাতাবলিক্ষোভগম্ভীরগুণগুণায় মানমেঘমেছরান্ধকারনীর**ন্ধ্রনিবদ্ধম্** একবারবিশ্বগ্রসনবিকচবিকরাল কালকণ্ঠকণ্ঠকন্দরবিবর্ত্তমানমিব যুগাস্তযোগ-নিজ্রানিক্রদ্ধসর্কদারনারায়ণোদরনিবিষ্টমিব ভূতজ্ঞাতং প্রবেপতে।"

ঈদৃশ দীর্ঘ সমাস যে রচনার দোষমধ্যে গণ্য, তাহা আমরা স্বীকার করি। যাহা কিছুতে অর্থ বোধের বিদ্ধ হয়, তাহাই দোষ। ঈদৃশ সমাসে অর্থ বোধের হানি, স্থৃতরাং ইহা দোষ। নাটকে ইহা যে বিশেষ দোষ, তাহাও স্বীকার করি, কেননা ইহাতে নাটকের অভিনয়োপযোগিতার হানি হয়। এ সকল কথা স্বীকার করিয়াও আমরা বরং উত্তর-চরিতের অনেক সরলাংশ পরিত্যাগ করিতে পারি, তথাপি এই সমাস গুলিন ত্যাগ করিতে পারি না। কেন পারি না? যিনি একথার উত্তর জানিতে চাহেন, তিনি এই সমাস গুলিন ত্যাগ করিয়া সরল পদে তল্লিবিষ্ট ভাব ব্যক্ত করিতে যত্ন করুন। দেখুন, কয় পৃষ্ঠা লাগে। দেখুন, তাহাতে রসের হানি হয় কি না। (১) যদি হয়, তবে ভবভূতির দীর্ঘ সমাস নিন্দনীয় নহে। ভবভূতির এই কয় সমাসের মধ্যে যে কবিন্থ শক্তি আছে, রত্নাবলী নাটকের একটি সমগ্র আন্ধন্মধ্যে তাহা আছে কি না, সন্দেহ।

<sup>(</sup>১) দেই আশস্বায় আমর। এই কয়েকটি পদের অমুবাদে প্রবৃত্ত হই নাই, বা অভ্যের ক্বত অমুবাদ গ্রহণ করি নাই।



### দিতীয় সংখ্যা

ন মত অবলম্বন করিয়া তাহা গোপন করিলে কপটাচরণ করা হয়। যে ব্যক্তি আপনার মতকে অন্সের বিবেচনা অপেক্ষা শ্রেষ্ঠ মনে করে, স্বভাবতঃ তাহার এই ইচ্ছা হয় যে, সকলেই তাহার অমুগামী হউক। স্থৃতরাং মতগ্রহণ বা মত উদ্ভাবন বিষয়ে স্বাধীনতা দিতে গেলে তাহার প্রকটন পক্ষেও তদ্ধপ করিতে হয়। অতএব যদি প্রকটনের সঙ্গে সঙ্গে পরের ক্ষতিজনক কোন কার্য্য না হয়, তবে কেহ প্রচলিতমতের বিরুদ্ধ কোন কথা প্রকাশ করিলে তাহাকে নিবারণ করা অবৈধ হইতেছে।

প্রচলিতমতের বিরুদ্ধ কথা তিন শ্রেণীভুক্ত হইতে পারে। (১) স্থায় সঙ্গত। (২) সর্ব্বতোভাবে স্থায় বিরুদ্ধ এবং (৩) স্থায় অস্থায় উভয়মিঞ্জিত অর্থাৎ বিরুদ্ধ মতের কতক সত্য এবং কতক অমূলক হইতে পারে।

১। যখন বিরুদ্ধমত স্থায্য হয়।—নূতনমত স্থায্য হইলে তাহা নিবারণ করা যে ক্ষতি জনক, এ কথা কেহই অস্বীকার করিবেন না। ফলত প্রচলিত মতের বিরুদ্ধ কথা যুক্তি সিদ্ধ হওয়া অসম্ভাবিত নহে। যত দিন মনুয়্য দেবতুল্য না হয়েন, তত দিন কেহই এমন স্পর্দ্ধা করিতে পারেন না যে, আমার ভুল নাই এবং আমার ভ্রান্তি প্রদর্শন করিতে কি আমার বিশেদ্ধ নূতন কথা প্রকাশ করিতে কাহারও সাধ্য নাই।

বিচক্ষণ ব্যক্তিমাত্রেই গাপনাদিগের মতি স্থির করিবার অগ্রে বিবেচ্য বিষয়ে যত প্রকার তর্ক উপস্থিত হইতে পারে, তৎ সমুদায়ের প্রতি অনুধাবন করিয়া থাকেন। ইহাতেই বুঝা যাইতেছে যে প্রচলিত মতের বিরুদ্ধ কথার প্রতি যত্ন পূর্ব্বক কর্ণপাত করা অত্যাবশ্যক। কারণ ঐ সকল মত-স্থাপকেরা বর্ত্তমান থাকিলেও ঐ রূপ করিতেন।

এতদ্বিয়ে মিল জন্সনের একটা আপত্তির উল্লেখ ও খণ্ডন করিয়াছেন।
আপত্তি। নৃতনমতের উদ্ভাবকদিগকে যতই যন্ত্রণা দেও, তাহাদিগের
কথা সত্য হইলে কালসহকারে তাহা অবশ্যই প্রবল হইবেক। কিন্তু
গ্যায়বিরুদ্ধ কথা উথাপিত হইলে পীড়নের দ্বারা সন্থরই সমাজ হইতে
বহিচ্চ করা যায়; অতএব বিরুদ্ধমত নির্যাতনের দ্বারা এক প্রকার মঙ্গল
হইয়া থাকে, এ কথা স্বীকার করিতে হইবেক।

খণ্ডন। যদি এ কথাটী সত্য হয়, তবে মনুষ্য সমাজের বড়ই তুরদৃষ্ঠ। যে ব্যক্তি নৃতন মত প্রকাশ করিয়া তাবতের মঙ্গল সাধন করেন তাঁহাকে, কষ্ট দিলেই কি পৃথিবীর মঙ্গল হইবেক ? কোথায় এরূপ ব্যক্তি জগন্মায় হইবেন, না অগ্নি-পরীক্ষার দ্বারা তাঁহার মত সাব্যস্ত করা আবশ্যক! বাস্থবিক তর্কটী সত্য নয়। কোন মতের জন্ম যন্ত্রণা সহ্য করা কেবল তৎপ্রতি অনুরাগের লক্ষণ। যে মতের প্রতি সম্যক প্রকারে বিশ্বাস ও মায়া জ্বানে, সত্যই হউক বা মিথ্যাই হউক তাহা সমর্থন জন্ম অনেকে প্রাণত্যাগ পর্যান্ত্র স্বীকার করিয়া থাকেন।

ইহার প্রমাণ এতদেশেও পাওয়া যায়। যথা, বৌদ্ধ ও বৈদিক ধর্মের বিরোধ। বৌদ্ধর্ম এতদেশ হইতে দূরীকৃত হইয়া চীন ব্রন্ধে অধিষ্ঠান করিলেন। আবার মুসলমানদিগের প্রাত্তভাবকালীন কত হিন্দু সনাতন ধর্ম ও ত্যাগ করিতে বাধ্য হইয়াছেন। যদি বৌদ্ধ ধর্ম সত্য হয়, তবে ভারতবর্ষে শাক্যমুনির নাম লোপ হওয়া আশ্চর্য্য ঘটনা। যদি মিথ্যা হয়, তবে চীনে গৌতমের আধিপত্য হওয়াও তক্রপ। আবার যদি বৈদিক ধর্ম সত্য হয়, তবে মুসলমান ধর্ম কিরূপে অভাপি সন্ধীব রহিয়াছে । যদি মিথ্যা হয়, তবে বৌদ্ধ মতকে কি প্রকারে পরাস্ত করিল ।

এই জন্মই মিল বলেন, সত্যই হউক বা মিথ্যাই হউক, বলপূৰ্বক কোনও মত রহিত করা কর্ত্তবা নহে।

২। যখন বিরুদ্ধমত অস্থায় হয়।—মনে করা যাউক যে, প্রচলিত মতই সর্ব্বতোভাবে স্থায়া এবং ঋষি-নির্দিষ্ট অথবা ঈশ্বরাদিষ্ট; আর নৃতন মত নিতান্ত ভ্রান্তিমূলক। এরূপ স্থলেও বিরুদ্ধ মত প্রকাশ করিতে নিবারণ করা মিলের বিবেচনায় অকর্ত্বা।

প্রথমতঃ। প্রকাশ করিতে না দিলে বিরুদ্ধ কথা প্রান্ত কি না, তাহা জানা যায় না। যদি বল যে, যে সকল কথা ঈশ্বরাদিষ্ট, তাহার বিরুদ্ধ কথা যে প্রান্ত, ইহাতে সন্দেহ কি ? অতএব তাহা ব্যক্ত করিতে দেওয়া অমুচিত। কিন্তু কোন্ কথাটা ঈশ্বরাদিষ্ট এবং তুমি ঈশ্বরাদেশের যে অর্থ বৃঝিয়াছ, তাহা সত্য কি না, সে বিষয়ে ত মত বিরোধ অবশ্যই হইতে পারে। ঈশ্বরাদেশের মধ্যে ভুল থাকিতে পারে না বটে, কিন্তু তোমার মতের ভুল প্রকাশ হইলে তাহা ঈশ্বরাদিষ্ট নহে, এই কথাই প্রতিপন্ন হইবেক; স্কৃতরাং প্রচলিত মতামুসারে যে কথা গুলি ঈশ্বরাদিষ্ট বলিয়া গণা, তাহার বিপরীত কথা সত্য হওয়া অসম্ভব নহে; অতএব যতক্ষণ প্রচলিত মতের বিরুদ্ধ কথা প্রায়সঙ্গত হইবার পক্ষে বিন্দুমাত্র সম্ভাবনা আছে, ততক্ষণ এতাদৃশ কথা প্রকটনের প্রতি কোনও প্রতিবন্ধক থাকা মঙ্গলদায়ক হইতে পারে না।

মিল লিখিয়াছেন যে, এতছিবয়ে কোন কোন প্রতিপক্ষেরা বলিতে পারেন যে নৃতন কথার বিচার করিবার জন্ম পণ্ডিত নিযুক্ত করা কর্ত্ব্য, এবং তাঁহাদিগের বিবেচনায় অভ্রান্ত স্থির হুইলে ইহা সাধারণের গোচর করা উচিত; নতুবা এতদ্বারা অনর্থক সামান্ত লোকের চিত্তচাঞ্চল্য জন্মিবেক। এ কথাটা মিলের মতে উপস্থিত প্রস্তাব সম্বন্ধে গৌণ কথা। কারণ, ইহা বিরুদ্ধমত প্রকাশের প্রণালী বিষয়ক বিচার হুইতেছে, এবং ইহাতে মত প্রকাশের প্রতি আপত্তি না থাকাই বোধগন্য হয়। ফলতঃ ইহার বিবেচনায় এই উপায়ের দ্বারা উভয় দিক রক্ষা করাও ছঃসাধ্য। যদি পণ্ডিত ভিন্ন অন্ত লোকের নিকট ব্যক্ত করিতে না দেও, তাহা হুইলে নৃতন মতাবলম্বী এবং পণ্ডিতগণের মধ্যে বাদামুবাদ ভালরূপে হুইবেক না, সকল কথার পরিছার উত্তর প্রত্যুত্তর চলিবেক না। এবং ছুর্বলপক্ষ বলবানের নিকট অন্তায় মতে নিরস্ত হুইবেন। আবার যদি এই সকল দোষের প্রতিবিধান করা যায়, ভাহা হুইলে উভয় পক্ষের কথা সর্বসাধারণের নিকট অধিক কাল গুপ্ত থাকিবেক না।

ষিত্<sup>†</sup>য়তঃ। ভ্রান্তিমূলক নব্যমত প্রকাশ হইলে কেহ না কেহ অবশ্য তাহার খণ্ডন করিয়া দিবেন, এবং এই প্রকারে যত কথা অসঙ্গত বলিয়া সিদ্ধান্ত হইবেক, ততই প্রচলিত এবং স্থায়সঙ্গত মত উত্তরোত্তর সর্ববসাধারণের মনে দৃঢ়ীভূত ১ইবেক। নাস্থিকদিগকে সমাজ্ঞ হইতে দুরীকৃত করিয়া দিলে ঈশ্বরের অস্তিম্ব বিষয়ে লোকের যে প্রকার বিশ্বাস থাকে, তাহাদিগকে পরাস্ত করিতে পারিলে, সেই বিশ্বাস গাঢ়তর হয়, সন্দেহ নাই। অতএব যখন কোন বিষয়ে ছুই জন অধ্যাপক ভিন্ন ভিন্ন ব্যবস্থা দেন, তখন হীনবল ব্যক্তিকে উপহাস বা অবরুদ্ধ না করিয়া বরং উভয়কে স্প্রপালীমতে তর্ক করিতে দেওয়াই ভাল; কারণ একটা মত প্রকাশ্যরূপে অপসারিত না হইলে অস্টার প্রতি লোকে সম্পূর্ণ প্রত্যয় করিতে পারে না। স্থতরাং সত্য মিথ্যা উভয়েই প্রায় তুল্য রূপ ধারণ করে। যেমন কোন নৈয়ায়িক দিখিজয়ী হইতে বাসনা করিলে প্রতিপক্ষদিগের নিকট তাঁহার গৃহদ্বার সর্ব্বদাই মুক্ত রাখা কর্ত্তব্য, নতুবা তাঁহাকে বিচারে পরাশ্ব্র্থ বলিয়া সন্দেহ জন্মিতে পারে। সেইরূপ বিরুদ্ধমতের পথ মুক্ত না রাখিলে সত্য কদাচ দিখিজয়ী বলিয়া গণ্য হইতে পারেন না। দিখিজয়ী না হইলে সত্যের মাহাত্ম্য নিঃসংশ্ম হয় না। অতএব সত্যের জয় হউক, এই উদ্দেশেও ভ্রান্তমতাবলম্বীদিগকে আশ্রেয় দান করা অতীব কর্ত্ব্য।

তৃতীয়তঃ। ভ্রাস্টচিত্ত বিরুদ্ধমতাবলম্বিদিগকে আশ্রয় দান করা পদ্ধতি থাকিলে চলিত-মত সমর্থন জ্বন্য তাবৎকে সর্ব্বদাই জাগরক থাকিতে হয়; সর্ব্বদাই আত্মপক্ষের বক্তব্য কথা গুলির আন্দোলন করিতে হয়; নতুবা কুত্রকীরা সত্যমতকেও পরাজিত করে।

আমরা দেখিতেছি যে, এতদেশে খ্রীষ্টানদিগের সমাগম হইলে প্রথমতঃ কেবল হিন্দুধর্মের দোষই প্রকাশ হইয়াছিল। অনেক বিষয়ে লভ্যের আশয়ে তৎসংযুক্ত অপরিত্যক্তা ক্ষতিগুলি অগতা৷ বহন করিতে হইয়া থাকে। কিন্তু হিন্দু ও খ্রীষ্টান ধর্মের কোন্ কোন্ স্থলে কি কি গুণের সহিত কিং দোষ মিশ্রিত আছে, তাহা যত দিন বুঝা না যায়, তত দিন ধর্মান্বয়ের মধ্যে কাহাকেও অক্যাপেক্ষা শ্রেষ্ঠ বলিয়া গণনা করা যায় না। গোঁড়া এবং ছিদ্রান্থসন্ধায়ী উভয়ই মন্দ; কিন্তু তুই না থাকিলে প্রকৃত কথা ব্যক্ত হয় না। অতএব ক্যায়সঙ্গত কথা কালসহকারে হীনবল না হয়, এ জ্যেও কৃতর্ক ও কৃতর্কীদিগকে আশ্রয় দান করা কর্ম্ব্য।

৩। উল্লিখিত তৃতীয় শ্রেণীস্থ বিরুদ্ধমত সম্পূর্ণরূপে সত্যও নহে, মিথ্যাও নহে। পৃথিবীতে যত প্রকার কথা উত্থাপিত হইয়া থাকে, তাহার অধিকাংশই এই শ্রেণীভুক্ত। কিছু গুণ না থাকিলে লোকে কখনই নূতন মত অবলম্বন করে না। অতএব সেই কণামাত্র সত্য প্রদর্শনের জ্বন্যও বিরুদ্ধ

মতকে আশ্রয় দেওয়া আবশ্যক। বিভিন্ন মতের উভয় পক্ষেই কিছু কিছু কায় কথা থাকে, নতুবা, সর্বতোভাবে অমূলক হইলে তাহা অল্পকালের মধ্যেই পরিত্যক্ত হয়। কারণ সময়, বৃদ্ধির পরম সহকারী; অতি মূর্থ ব্যক্তিও কালবিলম্বে কাল্পনিক কথার হেয়তা বৃঝিয়া লয়।

একটী নৃতন কথা প্রচার হইলে প্রথমকল্পে নব্য ও প্রাচীনমতাবলম্বিদিগের মধ্যে ঘোরতর বিরোধ উপস্থিত হয়। কিন্তু তাহা অল্প দিন পরেই শান্তিলাভ করে। তখন উভয় পক্ষই আপনাপন ভ্রম ও প্রতিপক্ষের গুণ দেখিতে পান। মনুষ্য সর্ব্বদাই নিজের ভ্রম সংশোধনের জন্ম সচেই। এই গুণ না থাকিলে আমরা অন্তাপি আদিম বর্ববরাবস্থাতেই থাকিতাম। সতএব প্রচলিত মতের ভ্রম সংশোধন জন্ম তাহার বিরোধিদিগকে উৎসাহ দেওয়াই কর্ত্রবা।

বলিতে সাহস হয় না, কিন্তু বোধ হয়, বৌদ্ধধর্মের প্রাত্নভাবেই বৈদিক-দিগের যজ্ঞকালীন-হত্যাকাণ্ড এবং জাতিগর্ব অনেক দূর থর্ব হইয়াছিল। এবং শাক্ত বৈষ্ণবের বিরোধেই বামাচারিদিগের মত প্রায় অদৃশ্য হইয়া উঠিয়াছে।

ফলতঃ মিলের বিবেচনায় বিরুদ্ধমত প্রাস্থই হউক বা অপ্রাস্থই হউক, ইহাকে আশ্রায় দিলে সকলেই তাহা খণ্ডন করিবার চেষ্টা করে। তদর্থে স্ব স্ব ক্তব্য কথা গুলি শৃষ্খলাবদ্ধ করিতে হয়। এইরূপে তর্কান্ধশীলনে পটু হইলে সকলেই আপন বৃদ্ধির প্রতি নির্ভর করিতে শিখে। কেই পরের বৃদ্ধিতে চলে না, কেই নিম্প্রয়োজন নিয়মের দাস ইইয়া থাকে না। সকলেই স্ব স্থাধান ইইয়া উঠে। ইহাতে মনোবৃত্তির উন্ধৃতি ও মানব প্রকৃতির বিভিন্নতা সাধন, তুই উদ্দেশ্যই বিলক্ষণরূপে সম্পন্ন হয়।

এই স্থলে বিরুদ্ধমতাবলম্বিদিগের সহিত কি প্রণালীতে বিচার করা কর্ত্তব্য, তদ্বিয়ে কয়েকটী কথা লেখা আবশ্যক। মুখে২ বিচার করাই এতদ্দেশের পদ্ধতি। অক্সত্র মুদ্রাযম্মের সাহায্যে লিখিত-বিচারও বিলক্ষণ প্রচলিত আছে।

মুখেং বিচারের দোষ এই যে, কোন পক্ষ আপনমত সমর্থন জন্ম জেদ্ করিলে উভয় পক্ষের মধ্যে সহসা অম্প্ররিক বিরোধ এবং কুৎসিত বচসা হইয়া উঠে। আর সকলে তর্কের সময় মনোগত কথাগুলি সংগ্রহ করিয়া উঠিতে পারে না, স্বতরাং স্তারও পরাজ্য় হইয়া যায়। আদালতের উকিলদিগের বাদামুবাদ বাচনিক বিচারের আদর্শস্বরূপ।
কিন্তু কত সময়ে এক পক্ষের চাতুর্য্যে অপর পক্ষ অকারণ নিরুত্তর হইয়া
যান এবং বিচারপতিও অমূলক কথা গ্রাহ্য করেন। পরস্তু উকিলদিগের মহৎ
গুণ এই যে, তাঁহাদিগের পরস্পারের মধ্যে বচসা কি আন্থরিক বিরোধ
উপস্থিত হয় না। আমাদিগের ভট্টাচার্য্য মহাশয়দিগের পক্ষে এই গুণটী
ভাতিশয় বাঞ্জনীয়।

ইহার কৌশল এই যে, প্রতিপক্ষের কোন দোয প্রদর্শন করিতে ইইলে কেবল সেই দোরটাকে বিশ্লিপ্ট করতঃ তদ্বিষয়ক বক্তব্য কথা তৃতীয় ব্যক্তিকে সম্বোধন করিয়া বলিতে হয়। আদালতে বিচারপতি, ইংরাজি প্রণালীর সভাতে সভাপতি এবং লিখিত বিচারে সর্ক্রসাধারণ সেই তৃতীয় ব্যক্তির পদে অভিষক্ত হয়েন। নতুবা কেবল প্রতিপক্ষকেই সম্বোধন করিয়া বলিলে তিনি এবং বক্তা উভয়েরই মনোমোলিক্য বৃদ্ধি হইতে পারে। ইহার উদাহরণ এতদ্বেশীয় দলাদলির বিচার। এই জন্ম এক্ষণকার ভদ্রমগুলী দলাদলির বিচারকে অত্যন্থ গুণা করিয়া থাকেন। কিন্তু ইংরাজি দলাদলির বিলক্ষণ গৌরব দেখিতে পাওয়া যায়। ইংরাজ্কেরা দলাদলির স্থলে কেইই আপন মত প্রকাশ করিতে আশঙ্কা করেন না। আমরা গুরুজন, সাহেব, কি স্বজাতীয় উচ্চপদারচ ব্যক্তিকে সমীহা করিয়া থাকি। এই জন্ম তাহাদিগের বিরুদ্ধে সকল বক্তব্য কথা প্রকাশ করিতে পারি না। ইহার এই কারণ অন্থমান হয় যে, উভর পক্ষের মধ্যেই এই রূপে সংস্কার আচে যে মতভেদ প্রকাশ করিলে শক্রতাচরণ করা হইবেক। ফলতঃ ইহাকে ভীক্রতার লক্ষণ মনে করা অস্থায়!

সম্প্রতি বাঙ্গালিরা ইংরাজ্বদিগের অমুকরণ পূর্বক যে সকল সভা করিয়া থাকেন, তাহাতে আমাদিগের স্বভাবসিদ্ধদোষ বিলক্ষণ প্রতীয়মান হয়। সভাতে বিভিন্ন মত হইলেই যাঁহারা হীনবল, তাঁহারা কোন কথা না বলিয়া কিছু কালের মধ্যে সভ্যশ্রেণী হইতে অবসর গ্রাহণ করেন। এতকাল এক বাক্যে শাস্ত্র পালন করাতে আমরা কখনই মতভেদ জানিতাম না। এক্ষণ অনেক স্থলে বর্ত্তমান অবস্থাগুণে নানাপ্রকার মতভেদ হইয়া উঠিয়াছে; স্বতরাং এতাদৃশ স্থলে কি কর্ত্তব্য, তাহাও শিখিতে পারি নাই। কলিকাতা অঞ্চলে ইংরাজ্ব সংসর্গের আধিক্য বশতঃ মতামত বিষয়ে লোকের স্বতন্ত্রতা

পূর্ব্বপ্রদেশ অপেক্ষা অধিকতর প্রবল হইয়াছে। কিন্তু দলবদ্ধ করিলে যে বল হয়, তাহাতে পূর্ব্বদেশবাসিরা অপেক্ষাকৃত শ্রেষ্ঠ।

যাহাদিগের উদ্দেশ্য এক নহে, তাহারা কখনই একত্রে কার্য্য করিতে পারে না। অতএব সভাস্থাপন বা দলবাঁধিবার অগ্রে তাহার প্রকৃত উদ্দেশ্য স্থির করা কর্ত্তর্য। এবং তাহাতে প্রবেশ করিবার পূর্ব্বে আপনাপন মনোগত অভিপ্রায় গুলিও বুঝিয়া দেখা আবশ্যক। উদ্দেশ্য বিষয়ে এক্য হইতে না পারিলে, সভার দ্বারা কোন কার্য্যসিদ্ধি হইতে পারে না। উদ্দেশ্য সম্বদ্ধে মনের গোলযোগ না থাকিলে তাহার সাধনোপায় লইয়া বড় একটা মতভেদ হয় না। উপায় স্থির করিবার সময় স্বস্বভাবান্ত্বর্ত্তিতা কথঞ্চিৎ দমন করিবার আবশ্যকতা হইয়া থাকে। বাঙ্গালিদিগের প্রকৃতি এই যে, প্রবল কারণ উপস্থিত না হইলে আপন মত রক্ষা করিবার জন্য আগ্রহ জন্মে না—কিন্তু জন্মিলে তাহাকে শাসন করিয়া রাখিতে পারে না।

এতদ্বিয়ে ইউরোপের যুদ্ধ ব্যবসায়িদিগের এক মহৎগুণ আছে। যুদ্ধের সময় বিপদ উপস্থিত হইলে প্রধান সৈনিক কর্মচারিরা সমবেত হইয়া পরামর্শ করেন। তৎকালে নানা প্রকার বিরুদ্ধেমতই প্রকাশ হয়, কিন্তু পরিণামে যে মত স্থির হইয়া যায়, বিরুদ্ধ মতাবলম্বিরাও তাহা স্বকীয় বলিয়া গণ্য করেন এবং একান্তিকচিত্তে তাহার সম্পাদন করেন। এরপ স্থলে বাঙ্গালিরা কেহ বা প্রথমতঃ "দাদার মতে" সম্মত হইয়া পরে কার্য্য সম্পাদন কালে গুপু ভাবে তাহার ব্যাঘাত জন্মান এবং কেহ বা শিথিলচিত্ত হইয়া বেগার দেন। স্বতরাং গামাদিগের কথনই মঙ্গল হয় না।

উদ্দেশ্য স্থির করিবার সময় অথবা উপায় সংক্রান্থ পরামর্শ কালে স্বাতস্ক্র্য ধর্মরক্ষাপূর্বক মুক্তকণ্ঠে স্ব স্ব অভিপ্রায় ব্যক্ত করা কর্ত্তব্য ; কিন্তু উপায় স্থির হইবার পরে কোন কথা বস্তুত অনমুমোদিত হইলেও তদ্রপ জ্ঞান না করিয়া তৎপ্রতি কায়মনোবাক্যে যত্ন করাই উচিত ; তখন আপন মতের প্রতি আগ্রহ প্রকাশ করিলে কেবল অনর্থের মূল হয়।

আমাদিগের দলাদলির কার্য্যবিধান এই যে, তাবতে এক বাক্য না হইলে কোন কর্ম করা হইবেক না। ইংরাজদিগের দলাদলিতে অধি-কাংশের মত তাবতের মাশ্য। মিল ইংরাজি নিয়মের এক দোষ দেখা-ইয়াছেন যে, এতদ্বারা অধিকাংশ সংখ্যার অসঙ্গত প্রাধাস্য হইয়া উঠে। আমাদিগের নিয়মে তাহা হইতে পারে না বটে, কিন্তু কার্য্য চালান ছর্ঘট হয়। অথবা পদে পদে দল ভাঙ্গিয়া সকলেই হীনবল হুইয়া যায়।

লিখিত বিচার। ইহার গুণ এই যে, অনেক লোকের সহিত একবারে বিচার করা যায়, বক্তব্য কথাগুলি মনে করিবার অনেক সময় পাওয়া যায় এবং গুরুতর বিরোধ জন্মে না। দোষ এই যে, মনের ভাব গোপন করিবার অনেক সুযোগ হয়, স্কুতরাং ফাঁকির সমূহ প্রাত্মভাব ঘটে। এবং পরস্পারের মুখ দেখিলে যেমন পরিষ্কার রূপে অভিপ্রায় গুলি বুঝা যায়, লিপিতে তাহা হইতে পারে না। ফলতঃ যে সকল বিষয়ে রাজ্যের সমস্ত লোকের অভিলাষ জানা আবশ্যক, তাহাতে লিপি ভিন্ন উপায়ান্তর নাই। সুদ্রাযন্ত্র না থাকিলে লিখিত বিচার চলিতে পারে না, এবং লোকের পাঠানুরাগ না থাকিলে মুদ্রাযম্বের দ্বারা বিশেষ ফল দর্শে না। আমাদিগের দেশে এখনও মুদ্রা-যন্ত্রের সম্যক উন্নতি হয় নাই। কেছ একখানি বহি লিখিলে সঙ্গতি অভাবে তাহা ছাপান হয় না। ইউরোপ অঞ্চলেও পূর্ব্বে এ রূপ হইত। না জানি, কতই কাব্য কবির দারিদ্র্য বশত কীট পতঙ্গের গ্রাসে পতিত হইয়াছে! ধনবান ব্যক্তিরা যশঃ লাভের জন্ম অর্থ ব্যয় করিতে পারেন এবং করিয়াও থাকেন। যদি দরিদ্র লেখকদিগের গ্রন্থ ছাপাইয়া তাঁহার। প্রতিষ্ঠা প্রাপ্ত হয়েন, তাহা হইলে বোধ হয়, কাল সহকারে এ দেশেও মুদ্রাযম্বের দ্বারা বাদান্ত্রবাদ চলিতে পারিবেক। ফলতঃ ইংরাজেরা এই রূপ যশকে সামান্ত জ্ঞান করেন বলিয়া আমাদিগেরও সেইরূপ করা কর্ত্তব্য নতে।

অনস্থর মিল বলিয়াছেন যে, লোককে কেবল মত প্রকাশের স্বাধীনতা দিলেই হয় না—তদমুসারে কার্য্য করিতে দেওয়াও অত্যাবশ্যক। যেখানে অন্মের ক্ষতি হইতে পারে, এরূপ স্থলে কার্য্য বা মত প্রকাশ উভয়ই নিবারণ করা উচিত। কিন্তু যাহাতে কেবল কর্ত্তা বা মত প্রকাশকের নিজেরই ক্ষতি বৃদ্ধি হয়, তাহাতে এরূপ করা অত্যায়।

সকল লোকের অভিক্রচি সমান নহে, একটা কার্য্য কাহারও মনে ভাল এবং কোন ব্যক্তির মনে মন্দ, ছুই প্রকার বোধ হইতে পারে। হয় ত, উভয়ের মধ্যে এক জন একটা দোষ এবং অপর ব্যক্তি প্রস্তাবিত বিষয়ের একটা গুণ দেখিতে পান নাই। যদি সকল দোষ গুণ প্রকাশ হইবার পরে উভয়ে একমতাবলম্বী হয়েন, তাহাতে ক্ষতি নাই; কিন্তু এক জন যে আপন বৃদ্ধি বিবেচনায় জলাঞ্জলি দিয়া পরের মত গ্রহণ করিবেন, ইহা কদাচ বাঞ্জনীয় নহে।

কার্য্য বিষয়েও ঠিক এই রূপ। কেহ এক প্রকার, কেহ অস্থ প্রকার স্থবাসনা করে। না ঠেকিলে কেহই আপনার দোষ গুণ বৃঝিতে পারে না। মমুদ্য প্রকৃতির কিছুই ধ্বংস করা কর্ত্তব্য নহে, কোন্ প্রকৃতির লোকের দ্বারা পৃথিবীর কি মঙ্গল হইতে পারে, কি প্রকার আচরণ করিলে লোকের স্থখ বৃদ্ধি হইবেক, তাহা কেইই বলিতে পারে না অতএব কাহারও ক্ষতি না হইলে কোন ব্যক্তির আচরণ গঠিত অথবা তাহার প্রকৃতি মন্দ বলিয়া, তাহার ইচ্ছারোধ করা কর্ত্রবা নহে।

এতিদ্বিয়ে ইংরাজনিগের অনেক দোষ দেখিতে পাওয়। যায়। ইংলণ্ড আমেরিকা এত যে সভ্য, কিন্তু তথায় যদি এক জন মুসলমান কোন রাস্তাতে দাড়াইয়া খ্রীপ্টিয়মতের কুৎসা করেন এবং তাবং লোককে মহম্মদের অন্ধুপামী হইতে বলেন, তবে তাহার বস্ত্রাদি দূরে থাকুক, হস্তপদাদি অক্ষতভাবে প্রত্যানয়ন করা ছন্কর হয়। এতদ্দেশে ইংরাজদিগের আধিপতাের পূর্বেও খ্রীষ্ট্রধর্ম প্রচারকেরা আসিয়াছিলেন; কিন্তু তাঁহাদিগের প্রতি কোন অত্যাচারের কথা শুনা যায় নাই। আমরা শুনিয়াছি যে এক বার বৈশাথ জ্যৈষ্ঠ মাসে এথানকার একজন সাহেব কোট পেণ্টলুনের পরিবর্তে ধৃতি চাদর পরিধান করিয়া কাছারি করিতে ইচ্ছা করিয়াছিলেন। কিন্তু সহসা এত দূর সাহস না করিয়া তাহার উপরিস্থ সাহেবকে গোপনে জিজ্ঞাসা করিলেন যে, এমত করিলে দোয আছে কি দু তিনি বলিলেন, "দোয আর কি, তবে ভোমাকে লাট সাহেব পদচ্যুত করিবেন, কি পাগলা গারদে পাঠাইবেন, আমি তাহাই ভাবিতেছি।"

সেচ্ছাচারমতে কার্য্য করিবার প্রসঙ্গে মিল বলিয়াছেন যে, ইহাতে কিঞ্চিৎ স্থাপেৎপত্তি হইয়া থাকে, অতএব যদি কাহারও ক্ষতি না হয়, তবে লোকে কেনই সেই সুথে বঞ্চিত হইবেক ? বেকন্ বলিয়াছেন যে, কোন স্ত্রীলোক আত্মীয় স্বজনের পরামর্শ অবহেলা পূর্ব্বক বিবাহ করিলে কদাচ ছর ত কি হাপুরুষ পতির নিন্দা করে না। কথাটী মিথ্যা নয়। অতএব যদি এমনই মন্ত্রপ্তের প্রকৃতি, তবে লোককে কেবল পরামর্শ দিয়া ক্ষান্ত থাকাই কর্ত্ব্য। অজ্ঞান ব্যক্তিকে উপদেশ দেওয়া আবশ্যক; কিন্তু যে স্থলে কোন ব্যক্তি উপদেশ অগ্রাহ্য করিয়া কার্য্য করে, সেখানে এই বিবেচনা

করিতে হইবেক যে, উপেদেশ-পাত্র উপদেশক অপেক্ষা দূরদর্শী, অথবা নিতান্ত অদূরদর্শী। দূরদর্শী হইলে কোন কথাই নাই। কিন্তু অদূরদর্শী ব্যক্তি প্রত্যক্ষ না দেখিলে জ্ঞান লাভ করিতে পারে না। জ্ঞানের অভাব থাকিলে পরের সাহায্যে কত দিন চলে ? স্কুতরাং বল পূর্বেক মন্থ্যের ত্রভিলাষ ক্ষান্ত রাথা অসম্ভব। যে জন পরামর্শ বুঝে না, তাহাকে স্বেচ্ছাচারী হইতে দেওয়াই ভাল। কারণ স্বকার্য্যের ফল প্রত্যক্ষ করিলে, পরিণামে তাহার জ্ঞান জ্মিবে।

অনন্তর মিল ইউরোপীয় পুরাবৃত্তের উদাহরণ দিয়া অকারণ আত্মস্ংযমের দোষ দেখাইয়াছেন।

এতদেশেও কেহ কেহ এমত বিবেচনা করেন যে, আত্মসংযমই জীবনের সার কর্ম। আমার অম্ম ভাল লাগে, তবে অ্যার অধীন থাকা ভাল নহে; পীড়াদায়ক না হইলেও আমার অম্মত্যাগ কর্ত্তব্য।— কেহ বলেন, গুরুসেবার গ্রায় ধর্মা নাই; গুরু যাহা বলেন, তাহাতে দিধা করা অকর্ত্তব্য। যদি কেহ গুরু অনুরোধে অধর্মাচরণ করিতে অসম্মত হয়েন, তবে এরপ লোকের নিকট তাহার অপ্যশের সীমা থাকে না।—কত সময়ে আত্মীয় অন্তরঙ্গের অনুরোধ গ্রায়বিরুদ্ধ হইলেও তাহাদিগকে স্পষ্ট বাক্যে "না" বলা অসাধ্য হইয়া উঠে। অনুরোধের স্থলে "আমার ক্ষতি হইবেক," একথা বলিলেও অব্যাহতি পাওয়া যায়—কিন্তু "অনভিপ্রেত" বলিলে আর রক্ষা থাকে না। যদি বাঙ্গালিরা কেবল কুপ্রবৃত্তি গুলি এইরূপে দমন করিতে পারিতেন, তবে স্বস্বভাবানুবর্ত্তিতাগুণের অভাব জন্ম তাদৃশ তুঃখ থাকিত না। কিন্তু ভাল মন্দ কোন ইচ্ছাই আমরা সম্পন্ন করিতে পারি না। কত অসংগ্রাষ্ট্রনক বস্তু মন্দ হইলেও আমরা তাহা সহা করি। এই জন্ম রাজদারেও আমরা হতাদর হইয়াছি।

ফলতঃ মিলের মতে মন্তুয়ের মনোবৃত্তি গুলি স্বপ্নবৎ অসার নহে; তৎসমুদায়ের পরিবর্দ্ধন ও উন্নতি সাধন করিলে মঙ্গলালয় পরমেশ্বরের মনে অসম্ভোষ না জন্মিয়া বরং গ্রীতিরই উদয় হইতে পারে।

মোক্ষ লাভের জন্ম অসৎ কামনা ত্যাগ করা কর্ত্তব্য, ইহাই বলিতে পারা যায়। যে ব্যক্তি অসতের সঙ্গে সৎপ্রবৃত্তি গুলিকেও নির্বাণ করেন, তাঁহার প্রশংসা করা যায় না। হিন্দুশাস্ত্রে মায়াজালের অনেক নিন্দা আছে, কিন্তু সংসারের তাবৎ বস্তুকে মায়াচ্ছন্ন জ্ঞান করিলে মুক্তিলাভে- চ্ছাকেও শ্রম বলিতে হয়। তুমি যদি শাস্ত্রাধ্যয়ন ও রিপু সংযম করিয়া পরিশেষে পরোপকার ধর্মও পরিত্যাগ কর, তোমাতে আর থাকিবে কি ? তুমি মৃক্তিলাভ করিবে, তোমার পুনর্জন্ম হইবেক না। হে পরমহংস, যদি ইহা সত্যও হয়, তথাপি তুমি নিতান্ত স্বার্থপর। তোমার সঙ্গে আমাদিগের কোন সম্পর্কই নাই। তুমি মহাপুরুষ; কিন্তু আমাদিগের পক্ষে তোমার জীবন মৃত্যু তুই তুল্য। আমরা তুর্বহ জীবনভারে ক্লান্ত হইতেছি, কিন্তু তোমাকে প্রতিকারের উপায় জিজ্ঞাসা করিলে তুমি বাঙ্নিম্পত্তি কর না। তোমার অনুগামী হওয়া সামান্ত ব্যক্তির সাধ্যাতীত। এবং আমি যদি ইহাতে কৃতকার্য্য হইতেও পারি, তবে কেবল আমিই তোমার ন্যায় বেদনা শুন্য হইব; কিন্তু আমার পীড়িত প্রাত্বর্গের কি হইবে হে পরমহংস, তুমি ও তোমার উপদেশক উভয়েই গতি নিষ্ঠুর!

হিন্দুধর্মের মর্মা বুঝা ভার। যে ধর্মে একটা পিপীলিকাকে দয়া করিতে উপদেশ দেয়, তাহাতেই বলে যে তোমার স্ত্রীপুত্র কেহই নহে; ইহাদিগের মঙ্গলের জ্বন্য উৎকৃষ্টিত হইও না। কিন্তু যদি অক্রবাণ সন্থানগণকে প্রতিপালন করা কর্ত্তব্য হয়, অবলা স্ত্রীভগিনীকে আক্রয় দেওয়া মন্তুম্বরে লক্ষণ হয় এবং বৃদ্ধ পিতামাতার সেবা করা মানবজাতির গৌরবের স্থল হয়, তবে আত্মাকে সর্বত্যাগী করা কদাচ কর্ত্তব্য নহে। আত্মাতে পদার্থ রাখিতে হইলে আত্ম-প্রকৃতির পরিশীলন করা অত্যাবশ্যক। এবং যাহাতে সংসারের মঙ্গল হয়, সর্ববদা সেই চিন্তাতে ময় থাকা কর্ত্তব্য। ভূমগুল মানবজাতির আবাস। যেমন গৃহসংস্কার না করিলে লোক বাস করিতে পারে না, সেইরূপ মন্ত্র্যুজ্ঞাতির মঙ্গলার্থ পার্থিব বিষয়ে মনোনিবেশ করা অত্যাবশ্যক। উহা পরিত্যাগ করিলে ধর্ম শাস্ত্রের প্রয়োজন থাকে না। অতএব বিশিষ্ট কারণ বিনা আত্মসংযম করিলে, কোন পুণ্য হয় না।

প্রাপ্তক্ত বিষয়ে মিলের পরামর্শ এই যে, সকলকে স্ব২ মত প্রকাশ করিতে এবং তদনুষায়ী কার্য্য করিতে দেওয়া উচিত। এতদ্বারা তাবৎ লোকের জীবন সার্থক হইবেক।

অনন্তৰ এই আপত্তি হইতে পারে যে, এই প্রকার স্বেচ্ছাচারের সীমা কোথায় গ মিল্ ইহার প্রতি উত্তর এইভাবে দিয়াছেন।

লোকালয়ে থাকিলে সকলেই পরস্পরের নিকট অনেক উপকার পাইয়া থাকেন। পৃথিবীতে জীবিকা নির্ব্বাহের তাবৎ পদার্থ বিনিময়ের দ্বারাই

সংগৃহীত হইয়া থাকে বটে ; কিন্তু মূল্য ও পণ্য জব্যের মধ্যে অনেক প্রভেদ। যে দ্রব্য হইতে মনুয়ের যত পরিমাণে স্থুখোৎপত্তি হয়, তাহাই ঐ দ্রব্যের উপযুক্ত মূল্য। টাকা যে কখনই ধান্তের তুল্য মূল্য হইতে পারে না, তাহা কেবল ছর্ভিক্ষের সময়েই জানা যায়। যে মহর্ষি লোকালয় ভ্যাগ করিয়া একাকী গিরিগছবরে ফলমূলাহার করিয়া প্রাণধারণ করেন, তিনিও মমুষ্য জ্ঞাতির নিকট অঋণী হইতে পারেন না। যতদিন দেহ মধ্যে অন্তরেন্দ্রিয় ধারণ করিবেন এবং চিস্তা কালীন ভাষা প্রয়োগ করিবেন, ততদিন তাঁহাকে অস্তৃতঃ ভাষাপ্রণেতা পূর্ব্বপুরুষগণের নিকট কৃতজ্ঞতা পাশে আবদ্ধ থাকিতে হইবেক। শুকদেব গোস্বামী পৃথিবীর কিছুই জানিতেন না, কিন্তু পৈতৃক ভাষা পাইলেন কোথায় ? ভাষা এক জনের সৃষ্টি নহে, এবং পুরুষামুক্রমে সঙ্গীব না রাখিলে কেহই তাহা অভ্যাস করিতে পারেন না। অভএব যাঁহারা ভাষার সম্ভন, প্রতিপালন এবং উন্নতি সাধন করেন, তাঁহারা সকলেই জনসমাজ্বের শ্লণদাতা। যাঁহারা সমাজে থাকেন, তাঁহারা সকলেই এইরূপ বস্তুতর ঋণ গ্রহণে বাধ্য হয়েন। সেই ঋণ পরিশোধ জক্ম তাবতের সমাজ রক্ষার চেষ্টা করা কর্ত্তব্য। এবং সমাজ্ব রক্ষার্থ যে সকল ক্ষতি স্বীকার করা আবশ্যক, তাবৎ লোকেই তাহা সহ্য করিতে বাধ্য আছেন।

এইজন্য মিল বলেন যে, যাহাতে অন্য কাহার সুখের ব্যাঘাত হয়, অথবা সমাজস্থ অধিকাংশ লোকের অসুখ জ্বান্ম, অথবা যেখানে প্রত্যেকের কিছু কিছু কষ্ট বা ক্ষতি সহা না করিলে সমাজ্ঞ রক্ষা হয় না, এরূপ স্থলে স্বেচ্ছাচার এবং স্বস্থভাবান্ত্রবর্ত্তিতা নিবারণ জ্বন্য বলপ্রয়োগ করা অন্যায় নহে।

মনে কর, যেন শক্রজাতির হস্ত হইতে স্বদেশ রক্ষার্থ কোন রাজ্যে বিংশতি বৎসর হইতে চল্লিশ বৎসর বয়স্ক তাবৎ অরোগী পুরুষের অস্ত্রধারণ করা আবশ্যক হইয়াছে—এমত স্থলে প্রাণের আশহা কিম্বা পতিপুত্রের প্রতি স্নেহ বিষয়ে কোন ব্যক্তির স্বাতন্ত্র্য মান্ত করা শুভজনক হইতে পারে না।

সর্ব্ব সাধারণ কর্তৃক ব্যক্তি বিশেষের স্বেচ্ছাচার প্রতিষেধ বিষয়ে মিল তিনটী স্থল দর্শাইয়াছেন—

১। যেখানে একজ্বনের কার্য্যের দ্বারা অন্য এক কি অধিক লোকের ক্ষতি হয়।

এরপ স্থলে মিলের মতে দণ্ডপ্রয়োগ নিষিদ্ধ নহে।

২। যেখানে এক জনের কার্য্য এ**রপে হয় যে, তাহা দৃষ্টি** করিলে অফোর মনে বিরক্তি, ঘুণা অথবা দয়াবশতঃ ত**ন্নিবারণ ইচ্ছা** উপস্থিত হয়।

এরপ <del>স্থানে</del> সকলেই স্বেচ্ছামতে তাহার সংসর্গ ত্যাগ করিতে পারেন এবং তদর্থে অন্যকে অন্যুরোধও করিতে পারেন অথবা দয়া করিয়া তাহাকে সংপ্রামর্শ দিতেও পারেন; কিন্তু যদ্বারা তাহার গ্রাসাচ্ছাদন অথবা বস-বাসের ব্যাঘাত জন্মিতে পারে, এরপ কোন কার্য্য করা কর্ত্তব্য নহে।

৩। যেখানে কোন রূপ কার্য্যের সম্ভাবিত ফল, অপর ব্যক্তির পক্ষে অনর্থকর বলিয়া আশক্ষার বিষয় হয়।

এরপ স্থলে সেই সম্ভাবিত গ্র্ঘটনা উপস্থিত হইলে পর তাহারই হেতৃ বলিয়া সেই ব্যক্তির যথাযোগ্য দণ্ডবিধান হইতে পারে। নতুবা অশ্ব কোন কার্যাকে সেই ঘটনার মূল অনুমান পূর্ব্বক এ কার্যাকে মুখ্য দোষ গণ্য করা এবং তক্ত্রন্থ সেই ব্যক্তিকে নিগ্রহ করা কর্ত্তবা নহে। এরূপ ঘটনা উপস্থিত হইবার পূর্ব্বে তাহা অনিশ্চিত বলিয়াই গণ্য হইতে পারে।

এতৎ প্রসঙ্গে মিল জনসমাজের একটা দোষ দেখাইয়াছেন। তিনি বলেন যে, যে কোন অপরাধীই হউক, সে তরুণবয়সে অবশ্যই সর্বতোভাবে সমাজের কর্নুত্বাধীন থাকে। তখন অস্থান্য লোকের ষেচ্ছামত তাহার চরিত্র সংস্কারের চেষ্টা করা হয়: সেই চেষ্টা বিফল না হইলে সেই ব্যক্তি কখনই সমাজ বহিভূত আচরণ করে না। অতএব যদি সম্ভাবিত ফলের জন্ম কোন প্রকার আচরণ দূষণীয় হয়, তবে সেই সমাজনিন্দিত আচরণের জন্ম অপরাধীর চরিত্র সংস্কারকেরাও দোষী।

সমাজ আত্মরকার জন্য অপরাধী ব্যক্তির দণ্ড করিয়া থাকেন। বৈরনির্যাতন করা দণ্ডবিদির উদ্দেশ্য নতে; অতএব যাবৎ ক্ষতি দৃষ্ট না হয়,
তাবৎ কাহারও প্রতি দণ্ডবিধান করা অস্থায়। কারণ ভাবী ক্ষতির বিষয়
মন্ত্রপ্রের অন্থান নিতার অনিশ্চিত। তুমি বল যে, কন্থাকালে বিবাহ না
দিলে ব্যভিচার দোষ ঘটিবেক; আমি বলি যে, তাহা নহে, বরং অপ্রাপ্তবয়সে পত্তীস্থপদ পাওয়াতে নানাপ্রকার অনর্থ ঘটিতেছে এবং কুলোকের
শঠতা না বুঝিতে পারিয়া সহসা কুপথগামিনী হইতেছে। অতএব ইহার
মীমাংসার উপায় কি ? প্রত্যক্ষ ফল ? ফলের দ্বারা যখন কারণের
শুণাগুণ নিরাকৃত হইবেক, তখন তোমাতে আমাতে মতভেদ থাকিবে না।

কিন্তু আপাততঃ বলপ্রয়োগ করিলে উভয় দিকেই দোষ। যদি আমি তোমার প্রতি এই জ্বোর করি যে, যৌবনের পূর্ব্বে তোমার কন্সার বিবাহ দিতে পারিবে না—তবে কন্সা কালে বিবাহ দিবার ফল প্রত্যক্ষ হইবেক না। আবার তোমার মতামুসারে কার্য্য হওয়াতে স্ত্রীজাতি চিরকাল অক্রবাণ শিশুর স্থায় থাকিতেছে, তাহাদিগের বৃদ্ধি পরিণত হইলে সমাজ্বের কি কি মঙ্গল হইতে পারে, তাহা কেহই বলিতে পারেন না। স্থতরাং এরপস্থলে কোন প্রকার দগুবিধি না থাকাই ভাল। কিন্তু যাবং এক পক্ষের ভ্রম দূরীকৃত না হইবেক, তাবং পরস্পরের দোষানুসন্ধানে নিযুক্ত থাকিতে হইবেক।

পরিণামে একটা কথা বলা আবশ্যক যে, মিল স্বস্থভাবানুবর্ত্তিত। বিষয়ে যে কোন বিধানের উল্লেখ করিয়াছেন, তাহা কেবল সভ্যতম জাতিগণেরই উপযোগী, এই কথা বলিয়াছেন। আমরা সেই শ্রেণীর মধ্যে গণা কি না, তদিষয়ে অনেক মতভেদ হইতে পারে। আর মিলের মতই যে সর্কবাদী সম্মত, একথাও বলা যায় না; অন্য কি, লেখক নিজেই এই প্রবন্ধের সকল কথা আন্থরিক অবলম্বন করেন না। কিন্তু মিল অতি প্রধান ব্যক্তি, তাঁহার মত সর্কবাধারণের গোচর হইলে কোন প্রকার অমঙ্গল হইবার সম্ভাবনা নাই। তিনি যে ভাবে এই বিষয়ের অনুধাবন করিয়াছেন, সেই ভাবেই এই প্রবন্ধ লিখিত হইয়াছে।



### সদপ্তশ পরিচ্ছেদ

যোগ্যং যোগ্যেন যোজ্ঞরেৎ

বিদাসী বৈশ্বনী উপবনগৃতে আসিয়া হঠাৎ দেবেন্দ্রবাবু হইয়া বসিল। পাশে এক দিগে আলবোলা। বিচিত্র রৌপ্য শৃষ্থলদলমালাময়ী, কলকল কল্লোলনিনাদিনী, আলবোলা স্বন্দরী দীর্ঘওষ্ঠ চুম্বনার্থ বাড়াইয়া দিলেন—মাথার উপর সোহাগের আগুন জ্বলিয়া উঠিল। আর এক দিগে ক্ষটিক পাত্রে, হেমাক্সী এক্শাকুমারী টল টল করিতে লাগিলেন। সম্মুখে, ভোক্তার ভোজনপাত্রের নিকট উপবিষ্ট গৃহমার্জ্জারের মত, এক জন চাটুকার প্রসাদাকাজ্জায় নাক বাড়াইয়া বসিলেন। হক্কা বলিতেছে, "দেখ! দেখ! মুখ বাড়াইয়া আছি! ছি! ছি! মুখ বাড়াইয়া আছি!" এক্শাকুমারী বলিতেছে, "আগে আমায় আদর কর! দেখ, আমি কেমন রাক্ষা! ছি! ছি! আগে আমায় খাও!" প্রসাদাকাজ্জির নাক বলিতেছে, "আমি যার, তাকে একট দিও।"

দেবেন্দ্র সকলের মন রাখিলেন। আলবোলার মুখচুম্বন করিলেন—তাহার প্রেম ধুঁয়াইয়া উঠিতে লাগিল। এক্শানন্দিনীকে উদরস্থ করিলেন, সে ক্রেমে মাথায় উঠিতে লাগিল। গৃহমার্জার মহাশয়ের নাককে পরিতৃষ্ট করিলেন—নাক ছই চারি গেলাসের পর ডাকিতে আরম্ভ করিল। ভৃত্যেরা নাসিকাধিকা-রিকে "গুরু মহাশয়২" করিয়া স্থানাস্তরে রাখিয়া আসিল।

তখন স্থরেন্দ্র আসিয়া দেবেন্দ্রের কাছে বসিলেন, এবং ভাঁহার শারীরিক কুশলাদি জিজ্ঞাসাত্র পর বলিলেন, "আবার আজি তুমি কোথায় গিয়াছিলে ?" দে। ইহারই মধ্যে তোমার কানে গিয়েছে ?

স্থ। এই তোমার আর একটি ভ্রম। তুমি মনে কর, সব তুমি লুকিয়ে কর—কেহ জানিতে পারে না, কিন্তু পাড়ায়২ ঢাক বাজে।

দে। দোহাই ধর্ম ! আমি কাহাকেও লুকাতে চাহি না—কোন্ শালাকে লুকাব ?

সু। সেও একটা বাহাত্বরি মনে করিও না। তোমার যদি একটু লড্জা থাকিত, তাহা হইলে আমাদেরও একটু ভরদা থাকিত। লড্জা থাকিলে আর তুমি বৈঞ্চবী সেজে গ্রামে২ চলাতে যাও ?

দে। কিন্তু কেমন রসের বৈষ্ণবী, দাদা! রসকলিটি দেখে, ঘুরে পড়োনি ভ ং

স্থ। আমি সে পোড়ার মুখ দেখি নাই, দেখিলে ছুই চাবুকে বৈষ্ণবীর বৈষ্ণবীযাত্রা ঘুচিয়ে দিতাম।

পরে দেবেন্দ্রের হস্ত হইতে মগুপাত্র কাড়িয়া লইয়া বলিতে লাগিলেন, "এখন একটু বন্ধ করিয়া, জ্ঞান থাকিতে থাকিতে হুটো কথা শুন। তার পর গিলো।"

দে। বল, দাদা! আজ্ঞ যে বড় চটা চটা দেখি—হৈমবতীর বাতাস গায়ে লেগেছে না কি ?

স্থরেন্দ্র ছর্ম্মুখের কথায় কর্ণপাত না করিয়া বলিলেন, ''বৈষ্ণবী সেজেছিলে কার সর্বানাশ করবার জন্ম দু''

দে। তা কি জ্ঞান না ? মনে নাই, তারা মাষ্টারের বিয়ে হয়েছিল এক দেবকস্থার সঙ্গে ; সেই দেবকন্থা এখন বিধবা হয়ে ও গাঁয়ের দত্তবাড়ী রেশ্বৈ থায়। তাই তাকে দেখুতে গিয়াছিলাম।

স্থ। কেন, এত হুর ত্তিতেও তৃপ্তি জন্মাল না যে, সে অনাথা বালিকাকে অধংপাতে দিতে হবে! দেখ, দেবেন্দ্র, তুমি এত পাপিষ্ঠ, এত বড় নৃশংস, এমন অভ্যাচারী, যে বোধ হয়, আর আমরা তোমার সহবাস করিতে পারি না।

স্থুরেন্দ্র এরপ দাত্য সহকারে এই কথা বলিলেন, যে দেবেন্দ্র নিস্তব্ধ ইইলেন। পরে গাম্ভীর্য্য সহকারে কহিলেন ;—

"তুমি আমার উপর রাগ করিও না। আমার চিত্ত আমার বশ নছে। আমি সকল ত্যাগ করিতে পারি, এই স্ত্রীলোকের আশা ত্যাগ করিতে পারি না। যে দিন প্রথম তাহাকে তারাচরণের গৃহে দেখিয়াছি, সেই দিন অবিধি
আমি তাহার সৌন্দর্য্যে অভিভূত হইয়া আছি। আমার চক্ষে এত সৌন্দর্য্য
. আর কোথাও নাই। জ্বরে যেমন তৃষ্ণায় রোগিকে দাহ করে, সেই অবিধি
উহার জন্ম লালসা আমাকে সেইরপ দাহ করিতেছে। সেই অবিধি আমি
উহাকে দেখিবার জন্ম কত কৌশল করিতেছি, তাহা বলিতে পারি না।
এ পর্য্যন্ত পারি নাই—শেষে এই বৈষ্ণবী সজ্জায় সফল হইয়াছি। তোমার
কোন আশক্ষা নাই—সে স্ত্রীলোক অত্যন্ত সাধবী।"

স্থ। তবে যাও কেন গ

দে। কেবল তাহাকে দেখিবার জন্ম। তাহাকে দেখিয়া, তাহার সঙ্গেকথা কহিয়া, তাহাকে গান শুনাইয়া আমার যে কি পর্য্যন্ত তৃপ্তি হয়, তাহা বলিতে পারি না।

স্ত। তোমাকে আমি সত্য বলিতেছি—উপহাস করিতেছি না। তুমি যদি এই তুপ্প্রবৃত্তি ত্যাগ না করিবে—তুমি যদি সে পথে আর যাইবে—তবে আমার সঙ্গে তোমার আলাপ এই পর্য্যন্ত বন্ধ। আমিও তোমার শক্ত হুইব।

দে। তুমি আমার একমাত্র স্থন্তদ্। আমি অর্দ্ধেক বিষয় ছাড়িতে পারি, তবু তোমাকে ছাড়িতে পারি না। কিন্তু তোমাকেও যদি ছাড়িতে হয়, সেও স্বীকার, তবু আমি কুন্দনন্দিনীকে দেখিবার আশা ছাড়িতে পারিব না।

স্ত। তবে তাহাই হউক। তোমার সঙ্গে আমার এই পর্যান্ত সাক্ষাৎ।
এই বলিয়া স্তরেন্দ্র ছঃখিতচিত্তে উঠিয়া গেলেন। দেবেন্দ্র, একমাত্র
বন্ধুবিচ্ছেদে অত্যক্ত ক্ষুণ্ণ হইয়া, কিয়ৎকাল বিমর্ঘ ভাবে বসিয়া রহিলেন।
শেষ, ভাবিয়া চিন্তিয়া বলিলেন, "দূর হউক! এ সংসারে কে কার! আমিই
আমার!" এই বলিয়া পাত্র পূর্ণ করিয়া, ব্রাণ্ডি পান করিলেন। তাহার
বশে আশু চিত্তপ্রফুল্লতা জন্মিল। তখন দেবেন্দ্র, শুইয়া পড়িয়া, চক্ষু মুদিয়া
গান ধরিলেন।

আমার নাম হীরে মালিনী।
আমি থাকি রাধার কুঞ্জে, কুজ আমার ননদিনী।
রাবণ বলে চন্দ্রবালি,
ভূমি আমার কমল কলি,
ভূমে কীচক মেরে ক্লফ্ল,
উদ্ধারিল যাজ্ঞসেনী।

আর একজন কোথা হতে গায়িল ;—

আমার নাম হীরা মালিনী।

মাতাল হয়ে বাচাল হলো, দেখিতে নারি আমি ধনী।

দেবেন্দ্র জড়ীভূত কঠে বলিলেন, "বা! তুমি ধনী কে? ভূত না প্রেতিনী ?"

তখন ঠুন! ঠুন! ঝনাং! প্রেতিনী আসিয়া বাবুর কাছে বসিল। প্রেতিনীর ঢাকাই সাড়ী পরা, হাতে বাজু বালা, কালোচুড়ী; গলায় চিক, কণ্ঠমালা; কানে ঝুমকা; কাঁকালে গোট; পায়ে ছয় গাছা মল। গায়ে আতর গোলাবের গন্ধ ভুরভুর করিতেছে। দেবেন্দ্র প্রেতিনীর মুখের কাছে আলো ধরিলেন। চিনিতে পারিলেন না। চুপি চুপি মদের ঝোঁকে বলিলেন, "বাবাঃ, কোন্ গাছে থেকে!" আবার আর এক দিগে আলো ধরিয়া দেখিয়া, সেই রপ স্বরে বলিলেন, "তুমি কাদের পেতনী গা!" শেষে কিছু স্থির করিতে না পারিয়া বলিলেন, "পার্লেম না বাপ! আজ্ব ফিরে গাও, অমাবস্থায় লুচি পাঁটা দিয়ে প্জো দেব—যাও বাপ! আজ্ব একটু কেবল ব্রাণ্ডি থেয়ে যাও," এই বলিয়া মন্তপ আগতা স্থীলোকের মুখের কাছে ব্যাণ্ডির গেলাস ধরিল।

স্ত্রীলোকটা তাহা গ্রহণ না করিয়া নামাইয়া রাখিল, এবং মৃত্হাসি হাসিয়া স্বচ্ছন্দে দেবেন্দ্রকে জিজ্ঞাসা করিল ;—

"ভাল আছ বৈষ্ণবী দিদি ?"

তখন মাতাল বলিল, "বৈষ্ণবী দিদি! ও বাবা! ও গাঁয়ের দন্ত বাড়ীর পেত্নী নাকি ?" এই বলিয়া আবার আলো স্ত্রীলোকের মুখের কাছে লইয়া গেল। এদিক ওদিক চারিদিগে আলোটা ফিরাইয়া ফিরাইয়া গম্ভীরভাবে হীরাকে নিরীক্ষণ করিয়া, শেষ হঠাৎ আলোটা ফেলিয়া দিয়া গান ধরিল,— "তুমি কে বট হে, তোমায় চেন চেন করি—কোথাও দেখেছি হে।"

হীরা কহিল, "আমি হীরা।"

"Hurrah! Three Cheers for গীরা।" বলিয়া মাতাল লাফাইয়া উঠিল। তথন আবার ভূমিষ্ঠ হইয়া হীরাকে প্রণাম করিয়া গ্লাস হত্তে তাগার স্থব করিতে আরম্ভ করিল;—

> ''নমস্তবৈশ্ব নমস্তবৈশ্ব নম: নম:। যা দেবী বটরকেবু ছায়ারূপেণ সংস্থিতা।

নমস্তব্যৈ নমস্তব্যৈ নমস্তব্যৈ নম: নম:

যা দেবী দত্তগৃহেষু হীরারপেণ সংস্থিতা।

নমস্তব্যৈ নমস্তব্যৈ নমস্তব্যৈ নম: নম: ॥

যা দেবী পুকুরঘাটেষু চুপ্ডি হস্তেন সংস্থিতা

নমস্তব্যৈ নমস্তব্য নমস্তব্য নম: নম: ॥

যাদেবী ঘরদারেষু ঝাঁটা হস্তেন সংস্থিতা।

নমস্তব্যে নমস্তব্যে নমস্তব্য নম: নম: ॥

যাদেবী মমগৃহেষু পেজীরপেণ সংস্থিতা।

নমস্তব্য নমস্তব্য নমস্তব্য নম: নম: ॥

তার পর—মালিনী মাসি—কি মনে কোরে ১"

হীরা ইতি পূর্বেই বৈষ্ণবীর সঙ্গে সঙ্গে আসিয়া দিনমানে জানিয়া গিয়াছিল, যে হরিদাসী বৈষ্ণবী ও দেবেন্দ্র বাবু একই ব্যক্তি। কিন্তু কেন দেবেন্দ্র বৈষ্ণবী বেশে দত্তগৃহে যাতায়াত করিতেছে ? এ কথা জানা সহজ নহে। হীরা মনে২ অত্যন্ত ছংসাহসিক সঙ্গল্প করিয়া, এই সময়ে স্বয়ং দেবেন্দ্রের গৃহে আসিল। মনে২ হীরার দৃঢ় প্রতিজ্ঞা ছিল যে, জলে হউক, আগুনে হউক, সে অপরিহীন সতীত্ব ধর্ম রক্ষা করিবে, রাখিয়া উন্মন্ত দেবেন্দ্রের মনের কথা জানিয়া যাইবে। হীরা ভিন্ন এত সাহস আর কাহারও হইত না।

সারা বলিল, "মনে কোরে আর কি দু দত্তের বাড়ী এক ডাকাভে দিনে ডাকাভি করিয়া এসেছে, ভাই ডাকাভ ধর্তে এয়েছি।"

গুনিয়া বাবু গান ধরিলেন।

"আমার আঁটা ঘরে সিঁধ মেরেছে, কোন্ ছাকাতের এ ডাকাতি। যৌবনের জেল খানাতে রাখ্বো তারে দিবা রাতি॥ মন বাক্শ তার লজ্জা তালা, কল কোরে তার ভাঙ্গলে ডালা, লুটে নিলে প্রেমনিধি তার, ভাঙ্গা বাক্শে মেরে নাতি।

ত, ডাকাতি কর্তে গিয়ে থাকি, গিয়েছি বাপ —কিন্তু হীরা মতির জন্মে নয়, কেবল ফুলটা ফলটা থাঁ,জি।"

शैता। कि कृल-कुन्न !

দে। Hurrah! কৃন্দ কলি!—Three Cheers for কৃন্দনন্দিনী! বন্দ্যতে মন্দজাতিকং! কুন্দনন্দি-ন্দি-নী! বলিয়াই গীত।—

क्नकिन यन विन नित्न करत कान ज्याता-

তবে—ঘেঁটু বনের মেঠে। মালিনী মাসি, কি মনে কোরে ?

शै। कुम्मनिमनीत काष्ट्र थिक।

দে। Hurrah! Hurrah! for কুন্দনন্দিনী। বল, বলত, বলত কি বলিয়া পাঠ ্য়েছে ? মনে পড়েছে ? না হবে কেন ? আজ তিন বংসরের পীরিত!

হীরা বিশ্বিত হইল। আরও বিশেষ শুনিবার ইচ্ছায় জিজ্ঞাসা করিল;—

"এত দিনের পীরিত, তাহা জানিতেম না। প্রথম পীরিত হলো কেমন কোরে ?"

দে। আরে, ভারি নাকি শক্ত কথা! তারার সহিত বন্ধুতা থাকাতে তাকে বিলিলাম, বউ দেখা—তা সে বউ দেখালে। সেই অবধি পীরিত। কিস্তু এক গোলাস খাও বাপ, সুধু মুখে আর ভাল লাগে না।

দেবেন্দ্র তথন একপাত্র রাণ্ডি হীরার হাতে দিল। হীরা তাহা হাতে করিয়া আবার নামাইয়া রাখিল। জিজ্ঞাসা করিল, "তার পর।"

দে। তারপর তোমাদের গিন্ধীর জ্বালায় দিন কত দেখা শুনা হয় নাই। তারপর এখন বৈষ্ণবী হয়ে যাতায়াত করিতেছি। ছুঁ,ড়ি বড় ভয় তরাসে; কিছুতে কথা কয় না। তবে আজি যে রকম ফুশ্লে এয়েছি, তাতে ছাড়ায় না—না হবে কেন—আমি দেবেন্দ্র।—অহং দেবেন্দ্র বাবু—হেউ! শিখে হো ছল ভেলা নট নাগর—তারপর মালিনী মাসি? কিবলিয়া পাঠুয়েছে গ ভাল আছ ত, মালিনী মাসি গ প্রাতঃপ্রণাম।

হীরা প্রায়াবরুদ্ধ কণ্ঠ হইতে দেবেন্দ্রের এই সকল কথা বাহির হইতে শুনিয়া হাসিয়া গড়াইয়া পড়িল। পরে হাসি সম্বরণ করিয়া বলিল, "রাত্রি ঢের হইল, এখন প্রণাম হই।" এই বলিয়া হীরা মৃত্ত্হাসি হাসিয়া, দণ্ডবৎ হুইয়া, প্রস্থান করিল। দেবেন্দ্র তখন, ঝিমকিনি মারিয়া গায়িতে লাগিল;—

বয়স তাহার বছর বোল,

দেখ্তে খনতে কালো কোলো,

পিলে অগ্ৰ মাসে মোলো,
আমি তখন খানায় পোড়ে।
যেতেছিল বলদ একটা,
তেঠেলো এক ঘোডায় চোডে।

সে রাত্রে হীরা আর দন্তবাড়ী গেল না, আপন গৃহে গিয়া শয়ন করিয়া রহিল। পরদিন প্রাতে গিয়া সূর্য্যমুখীর নিকট, দেবেন্দ্রের কথিত মত, তাহার সহিত কুন্দনন্দিনীর তিন বৎসর অবধি প্রণয়ের বৃত্তান্ত বিবৃত করিল এবং ইহাও প্রতিপন্ন করিল, যে এক্ষণে দেবেন্দ্র কুন্দনন্দিনীর জার স্বরূপ বৈষ্ণবী বেশে যাতায়াত করিতেছে।

শুনিয়া স্থ্যমুখীর নীলোৎপললোচন রাঙ্গা হইয়া উঠিল। তাঁহার কপালে, শিরা স্থলতা প্রাপ্ত হইয়া প্রকটিত হইল। কমলও সকল শুনিলেন। কুন্দকে স্থ্যমুখী ডাকাইলেন। সে আসিলে পরে বলিলেন;—

"কুন্দ! হরিদাসী বৈঞ্চবী কে, আমরা চিনিয়াছি। আমরা জানিয়াছি যে, সে তোর উপপতি। তুই যা, তা জানিলাম। আমরা এমন স্ত্রীলোককে বাড়ীতে স্থান দিই না। তুই বাড়ী হইতে এখনই দূর হ। নহিলে হীরা তোকে ঝাঁটা মারিয়া তাড়াইবে।"

কুন্দের গা কাঁপিতে লাগিল। কমল দেখিলেন যে, সে পড়িয়া যায়। কমল তাহাকে ধরিয়া শয্যা গৃহে লইয়া গেলেন। শয্যা গৃহে থাকিয়া আদর করিয়া সাস্থনা করিলেন, এবং বলিলেন, "বউ যাহা বলে, বলুক; আমি উহার একটি কথাও বিশাস করি না।"

### অষ্টাদশ পরিচ্ছেদ

#### অনাথিনী

গভীব রাত্রে গৃহস্থ সকলে নিজিত হইলে কুন্দনন্দিনী শয়নাগারের দ্বার খুলিয়া থাহির হইল। এক বসনে সূর্য্যমুখীর গৃহত্যাগ করিয়া গেল। সেই গভীর রাত্রে এক বসনে সপ্তদশবর্ষীয়া, অনাথিনী সংসার সমুজে একাকিনী কাঁপ দিল।

রাত্রি অত্যন্ত অন্ধকার। অল্ল২ মেঘ করিয়াছে, কোথায় পথ १

কে বলিয়া দিবে, কোথায় পথ ? কুন্দনন্দিনী কখন দন্তদিগের বাটার বাহির হয় নাই। কোন্ দিকে কোথা যাইবার পথ, ভাহা জানে না। আর, কোথায়ই বা যাইবে ?

অট্টালিকার বৃহৎ অন্ধকারময় কায়া, আকাশের গায়ে লাগিয়া রহিয়াছে—সেই অন্ধকার বেষ্টন করিয়া কুন্দনন্দিনী বেড়াইতে লাগিল। মানস, একবার নগেন্দ্রনাথের শয়ন কক্ষের বাতায়ন পথের আলো দেখিয়া যায়। একবার সেই আলো দেখিয়া চক্ষু জুড়াইয়া যাইবে।

তাঁহার শ্রনাগার চিনিত— ফিরিতে২ তাহা দেখিতে পাইল—বাতায়ন পথে আলো দেখা যাইতেছে। কবাট খোলা—সাসী বন্ধ— অন্ধকার মধ্যে তিনটি জানেলা জ্বলিতেছে। তাহার উপর পতঙ্গজাতি উড়িয়া উড়িয়া পড়িতেছে। আলো দেখিয়া উড়িয়া পড়িতেছে, কিন্তু রুদ্ধপথে প্রাবেশ কবিতে না পারিয়া, কাঁচে ঠেকিয়া ফিরিয়া যাইতেছে। কুন্দনন্দিনী এই কুন্দু পতঙ্গদিগের জন্ম হৃদয় মধ্যে পীড়িতা হইল।

কুন্দুনন্দিনী মুশ্ধ লোচনে সেই গবাক্ষ পথপ্রেরিত আলোক দেখিতে লাগিল—সে আলো ছাড়িয়া যাইতে পারিল না। শয়নাগারের সম্মুখে কতকগুলিন ঝাউ গাছ ছিল- কুন্দুনন্দিনী তাহার তলায় গুবাক্ষ প্রতি সম্মুথ করিয়া বসিল। রাত্রি অন্ধকার, চারিদিগ অন্ধকার, খলোতের চাকচিকা **সহস্রে২ ফুটিতেছে, মুদিতেছে, মুদিতেছে ফুটিতে**ছে। আকাশে কালো মেঘের পশ্চাতে কালো মেঘ ছুটিভেছে—ভাহার পশ্চাৎ আরও কালো মেঘ ছটিতেছে— তৎপশ্চাতে আরও কালো। আকাশে ছুই একটি নক্ষত্র মাত্র, কখন মেঘে ডুবিভেছে, কখন ভাসিতেছে। বাড়ীর চারিদিকে ঝাউ গাছের শ্রেণী, সেই মেঘময় আকাশে মাথা তুলিয়া, নিশাচর পিশাচের মত দাড়াইয়া আছে। বায়ুর স্পর্শে সেই করালবদনা নিশীথিনী অঙ্কে থাকিয়া, তাহারা আপন২ পৈশাচী ভাষায় কুন্দনন্দিনীর মাথার উপর কথা কহিতেছে। পিশাচেরাও করাল রাত্রির ভয়ে, অল্ল শব্দে কথা কহিতেছে। কদাচিৎ বায়ুর সঞ্চালনে, গবাক্ষের মুক্ত কবাট প্রাচীরে বারেক মাত্র আঘাত করিয়া শব্দ করিতেছে। কাল পেচা সৌধোপরি বসিয়া ডাকিভেছে। কদাচিৎ একটা কুরুর, অম্ম পশু দেখিয়া. সম্মুখ দিয়া অতি ক্রত বেগে ছটিতেছে। কদাচিৎ ঝাউয়ের পল্লব অথবা ফল, খসিয়া পড়িতেছে। দুরে নারিকেল বুক্ষের অন্ধকার, শিরোভাগ অন্ধকারে মন্দ২ হেলিতেছে: দূর হইতে তাল বুক্ষের পত্তের তর্ব মর্শ্মর শব্দ কর্ণে আসিতেছে; সর্ব্বোপরি সেই বাতায়ন শ্রেণীর উজ্জল আলো জ্বলিতেছে—আর পতঙ্গদল ফিরিয়া২ আসিতেছে। কুন্দনন্দিনী সেই দিকেই চাহিয়া রহিল।

ধীরে২ একটী গবাক্ষের সাসী খুলিল। এক মন্তুম্মূর্ত্তি আলোকপটে চিত্রিত হইল। হরি! হরি! সে নগেন্দ্রের মূর্ত্তি। নগেন্দ্র নগেন্দ্র! যদি ঐ ঝাউতলার অন্ধকারের মধ্যে ক্ষুদ্র কুন্দ কুসুমটি দেখিতে পাইতে! যদি ভোমাকে গবাক্ষ পথে দেখিয়া, তাহার হৃদয়াঘাতের শব্দ ছপ! ছপ! শব্দ—যদি সে শব্দ শুনিতে পাইতে—যদি জানিতে পারিতে, যে তুমি আবার এখনই সরিয়া অদৃশ্য হইবে, এই ভয়ে তাহার দেখার স্থুখ হইতেছে না! নগেন্দ্র! দীপের দিগে পশ্চাং করিয়া দাড়াইয়াছ—একবার দীপ সমুখে করিয়া দাড়াও! তুমি দাড়াও, সরিও না—কুন্দ বড় ছঃখিনী। দাড়াও—তাহা হইলে, সেই পৃঞ্জবিণীর স্বচ্ছ শীতল বারি—তাহার তলে নক্ষত্রক্তায়া—তাহার আর মনে পড়িবে না।

ঐ শুন ! কাল পেচা ডাকিল ! তুমি সরিয়া যাইবে, আর কুন্দুনন্দিনীর ভয় করিবে ! দেখিলে বিছাং ! তুমি সরিও না—কুন্দুনন্দিনীর ভয় করিবে । ঐ দেখ, আবার কালে। মেঘ প্রনে চাপিয়া যেন যুদ্ধে চুটিতেছে । ঝড় সৃষ্টি হইবে । কুন্দুকে কে আশ্রয় দিবে ?

দেশ, তুমি গৰাক মুক্ত করিয়াছ, নাঁকেই প্তঙ্গ আসিয়া ভোমার শ্যা-গৃহে প্রবেশ করিতেছে। কুন্দ মনে করিতেছে, কি পুণা করিলে প্তঙ্গ জন্ম হয়। কুন্দ! প্তঙ্গ যে পুড়িয়া মরে! কুন্দ তাই চায়। মনে করিতেছে, "আমি পুড়িলাম—মরিলাম না কেন !"

নগেন্দ্র সাসী বন্ধ করিয়া সরিয়া গেলেন। নির্দ্ধয় ইহাতে কি ক্ষতি ! না, তোমার রাত্রি জাগিয়া কাজ নাই— নিজা যাও—শ্রীর অসুস্থ হইবে। কুন্দ-নিন্দিনী মরে, মরুক। তোমার মাথা না ধরে, কুন্দনন্দিনীর কামনা এই।

এখন সালোকময় গবাক যেন অন্ধকার হইল। চাহিয়া, চাহিয়া চাহিয়া চক্ষের জল মৃতিয়া, কুন্দনন্দিনী উঠিল। সম্মুখে যে পথ পাইল—সেই পথে চলিল। কোথায় চলিল ? নিশাচর পিশাচ ঝাউ গাছেরা সরং শব্দ করিয়া জিজ্ঞাসা করিল,—"কোথায় যাও?" তালগাছেরা তরং শব্দ করিয়া বলিল, "কোথা যাও?" পেচক গন্তীর নাদে বলিল "কোথায় যাও?" উজ্জ্বল গবাক্ষ শ্রেণী বলিতে লাগিল, "যায় যাউক—আমরা আর নগেন্দ্র দেখাইব না।" তবু কুন্দনন্দিনী—নির্বোধ কুন্দনন্দিনী, ফিরিয়া২

ও সূর্যামুখি ! রাক্ষসি ! ওঠ ! দেখ আপনার কীর্ত্তি দেখ ! অনাথিনীকে ¸ ফেরাও !

কুন্দ চলিল, চলিল—কেবল চলিল। আকাশে আরও মেঘ ছুটিতে লাগিল—মেঘ সকল একত্র হইয়া আকাশেও রাত্রি করিল—বিহাৎ হাসিল—আবার হাসিল—আবার! বায়ু গর্জ্জাইল, মেঘ গর্জ্জাইল—বায়ুতে মেঘেতে একত্র হইয়া গর্জ্জাইল। আকাশ আর রাত্রি একত্র হইয়া গর্জ্জাইল। কুন্দ!কুন্দ! কোথায় যাইবে ?

ঝড় উঠিল। প্রথমে শব্দ, পরে ধূলি উঠিল, পরে গাছের পাতা ছিঁড়িয়। লইয়া বায়ু স্বয়ং আসিল!শেষে পিট পিট!——পট পট!- হু হু! বৃষ্ঠি আসিল, একবসনা কুন্দ! কোথায় যাইবে ?

বিহাতের আলোকে পথপার্শ্বে কুন্দ একটি সামান্ত গৃহ দেখিল। গৃহের চকুঃপার্শে মৃংপ্রাচীর: মৃংপ্রাচীরে ছোট চাল। কুন্দনন্দিনী আসিয়া, তাহার আশ্রমে, বারের নিকট বসিল। বারে পিঠ রাখিয়া বসিল! বার পিঠের স্পর্শে শন্দিত হইল। গৃহস্থ সজাগ, দ্বারের শন্দ তাহার কানে গেল। গৃহস্থ মনে করিল, ঝড়; কিন্তু তাহার দ্বারে একটা কুকুর শয়ন করিয়া খাকে—সেটা উঠিয়া ডাকিতে লাগিল। গৃহস্থ তখন ভয় পাইল। মন্দ আশস্কায় দ্বার খুলিয়া দেখিতে আইল। দেখিল, আশ্রম্থীনা স্ত্রীলোক-মাত্র। জিজ্ঞাসা করিল, "কে গা তুমি ?"

कुन्म कथा कशिन ना।

"কেরে মাগি!"

কুন্দ বলিল, "বৃষ্টির জন্ম দাড়াইয়াছি।"

গৃহস্থ ব্যাভাবে বলিলা, "কি ! কি ! কি ! আবার বল ত !" কুনদ বলিলা, "র্ষ্টির জান্য দাঁড়াইয়াছি।"

গৃহস্থ বলিল, "ও গলা যে চিনি। বটে ? ঘরের ভিতর এসো ত।"

গৃহস্থ কুন্দকে ঘরের ভিতর লইয়া গেল। আগুন করিয়া আলো জালিল। কুন্দ তখন দেখিল—হীরা।

হীরা বলিল, "বৃঝিয়াছি, তিরস্কারে পলাইয়াছ। ভয় নাই। আমি কাহারও সাক্ষাতে বলিব না। আমার এইখানে তুই দিন থাক।"



# দ্বিতীয় সংখ্যা

🗲 বাণে কোন কোন হিন্দু নুপতির বর্ণনা দৃষ্ট হয়। শ্রীমন্তাগবত ও বিষ্ণু পুরাণে শৃজরাজা নন্দবংশীয় নূপতিগণের সংক্ষিপ্ত বিবরণ প্রাপ্ত হওয়া যায়। উক্ত পুরাণে ভবিষ্যবাণী-স্বরূপ লিখিত আছে, "মহানন্দির উরসে ও শূজানীর গর্ভে মহাবীর্যাবান্ কুমার মহাপদ্ম নন্দির জন্ম হইবে। তাহার সময় হইতে ক্ষত্রীয় ভূপালগণের অবনতি ও ক্রেমে২ ভারত রাজ্য শুদ্র নুপ্রুর্গের কর কমলস্থ হইবেক। তিনি স্বীয় অসাধারণ শৌধ্য বাধ্য প্রভাবে একছত্র ধংগীমণ্ডলে অধীশ্বর হইয়া দ্বিতীয় ভার্গবের স্থায় রাজ্য শাসন করিবেন। তাঁহার সুমালা প্রভৃতি মষ্টপুত্র জন্মগ্রহণ করিয়া এক শত বংসর পৃথিবী শাসন করিবে। কোটিল্য নামক জনৈক ব্রাহ্মণের ক্রোধ-হুতাশন প্রদীপ্ত হুইয়া এই নব নন্দবংশ ধ্বংস হুইবে এবং তৎকর্তৃক ময়রীয় রুপতি চন্দ্রওপ্ত পাটলীপুত্রের সিংহাসন প্রাপ্ত হইবেন। বুহংকণা নামক গ্রন্থে পাটলীপুত্রের ও যোগানন্দের বিবরণ সংগহীত হইয়াছে। এই গ্রন্থ ১০৫৯ খ্রীঃ মঃ সোমদেব ভট্ট কাশ্মীরাধিপতি হর্ষদেবের পিতামহীর মনোরঞ্জনার্থ রচনা করেন। বিশাখদত মুদ্রারাক্ষস নামক নাটকে, চাণকা পণ্ডিতের অসাধারণ বৃদ্ধিপ্রভাবে চন্দ্রগুপ্তের পাটলীপুত্রের সিংহাসনারোহণ ও নন্দবংশের ধ্বংস এবং রাক্ষ্যের প্রভুপরায়ণতার অতি উত্তম বর্ণন করিয়াছেন। চন্দ্র গুপ্ত নহানন্দের মুরা নাম্মী নীচন্ধাতীয়া দাসীগর্ভে জন্ম গ্রহণ করেন। মগধদেশস্থ পাটলীপুত্র নগরী ইহার রাজধানী ছিল। মুদ্রারাক্ষসে পাটলীপুত্রের অপর নাম কুমুমপুর লিখিত আছে। বায়ুপুরাণের মতামুসারে কুমুমপুর বা পাটলীপুত্র, অজাত শক্তর পৌত্র রাজা উদয় কর্তৃক নির্মিত হইয়াছিল, কিন্তু মহাবংশের বর্ণনামুসারে উদয়, সজাত শত্রুর

পুত্র ছিলেন। এই নগরী শোণ বা হিরণাবান্থ নদীতীরে স্থাপিত ছিল, স্বৃতরাং আধুনিক পাটনা, প্রাচীন পাটলীপুত্র নামের অপভংশ মাত্র। প্রথমাবস্থায় চন্দ্র ওপ্ত পঞ্চাবে অবস্থিতি করিতেন, ও এই প্রদেশে তক্ষশিলা-, নিবাসী চাণকা পণ্ডিতের সহিত তাঁহার সৌহাদ্দি হইয়াছিল। চন্দ্রগুপ্ত অগণ্য হিন্দু নূপতিগণের সহযোগে আলেকজণ্ডারের গ্রীক সৈন্তগণকে এককালে ভারতবর্ষের শেষ সীমা হইতে দূরীভূত করিয়। দিয়াছিলেন। হিন্দু ভূপালবর্গের একতানিবন্ধন আলেকজণ্ডারের ভায় দিখিজয়ী বার ভারতবর্ষের কোন প্রধান নগরাধিকার করিতে পারেন নাই। কেবল পঞ্জাবের কিয়দ্শে মাত্র জয় করিয়াছিলেন। চন্দ্রগুপ্ত পাটলীপুত্রের সিংহাসনারোহণ করিলে চাণক্যকে প্রধান অমাত্য পদাভিষিক্ত করেন। তাঁহার উপদেশ ভিন্ন সহসা কোন কার্য্যে হওকেপ করিতেন ন।। মহাবীর আলেকজণ্ডারের মৃত্যুর পর তাঁহার প্রধান সেনাপতি সিল্যুকস্ সিরিয় হটতে বহু সৈতা সমভিব্যাহারে চন্দ্রগুপ্তকে দমন করণার্থ মগধাভিমৃথে যাত্রা করিয়াছিলেন। কিন্তু চন্দ্র গুপ্ত অসীম সাহস সহকারে তাঁহার গতি অবরোধ করায় তিনি সমৈত্য আর্ঘাভূমি পরিত্যাগ করেন—এবং অবশেষে চন্দ্রগুপ্তের সহিত সন্ধিস্থাপিত হয়। তাঁহার একটী রূপলাবণ্যবতী তুহিতাকে চন্দ্র গুপ্তের সহিত বিবাহ দিলেন। চন্দ্রগুপ্ত যবনকন্সা সাদরে গ্রহণ পূর্ব্বক বিবাহ করাতে হিন্দু গ্রন্থকারগণ তাহা লিপিবদ্ধ করেন নাই; কিন্তু গ্রীক পুরাবৃত্ত লেথক স্ত্রাবো এ বিষয় প্রকারান্তরে উল্লেখ করিয়াছেন। মেগান্থিনিস্ গ্রীক রাজদৃত স্বরূপ, পাটলীপুত্রে অবস্থিতি করিতেন। তাঁহার ধারায় গ্রীকগণের সহিত চন্দ্র গুপ্তের বন্ধুত্ব ক্রমে বন্ধমূল হইয়াছিল। চন্দ্রগুপ্ত বাবিলন নগরীতে সেল্যুকাসের সমীপে সর্ব্বদা বহু মূল্য উপহার প্রেরণ করিয়া তাঁহাকে সম্ভুষ্ট করিতেন। এ বিষয় স্থবিখ্যাত যবন ইতিহাস লেখক জস্তিন, প্লুতার্ক, আরিয়ান প্রভৃতি স্ব২ ইতিহাসে লিখিয়া গিয়াছেন। চন্দ্রগুপ্ত তৎকালে ভারতব্যীয় সকল নূপতির শিরোরত্বস্বরূপ ছিলেন। তিনি ২৪ বংসর রাজ্য শাসন করিয়া লোকান্তর গমন করেন। তাঁহার পুত্র বিন্দুসার ২৯১ খ্রীঃ পৃঃ রাজ্যাভিষিক্ত হয়েন। তাঁহার রাজ্য-হইয়াছিলেন। ২৮০ খ্রীঃ পৃঃ বিন্দুসার স্বীয় উপযুক্ত তনয় অশোকবর্দ্ধনকে

শোণো হিরণ্য বাহু: য়ৎ—ইত্যমরকোষ:।

তক্ষশিলায় নিয়োজিত করেন। তিনি খশনামক অসভ্য জাতিদিগকে প্রাজিত করিয়া তাঁহার পিতার আজ্ঞানুসারে উচ্জয়িনীর শাসন কর্ত্তার ্পদ প্রাপ্ত হইলেন। ২৬১ খ্রীঃ পৃঃ বিন্দুসারের মৃত্যু হইল। এবং অশোক রাজ্য লোভে অন্ধ হইয়া তাঁহার সহোদর তিয়া ভিন্ন সকল ভাতাকে বিনাশ করত মগধাধিপতি হইয়া নিছ্টকে রাজ্ঞা শাসন করিতে লাগিলেন। এই নিষ্ঠুর কাথ্য করায় ভাঁহাকে সকলে চণ্ডাশোক বলিত। মহাবংশে লিখিত আছে, ইনি তিন বংসর কাল যাবং হিন্দুধর্মে প্রবল বিশ্বাস অমুসারে প্রত্যহ ৬০০০০ ষষ্টি সহস্র ব্রাহ্মণ ভোজন করাইতেন। অশোক বৌদ্ধ যতিগণের সহিত সর্বদা ধর্ম বিষয়ক তর্ক বিতর্ক করাতে হিন্দুধর্ম পরিত্যাগ করিয়া বৌদ্ধধ্যাবলম্বী হইলেন, এবং প্রতাহ ৬০০০০ ষষ্টি সহস্র ব্রাহ্মণের পরিবর্ষে ৬৪০০০ বৌদ্ধ গুরুকে মতীব ভক্তিসহকারে ভোজন করাইতেন। বৌদ্ধ ধর্ম প্রচার করিতে তিনি স্থানে স্থানে মাচার্য্যবর্গকে প্রেরণ করিতে লাগিলেন, এবং কিয়ংকালের মধ্যে হিন্দু ধর্ম ক্রমে ভিরোহিত এবং বৌদ্ধ ধর্মের বিশেষ সমুন্নতি হইতে লাগিল। কথিত আছে, তিনি ৮৪০০০ বিহার এবং কীর্ত্তিস্তম্ভ ভারতবর্ষের সকল স্থানে নির্ম্মাণ করিয়াছিলেন। আমরা কাশী, প্রয়াগ এবং দিল্লীতে ভাহার স্তম্ভগুলি দর্শন করিয়াছি। এক২ খণ্ড প্রস্তর নির্মিত সুদীর্ঘ স্তম্ভের অঙ্গে, পালি ভাষায় পশুহিংসা নিবারণ, ধর্মশালা সংস্থাপন, বৌদ্ধর্ম প্রচার, প্রভৃতি সংকার্য্য করিতে প্রজাবর্গের প্রতি নূপতি অশোকের আজ্ঞা, খোদিত রহিয়াছে। অশোককে প্রজাগণ অসীম ভক্তি করিত এবং তিনিও তাহাদিগকে পুত্রবং প্রতিপালন করিতেন। <mark>তাহার</mark> সময়ে ভারতবর্ষের বংপরোনাস্তি উন্নতি হইয়াছিল। তিনি সমুদ্য ভারত-ব্ধ এবং তাতার দেশ প্রাণ্ড অধিকার করিয়াছিলেন; তাঁহার খোদিতা পালিভাষা লিপি কাবুলে কপদ্ধগিরি নামক অন্তি অঙ্গ শোভিত করিয়াছিল। এই লিপি মধ্যে আস্ট্যোকস্, টলেমি, অন্তিগোনস এবং মগাযবন রূপতির নাম পাওয়া গিয়াছে। ও সময়ে বৌদ্ধ ধৰ্মের এত উন্নতি হইয়াছিল যে, সৈবিরিয়া, চাঁন, গ্রাক, প্রভৃতি বিদেশীয়গণও এই ধর্মে দীক্ষিত হইয়াছিল। গ্রীক য<sup>ু</sup>গণকে "যবনধর্ম রক্ষিত" বলিত। ধর্মপ্রচারকগণ অকুতোভয়ে অন্তঃপূরে প্রবেশ করিয়া মহিলাবর্গকে বৌদ্ধর্ম্মে দীক্ষিত করিতেন। এই রূপ বৌদ্ধর্মের বহুল প্রচার হওয়াতে পাপকার্য্য এককালে ভারতভূমি হইতে ভিরোহিত হইল। পাওবগণ কি**শা অস্তা** কোন ভূপ<mark>তির সময়ে</mark>

ভারত ভূমির এতাদৃশ উন্নতি কথনই হয় নাই। গ্রামে গ্রামে নগরে নগরে বিল্লালয়, চিকিৎসালয়, ধর্ম্মশালা, বিহার, চৈত্য সংস্থাপিত এবং জলাশয়, প্রশস্ত প্রস্তরনির্দ্মিত রথ্যা সেতৃ প্রভৃতি নির্দ্মিত হইয়াছিল। এক্ষণে, আশোক, পালিভাষায় "দেবানাম্ পিয় পিয়দশি" অর্থাৎ দেবতার প্রিয় প্রিয়দশী এবং ধর্মাশোক নামে খাত হইলেন। দ্বীপ বংশে এবং মহাবংশে লিখিত আছে, অশোকপুত্র মহামহেন্দ্র ঈত্তেয়, উত্তেয়, সম্মুল, ভাজ্র শাল নামক স্থবির সমভিব্যাহারে সিংহল দ্বীপে পোতারোহণে গমন করিয়া তাহার খুল্ল-তাত নুপতি তিষ্য এবং সমুদয় প্রজ্ঞাকে বৌদ্ধ ধর্মাবলম্বী করিয়াছিলেন। অশোকের সময়ে মগধদেশে বৌদ্ধ আচার্য্যগণের তিনটি সভা হইয়াছিল। এই সভায় শাক্য সিংহের উপদেশ স্ত্রনিচয় স্টীক লিপিবদ্ধ হইয়াছিল। এই সংগ্রহের নাম ত্রিপিটক। বৃদ্ধঘোষ নামক জনৈক মৈথিলি ব্রাহ্মণ, ইহার অর্থকথা পালিভাষায় সিংহলদ্বীপবাসীগণের জন্ম প্রস্তুত্ব করেন।

২২২ আঃ: পৃঃ নুপতি অশোকের মৃত্যু হয়। ইনি ৪১ বংসর রাজ্য করিয়াছিলেন। বিষ্ণু পুরাণ, ভাগবত, বায়ু পুরাণ, এবং মংস্থা পুরাণে ইহাঁর বিবরণ লিখিত আছে। তাঁহার মৃত্যুর পর ময়ুরীয় সপ্ত জন বৌদ্ধ নুপতি সুখস্বচ্ছানে ভারতবর্ষ শাসন করিয়াছিলেন। তৎপরে তাঁহারা হীনবল হইয়া আসিলে, সঙ্গবংশীয় নূপতিগণ পাটলীপুত্রের সিংহাসনার্চ হয়েন। এই বংশীয় রাজ্ঞা পুষ্পমিত্র ১৮৮ খ্রীঃ পুঃ একটী প্রকাণ্ড বৃদ্ধস্তূপ প্রস্তুত করিয়াছিলেন। দেবাভৃতি সঙ্গবংশের শেষ নূপতি, ও তাঁহার মৃত্যুর পর কণ্নবংশীয় ভূপালগণ ৩১ খ্রী: পৃ: পর্যান্ত রাজ্য করিয়াছিলেন। এ সময় হিন্দু ধর্মের প্রবল জ্যোতিঃ দিন দিন বিকীর্ণ হইয়া বৌদ্ধ ধর্মকে মলিন করিয়াছিল। অশোকের পরে কেহই ভারতবর্ষের একেশ্বর হইতে পারেন নাই। মগধরাজ্য কিছুকাল গুপ্ত বংশীয় নূপতিগণের অধীনে ছিল। মহারাজ গুপ্ত, গুপ্ত বংশের আদি পুরুষ। তাঁহার রাজ্যকাল হইতে ৩১৯ থীঃ অ: গুপ্ত অন্দের প্রথম বর্ষ গণনা করা যায়। এলাহাবাদ ও ভিটারীর লাট প্রস্তরে প্রথোদিত লিপি পাঠে অবগত হওয়া যায়, "মহারাজ অধিরাজ্ব" সমূত্র গুপ্ত ভারতবর্ষের একজন প্রবলপরাক্রান্থ ভূপতি ছিলেন। ইনি গুপ্ত বংশীয় চতুর্থ নুপতি। সমু**ত্তগুপ্ত শ**ক্রবর্গের কৃতান্তস্বরূপ এবং স<del>ড্জনের</del> সাক্ষাৎ জ্বনিতা স্বরূপ ছিলেন। তিনি নিজ অসীম ভুজবলে সিংহল, সৌরাষ্ট্র, নেপাল, আসাম প্রভৃতি বিবিধ রাজ্যে স্বীয় প্রভৃত্ব স্থাপন করেন। এক্ষণ হইতে অঙ্গ, বঙ্গ, কলিঙ্গ প্রভৃতি পৃথক্ই রাজ্য ভিন্নই নূপভির শাসনাধীনে ছিল।

উজ্জায়নীর অধিপতি বিক্রমাদিত্য অতি বিখ্যাত ছিলেন। তাঁহার রাজ্যকালে উৎকৃষ্টই কাবা, নাটক, প্রচারিত হইয়া সংস্কৃত সাহিতাসংসার উজ্জ্বল করিয়াছে: তিনি ৭৮ খ্রাঃ পৃঃ শকদিগকে দমন করিয়াছিলেন। কাম্যকুজের রাজসিংহাসনে যে সকল হিন্দু নূপতি আসীন ছিলেন, তাহার মধ্যে হর্ষবর্দ্ধনের নাম ভুবনবিখ্যাত। জনৈক বৌদ্ধপনিব্রাজক হিয়ান্থ সাঙ্গ তাহার সহিত সাক্ষাৎ করিয়াছিলেন। তিনি আপন ভ্রমণবৃত্তান্ত মধ্যে লিখিয়াছেন যে, হয়্বদ্ধন প্রায় ৩৫ বৎসর সুখে রাজ্য করিয়া ৩৫০ খ্রীঃ অঃ মানবলীলা সম্বরণ করেন।

বহুবিধ সংস্কৃত গ্রন্থকার ধারানগণাধিপতি ভোজ গ্রাজার নাম উল্লেখ করিয়াছেন। ভোজরাজ বিবিধ বিলাবিশারদ ছিলেন, এবং স্বীয় অসীম কবির শক্তি প্রভাবে সরস্বতী কণ্ঠাভরণ' নামক প্রসিদ্ধ অলম্বার গ্রন্থ রচন) করেন। বল্লাল কৃত ''ভোজপ্রবন্ধে'' লিখিত আছে, ''ধারানগরে কোন মূর্থ ছিল না। জ্রীমন ভোজনাজকে সতত বরক্রচি, স্থবন্ধু, বাণ, ময়ুর, বামদেব, হরিবংশ, শঙ্কর, বিল্লাবিনোদ, কোকিল, তারেন্দ্র প্রভৃতি ৭০০ শত বিদ্বান ব্যক্তি বেষ্ট্রন করিয়া থাকেন।' পাল বংশীয়, এবং গঙ্গা:-বংশীয় ভূপালবর্গ গৌড ও উডিয়ার অধীশ্বর ছিলেন। তাঁহাদিগের বিস্তারিত বিবরণ সংস্কৃত কোন গ্রন্থে প্রাপ্ত হওয়া যায় না। ইউরোপীয় পণ্ডিতবর্গ বহু পরিশ্রম স্বীকার করিয়া প্রাচীন তাম শাসন, প্রস্তুর ফলকে প্রথোদিত বংশাবলী বর্ণন, স্বর্ণ ও রৌপ্য মূজা প্রাভৃতি হইতে এই সকল বংশের বিবরণ কথঞিং সংগ্রহ করিয়া ইতিহাস মধ্যে সন্নিবেশিত করিয়াছেন। দেশীয় বেন্ধি পরিব্রাজক ফাহিয়ান ও হিয়াম্ব সাঙ্গ ভারতবর্ষের সকল প্রসিদ্ধ স্থানে পত্রিভ্রমণ করিয়া হিন্দু ও বৌদ্ধ নুপতিগণের অনেক বিবরণ লিখিয়া গিয়াছেন। তাঁহাদিগের গ্রন্থ সকল ফ্রেঞ্চ ও ইংরাজী ভাষায় অমুবাদিত হুওয়াতে আমরা অনেক বিবরণ জানিতে পারিতেছি। স্থপণ্ডিত **শ্রীযুক্ত** বাবু রাজেন্দ্রলাল মিত্র মহোদয় তাম্র শাসন পত্র হইতে ক্ষত্রিয় শ্রেষ্ঠ, "সোম বংশীয়" গৌড দেশস্ত সেনরাজাদি গের বংশাবলীর প্রকৃত ইতিহাস প্রকাশ করিয়া সর্ববসাধারণের ভ্রম নিরসন করিয়াছেন। এক্ষণে সেন রাজারা বৈছ বলিয়া কাহার ভ্রম হইবে না। কলীতিহাস ১০৭ পৃষ্ঠায় সেন বংশো- পাখ্যানে, তাঁহাদিগকে এন্থকার মহাশয় বৈছা স্থির করিয়াছেন, কিন্তু তাত্র শাসন মধ্যে তাঁহারা ক্ষত্রিয় ছিলেন, এ বিষয় স্পষ্ট সপ্রমাণিত হইয়াছে।

সংস্কৃত ভাষার ইতিহাস মধ্যে রাজতরঙ্গিণী অতীব প্রামাণিক। কাশ্মীর দেশের পুরাবৃত্ত ইহার প্রথমাশে। ১১৪৮ গ্রাষ্টাব্দ পর্য্যন্ত কাশ্মীরেতিহাস কহলণ পণ্ডিত বিরচিত। দ্বিতীয়াংশ রাজাবলী যোণরাজ কৃত। এই অংশ খণ্ডিত পাওয়া গিয়াছে। তৃতীয়াংশ যোণনাজছাত্র শ্রীধর পণ্ডিত বিরচিত, এবং চতুর্থাংশ প্রাজ্ঞা ভট্ট প্রণীত। শেষাংশে আকবর প্রেরিত কাসিম খাঁ। কর্ত্তক কাশ্মীর জয় ও শাহ আলমের রাজ্য শাসন পর্যান্ত বিবরণ সংগৃহীত হইয়াছে। এই কাশ্মীর দেশীয় রাজকীয় ইতিহাস মৃত মুর্করাফক# সাহেব কাশ্মীর নিবাসী শিবস্বামীর নিকট হইতে বহু যত্নে সংগ্রহ করেন। আসিয়া কৈ সোসাইটা কর্তৃক ১৮০৫ প্রীষ্টাকে চারি অংশ একত্রে মুদ্রিত হয়। পারিস নগরীতে ট্রয়র সাহেবও ইহার কিয়দংশ ফ্রেঞ্চ ভাষার অমুবাদসহ মুদ্রিত করিয়াছেন। কহলণ প্রণীত প্রথমাংশে বিখাত হিন্দু নুপতিগণের বিবরণ সংগৃহীত হইয়াছে। ১১১৫ খ্রীঃ হান্দে কহলণ, চম্পুক-ভনয় সিঃহদেব ভূপতির কাশ্মীর শাসন কালে এই গ্রন্থ রচনা করেন। তিনি নীলপুরাণ ও অপর একাদশ খানি প্রাচীন গ্রন্থ, ধর্ম-শাস্ত্র, ভাম্র শাসন প্র প্রভৃতি হতুতে এই গ্রন্থ সংগ্রহ করিয়াছেন। কহলণ রাজতরঙ্গিণীর প্রথমে পৌরাণিক বিবরণ, তংগারে ২৪৪৮ খ্রীঃ পুঃ গোনদ্দ ভূপতির রাজ্যকাল হইতে ৯৮৫ শকে সংগ্রামদেরের হাজ্যশাসন পর্যাস্ত ইতিহাস লিথিয়াছেন। কাশ্মীর রাজ শ্রীহর্ষদের রত্নাবলী ও নাগানন্দ রচনা করেন। রাজতরঙ্গিণীপ্রণেতা তাঁহার কবিদ্রশক্তির প্রশংসা করিয়াছেন। ললিতাদিতা মধ্যমাসিয়া পর্যান্ত জয় করিয়াছিলেন, এবং গোপাদিতা নরেন্দ্রাদিতা রণাদিতা প্রভৃতি হিন্দু ভূপালবর্গ কর্ত্তক অতি স্থুনিয়মে কাশ্মীর রাজ্য শাসিত হইয়াছিল।

বঙ্গদেশের একথানি মাত্র সংস্কৃত ইতিহাস প্রাপ্ত হওয়া গিয়াছে। এখানি নবদীপাধিপতি কৃষ্ণচন্দ্র রায়ের সভাসদ জনৈক ব্রাহ্মণের রচিত কিতীশ বংশাবলী চরিত। কবিবর ভারতচন্দ্র এই গ্রন্থ অবলম্বন করিয়া মান সিংহ চনা করিয়াছেন। প্রাচীন সংস্কৃত এবং পালিগ্রন্থে তথা প্রস্তুর-ফলক ও তাম শাসনে যে সকল প্রধান ভারতবর্ষীয় নূপতির বিবরণ প্রাপ্ত ইইয়াছি, তাহার সংক্ষিপ্ত বিবরণ অন্ত পাঠকবর্গকে উপহার দিলাম।

<sup>·</sup> Moorcroft.



ক্রিনে নহামতি যানবদস্তান,
বুঝিতে বিধির শাসন-বিধান,
অধীর হইল বাসনানলে;—
"অবনী ত্যজিয়া অমর-আলয়ে
প্রবেশি দেখিব দেবতানিচয়ে—
দেব প্রন্দর, রবি, হুতাশন,
বায়ু, হবি, হর, মরালবাহন,
দেখিব ভাসিছে কারণ জলে।

₹

"দেখিব কারণ সলিলে ভাসিরা, চলেছে কিরপে নাচিরা নাচিরা। পরমাণ্-রেণু সময় বয়ে। দেখিব কিরপে আয়ুর সঞ্চার, দেহের প্রকৃতি, কালের আকার, জ্যোতিঃ, অন্ধকার, জগতস্বরূপ, নিয়তি-শৃদ্ধল, দেখিব কিরপ" - ভাবিতে লাগিল অধীর হয়ে।

O

"আয় রে নানব" হলো দৈবধ্বনি, বাজিল ছুন্দুভি, ডাকিল অশনি, খুলিল অমর-আলয় ধার: ছুটিল আলোক ত্রিলোক প্রিয়', অপূর্ব্ব সৌরভ জগত ব্যাপিয়া তরক্ষ বহিল,—শুবণ ভরিল অমর-সঙ্গীত হুধার ভার।

8

মানবনন্দন, অমরভবনে,
আসিয়া তথন পুলকিত মনে,
দেখিল চাহিয়া অমরালয়;
গগনমগুলে নিয়ত কেবলি,
মধুর নিনাদে জ্যোতিক্ষমগুলী,
দেখিল ছুটিছে,—আশে পাশে ভার,
পরিকল্যাগণ করিয়া মন্ধার,
সাধিছে বাদন মাধুরীময়।

জ্লিছে তপন গগন-প্রাক্তবে,
অনল-সমূদ্র যেন বা কিরপে,
শিখার তরক ছুটে বেড়ায়।
দেখিল আনন্দে তাহাতে আসিয়া,
মুবর্ণ-কলস কিরপে পুরিয়া,
দৈত্যস্তাগণ করে পলায়ন,
কিরণরজ্জুতে করিয়া ধারণ,
আদিত্য বাঁধিছে গ্রহের গার।

আদিত্য খেরিয়া চলেছে বুরিরা,
বিধুর মণ্ডল দেখিল আসিরা,
দেখিল তাহাতে স্থার হৃদ;
সে হৃদ-স্থাতে পিপাসা মিটাতে,
প্রণায়বিধুর, হৃদয় ব্যথাতে,
অসংখ্য অমর দানবমণ্ডলী,
কুলেতে বসিরা হয়ে কুতৃহলী,
ভুঞ্জিছে অমিয়া মধুর মদ।

9

সুবে নিদ্রা যায় দেবতা সকলে,
গিরি, উপবন, কানন, কমলে,
ত্রিদশমণ্ডলে সৌরভ বয়।—
ভ্রমর নীরব, নাহি কলরব,
শুন্তেতে কেবলি মধুর স্থরব
সঙ্গীত ঝরিছে, ত্রিদিব পূরিছে,—
শশান্তি—শান্তি" শবদ হয়।

Ь

দেব অট্টালিকা চন্দ্রাতপ তলে, দেব আথগুল পারিজ্ঞাত গলে, অতুল মহিমা বদনে ভাতি; অপুর্ব্ব শয়নে সুখে নিদ্রা যায়, পদতলে ইন্দ্র-মাতক ঘুমায়, চৌদিক ঘেরিয়া দামিনী বেড়ায়, পদ্ধর প্রভৃতি মেঘের পাতি।

>

মহা তেজস্কর, প্রচণ্ড ভাস্কর
ঘুমার অম্বরে, খুলিয়া সুন্দর
সহস্রকিরণ কিরীটা ভূষা!
ধরিয়া কিরণ-বরণ সুষ্মা,
জলধন্ম তমু জিনিয়া উপুমা.

খেত, পীত, নীল, রক্তিমা সঙ্গেতে, সুবর্ণ ঝরিয়া পড়িছে অঙ্গেতে— নিকটে ক্সন্তুন, অরুণ, উবা।

٠.

থ্লে মৃগ-চিহ্ন, অতুলিত শোভা,
অমল স্থলর তমু মনোলোভা,
শশাক ভাসিছে কিরণ কালে।
সে তমু দেখিতে কিরর-কুমার,
শত শত দল, অপূর্ব্ব আকার,
রয়েছে দাঁড়ায়ে বিশ্বয়ে প্রিয়া—
স্থার স্থাকে আনন্দে মাতিয়া,
উড়িছে চকোর অযুত পালে।

>>

শশীতমূহটা পড়িছে উপলি,
দেব-ক্রীড়াবন নদন উজ্বলি—
নেক, মন্দাকিনী, তক্র—চূড়ার;
কুসুম আক্রতি অপ্সরা, কির্রী,
কর, বক্ষ, ক্রোড়ে বাছ্য যন্ত্র ধরি,
ভয়ে সারি সারি লতা পূপা পরে,
বিমল চক্রমা কিরণে বিহরে,—
মনার কুসুমে সচী ঘুমার।

> <

ত্রিদিব জুড়িয়া দেবতা নিদ্রিত,
সহসা মানব সভয়ে চকিত,
শুনিল গম্ভীর জীমৃতনাদ।
দেখিল আতঙ্কে, নয়ন ফিরিয়া
গগন উপাত্তে, একত্রে মিশিয়া,
ধেলিছে অসংখ্য বিজুলি চাঁদ।

20

অধ:তলে তার, অনস্ত বিস্তার, কারণ জলধি পরি বীচিহার, উপলিছে রঙ্গে, ছড়ামে তরকে অনস্ত প্রবাহ বহিছে তার। গহ্বরে গহ্বরে, উপকৃল ধারে, প্রচাত হুকারে মারুত প্রহারে, ছিটিডেত বন্ধন শুখল ভার।

>8

উপকূল ধারে, অনল কুণ্ডেতে,
শিখর প্রমাণ, শিখার গুণ্ডেতে,
অনল উঠিছে গগনভালে,
ছুটিয়া গবনে, গভীর গর্জনে,
যেন ত্ররাবত, কর আকর্ষণে,
জল-হল্ত ধরি ভণ্ডেতে উগরি,
ফেলিছে তুলিছে জলদভালে।

. 0

কারণসাগতে, পরমান্ করে,
অনাদি - পুরুষ বসি ধ্যান ভতে,
ছাড়িছে নিশ্বাস্—ক্রায়ি তায়,
অসংখা অসংখ্য ব্রহ্মাও ফুটিয়া,
অসীম অনন্ত অ'কাশে উঠিয়া,
ছুটিছে অনন্ত ভাক্স প্রায়।

ا :

কত হ্যা, ভারা, কত বস্থাতী,
স্বৰ্গ, মন্ত্ৰ কত, স্থাটে মূরতি,
ভাগিয়া চলেছে কারণ জলে;—
কত বস্কুরা, রবি, শশী, তার,
জগতবদ্ধাও, হয়ে রূপ হারা,
খিসিয়া পড়িছে, স্লিলে ডুবিছে,
কারণ-বারিধি অতল তলে।

39

সে করিধি নীতে এসেছে নিশিয়া, দেখিল নানৰ পুলকে পুরিয়া, কালের তরঙ্গ বিপুল কায়; বহিছে বিধারে, বিবিধ প্রকারে. এক ধারা পরে, মানব-আকারে, কতই পরাণী ভাসিছে তায়।

74

অমল কমলে ভাসিছে সকলে,
ধয়ংধারী কেছ, কারো করতলে
লেখনী, পুস্তক ছড়ান রয়।
ব্রিদিব জুড়িয়া দেবতা নিদ্রিত,
অধুই ইহারা জগতে জাগ্রত,
''মা তৈ - মা তৈ'' গভীর উচ্ছাদে,
স্বজ্বতি ডাকিয়া চলেছে উল্লাসে,—
কলের তথ্প করিয়া জ্বা।

50

পে নরমগুলে মানব কুমার,
স্বজাতি হৈরিল কত আপনার,
পুলকে পুরিল মোহিত হয়ে;—
বাজিল হৃদুভি, সহসা অমনি,
স্বুর গগনে হলো দৈববাণী,—
"দেখ্রে মানব, এদিকে চেয়ে!"

સ્ •

দেখিল চম'ক কাল্নদাতারে, গভার চিস্তায় চলে ধারে ধারে বাহিয়া বিভীয় েগার ধারা, ''মা ভৈ'' নিনাদ শুনিতে শুনিতে, মানব ক জন, পুল্কিত চিতে, দেবতন্তুটা বদনে ভরা।

٤ ۶

পশ্চাতে পশ্চাতে করি জয়ধ্বনি, চলেছে মানব, মানবনন্দিনী, তুরি, শশ্বনাদে পুরিছে অবনী, সাগর কলোলে উঠিছে গীত;

উঠিছে সঙ্গীত নিনাদ গভীর—
হৌকু না কেন এ মাটীর শরীর,
মানবের জ্ঞাতি হবে না ত লীন,
তারা, স্থ্য, শশী আছে থত দিন—
তবে রে, মানব কেন ভাবিত ?"
ডাকিছে আবার আনন্দ আরবে —
"সময় বিজ্ঞাী আয় জীব সবে,
"গাহিয়া আনন্দে অমর গীত।—

**>** :

"দেব অংশে জন্ম, পর দেবনালা,
"কর মর্কভূমি জগতে উজালা;
"দমুজারি তেজে অবনী—অকেতে,
"কর সিংহনাদ বিজয় শঙ্মেতে,
"জাগুক জগতে মানব নাম;
জাগুক ত্রিদিবে দেবতামগুলী,
দানব গদ্ধর্ক হয়ে কুতৃহলী,
দেপুক চাহিয়া, ভবিষ্য খুলিয়া
ত্রিলোক উচ্ছল মানবংধাম."

२७

পে নীতের সহ ঘন ঘোর স্বরে,
বাজে পুঙ্গনাদ, শুনিল অপ্তরে,
দেখিল চাহিয়া নরকুমার—
শত শত দলে, মানব সকলে,
করে সিংহনাদ, মহা গর্মের চলে,
বলে উটেচঃস্বরে এ ধরা মণ্ডলে—
'স্বাধীনতা সম কি আতে আর।'

₹8

"স্বাধীনতা তরে দেবাসুর মরে "কোরে ঘোর রণ, অমরা ভিতরে, "দৈত্য কুলনাশ করে, মুগু মালা "পরে মহাকালী, দমুজারিবালা "নিঃদৈত্য করিয়া অমর বাশ। "স্বাধীনতা গুণে, এ মর ভবনে, "কত মহাজ্বন প্রাণ দিয়া রণে, "গেল স্বর্গে চলি, দিয়া নরবলি, "অবনী-দানবে করিয়া নাশ।

₹ @

"এ মর্ত্ত্য প্রীতে সেই ধন্ম জাতি,
"স্বাধীনতা—জ্যোতি বদনেতে ভাতি,
"তেজোগর্ক্য ধরি থাকে নিজ বাদে,
"গেরে পূল্ল, দারা, প্রাণের হরষে,
"হাসিতে, কাঁদিতে করে না ভয়।
"করে না কখন পাছ্মঅর্ঘ্য দান
"পর পদ-তলে, হয়ে দ্রিয়নাণ,
"ক্কতাক্সলি করে, ভীক্রতার স্বরে,
"বলে না কখন ঘাতকে জয়।

26

"কার তরে বল এ ধন সম্বল, "অরে পরাধীন, পরেরি সকল, ''দারা, পুলু, গৃহ কি হবে তোর। ''স্বাধীনতা বিনে, আলয় বিপিনে, ' জীবনের স্থথ, পাবিনে পাবিনে— ''দিবস, শর্মারী, সকলি ঘোর।"

२ 9

কুস্থমিত তমু, কদম্বের প্রায়,
মানবনন্দন দেখে পুনরায়,
পেই জ্যোতির্দ্ময় দেব-আক্ষতি,
আবার ক জন, প্রকুল্প নয়ন,
প্রকৃতি-প্রতিমা করেছে ধারণ
করেছে ধারণ বায়ু, জলধারা,
শনি, শুক্র, বুধ, বস্তু, গ্রহ, তারা,
রাহু, রবি, কেতু, শশীর পরিধি,
কেহু বা ধরেছে পৃথিবী, জলধি,—
গাহিছে নিস্বর্গ নিয়ম-গীতি।

२৮

"তেন্ত্রোপিণ্ডবং, ধ্ম, বাস্প ময়, (১)
"ছিল এ ধরণী ধাতু, শব্দালয়,
"ক্রমে মৃণময়, মীন, কুর্ম্মবাস,
"তৃণ, তরু, মৃগ, ময়র আবাস,—
"দাজিল ধরণী অপুর্ব্ব কায়।
"চল চল ঘাই পৃথিবীর সনে,
"দিবাকর পাশে দেখিব গগনে,
"এই শশ্ধর, আরো কত ক্ষিতি,
"চারি চক্র শোভা ঘেরে বৃহস্পতি;
"জ্যোতি-উপবীত পরে মনোহর,
"লয়ে সপ্ত শশী ভ্রমে শনৈশ্চর;
"ভ্রমে কেতুমালা তপনে বেড়িয়া,
'অনস্ত গগনে পরিধি আঁকিয়া;—
'লরকা-কুস্তম ছড়ান তায়।

२२

"ধরিব গগনে প্রনের গতি,
"তরল বায়ুতে শ্বদ-মূরতি,
'রাথিব বাঁধিয়া, দেখিব খুলিয়া
"রবির কিরণ গঠন-প্রথা;
"আনিব নামায়ে ভীষণ অশনি,
পূথিবী উপরে,—বাসবশিঞ্জিনী
'ধরিব ক্ষমর দামিনী-লতা।
"চল চল যাই পৃথিবীর সনে,
"দিবাকর পাশে দেখিব গগনে,
"তারকা কুক্ম ছড়ান তায়।"
গাহিতে গাহিতে চলেছে সকলে
এই মহাগীত, ভীম কোলাহলে,—
নিয়তি শৃদ্ধল ছি'ড়িয়া পায়।
(অসম্পূর্ণ।)

<sup>(</sup>১) এক্ষণকার বৈজ্ঞানিকদিগের মতে আদিতে পৃথিবী জ্ঞানয় ছিল; কিন্তু এ বিষয়ে এখনও স্থির হয় নাই।



## প্রথম পরিচ্ছেদ

দেশের শ্রীরৃদ্ধি

জি কালি বড় গোল শুনা যায় যে, আমাদের দেশের বড় শ্রীর্দ্ধি
হইতেছে। এত কাল আমাদিগের দেশ উচ্ছন্ন যাইতেছিল,
এক্ষণে ইংরাজের শাসন কৌশলে আমরা সভ্য হইতেছি। আমাদের
দেশের বড় মঙ্গল হইতেছে।

কি মঙ্গল, দেখিতে পাইতেই না ? ঐ দেখ লোহবম্মে লোহত্রঙ্গ, কোটি উচৈচঃশ্রবাকে বলে অভিক্রম করিয়া, এক মাসের পথ এক দিনে যাইতেছে। ঐ দেখ, ভাগীরধীর যে উদ্ভাল তরঙ্গমালায় দিগৃগজ্ঞ ভাসিয়। গিয়াছিল, অগ্রিময়ী তরণি ক্রীড়াশীল হংসের ক্যায় তাহাকে বিদীর্ণ করিয়া বাণিজ্য দ্রব্য বহিয়া ছুটিতেছে। কাশীধামে ভোমার পিতার অভ প্রাতে সাংঘাতিক রোগ ইইয়াছে—বিহাৎ আকাশ ইইতে নামিয়া আসিয়া তোমাকে সম্বাদ দিল, তুমি রাত্রিমধ্যে তাহার পদপ্রাস্তে বসিয়া তাহার শুক্রমা করিতে লাগিলে। সে রোগ পূর্ব্বে আরাম ইইত না, এখন নবীন চিকিৎসাশান্ত্রের গুণে ডাক্তারে তাহা আরাম করিল। যে ভূমিখণ্ড, নক্ষত্রময় আকাশের ক্যায় অট্টালিকাময় ইইয়া এখন হাসিতেছে, আগে উহা ব্যান্ত ভল্লুকের আবাস ছিল। ঐ যে দেখিতেছ, রাজপথ, পঞ্চাশ বংসর পূর্বেব ঐ স্থানে সন্ধ্যার পর, হয় কাদার পিছলে পা ভাঙ্গিয়া পড়িয়া থাকিতে, না হয় দস্মহন্তে প্রাণত্যাগ করিতে; এখন সেখানে গ্যাসের প্রভাবে কোটিচন্দ্র জ্বলিতেছে। তোমার রক্ষার জন্য পাহারা দাঁড়াইয়াছে,

ভোমাকে বহনের জন্ম গাড়ি দাঁড়াইয়া আছে। যেখানে বসিয়া আছ, ভাহা দেখ। যেখানে আগে ছেঁড়া কাঁথা, ছেঁড়া সপ ছিল, এখন সেখানে কার্পেট, কৌচ, ঝাড়, কাণ্ডেলাব্রা, মারবেল, আলাবান্তার,—কত বলিব পূ যে বাবু দূরবীন কযিয়া বহস্পতি প্রহের উপগ্রহগণের গ্রহণ পর্য্যবেক্ষণ করিতেছেন, পঞ্চাশ বংসর পূর্বে জন্মিলে উনি এত দিন চাল কলা ধূপ দীপ দিয়া বহস্পতির পূজা করিতেন। আর আমি যে হতভাগা, চেয়ারে বসিয়া ফুলিস্কেপ কাগজে বঙ্গদর্শনের জন্ম সমাজতত্ত্ব লিখিতে বসিলাম, এক শত বংসর পূর্বের হইলে, আমি এতক্ষণ ধরাসনে পশুবিশেষের মত বসিয়া ছেঁড়া তুলট্ নাকের কাছে ধরিয়া নবমীতে লাউ খাইতে আছে কি না, সেই কচ কচিতে মাথা ধরাইতাম। তবে কি দেশের বড় মঙ্গল—তোমরা একবার মঙ্গলের জন্ম জয়ধ্বনি কর!

এই মঙ্গল ছড়াছড়ির মধ্যে আমার একটা কথা জিজ্ঞাস্ত আছে, কাহার ্রত মঙ্গল ্ এ যে হাসিম শেখ, আর রামা কৈবর্ত ছুই প্রহরের রৌজে খালি মাথায়, খালি পায়ে, একহাঁটু কাদার উপর দিয়া ছুইটা অস্থিচশ্মা-বশিষ্ট বলদে, ভোঁতা হাল ধার করিয়া আনিয়া চসিতেছে, উহাদের কি মঙ্গল হইয়াছে ১ উহাদের এই ভাদের রৌদে মাথা ফাটিয়া যাইতেছে, তৃষায় ছাতি ফাটিয়া যাইতেছে, তাহার নিবারণজ্জতা অঞ্জলি করিয়া মাঠের কর্দম পান করিতেছে: ক্ষুধায় প্রাণ যাইতেছে, কিন্তু এখন বাড়ী গিয়া আহার করা হইবে না, এই চাসের সময়। সন্ধ্যা বেলা গিয়া উহারা ভাঙ্গা পাতরে রাঙ্গা> বড> ভাত, লুন লঞ্চ দিয়া আধ পেটা খাইবে। তাহার পর ছেঁড়া মাতুরে, না হয়, ভূমে, গোহালের এক পাশে শয়ন করিবে—উহাদের মশা লাগে না: ভাহার প্রদিন প্রাতে আবার সেই এক হাঁট কাদায় কাঞ্চ করিতে হাইবে—যাইবার সময়, হয় জমীদার, নয় মহাজ্ঞন, পথ হইতে ধরিয়া লইয়া গিয়া দেনার জন্ম বসাইয়া রাখিবে, কাজ হইবে না। নয়ত, চসিবার সময় জ্বমীদার জ্বমীখানি কাড়িয়া লইবে, তাহা হইলে সে বৎসর কি করিবে গ উপবাস –সপরিবারে উপবাস। বল দেখি, চযুমা নাকে বাবু! ইহাদের কি মঙ্গল হইয়াছে ? তুমি েখা পড়া শিখিয়া ইহাদিগের কি মঙ্গল সাধিয়াছ 

গুলার তুমি, ইংরাজ বাহাছর 

তুমি যে মেজের উপরে এক হাতে হংস পক্ষ ধরিয়া বিধির সৃষ্টি ফিরাইবার ক**ল্পনা** করিতেছ, <mark>আর অপর</mark>

হস্তে ভ্রমরকৃষ্ণ শাশ্রুগুচ্ছ কণ্ডূ্য়িত করিতেছ—তুমি বল দেখি, যে তোমা-হইতে এই হাসিম শেখ আর রামা কৈবর্ত্তের কি উপকার হইয়াছে ?

আমি বলি, অমুমাত্র না, কণামাত্রও না। তাহা যদি না হইল, তবে
আমি তোমাদের সঙ্গে মঙ্গলের ঘটায় হুলুধ্বনি দিব না। দেশের মঙ্গল ? দেশের 
মঙ্গল, কাহার্ মঙ্গল ? তোমার আমার মঙ্গল দেখিতেছি, কিন্তু তুমি আমি
কি দেশ ? তুমি আমি দেশের কয় জন ? আর এই কৃষিজীবী কয় জন ?
তাহাদের ত্যাগ করিলে দেশে কয় জন থাকে ? হিসাব করিলে তাহারাই
দেশ—দেশের অধিকাংশ লোকই কৃষিজীবী। তোমাহইতে আমাহইতে
কোন কার্য্য হইতে পারে ? কিন্তু সকল কৃষিজীবী ক্ষেপিলে কে কোথায়
থাকিবে ? কি না হইবে ? যেখানে তাহাদের মঙ্গল নাই, সেখানে দেশের
কোন মঙ্গল নাই।

দেশের শ্রীরদ্ধি হইতেছে, স্বীকার করি। আমরা এই প্রবন্ধে একটী উদাহরণের দ্বারা প্রথমে দেখাইব যে, দেশের কি প্রকারে শ্রীবৃদ্ধি হইতেছে। পরে দেখাইব যে, কৃষকেরা সে শ্রীবৃদ্ধির ভাগী নহে। পরে দেখাইব যে, তাহ: কাহার্দোষ।

বিটিশ অধিকারে রাজ্য স্থশাসিত। পরজাতীয়েরা জনপদপীড়া উপস্থিত করিয়া যে দেশের অর্থাপহরণ করিবে, সে আশক্ষা বস্তুকাল হইতে রহিত হইয়াছে। আবার স্বদেশীয়, স্বজ্ঞাতীয়ের মধ্যে পরস্পরে যে সঞ্চিতার্থ অপহরণ করিবে, সে ভয়ও অনেক নিবারণ হইয়াছে। দস্যুভীতি, চৌর ভীতি, বলবানকর্তৃক ছর্বলের সম্পত্তি হরণের ভয়, এ সকলের অনেক লাঘব হইয়াছে। আবার রাজা বা রাজ্ঞপুরুষেরা প্রজ্ঞার সঞ্চিতার্থ সংগ্রহলালসায় যে বলে ছলে কৌশলে লাকের সর্ব্বস্থাপহরণ করিবেন, সে দিনও নাই। অতএব যদি কেহ অর্থসঞ্চয়ের ইচ্ছা করে, তবে তাহার ভরসা হয় যে, সে ভাহা ভোগ করিতে পারিবে, এবং তাহার উত্তরাধিকারিরাও তাহা ভোগ করিতে পারিবে। যেখানে লোকের এরূপ ভরসা থাকে, সেখানে লোকে সচরাচর সংসারী হয়। যেখানে পরিবার প্রতিপালনশক্তি সম্বন্ধে অনিশ্চয়তা, সেখানে লোকে সংসার ধর্ম্মে বিরাগী। পরিণয়াদিতে সাধারণ লোকের অমুরাগের ফল প্রজাবৃদ্ধি। অতএব ব্রিটিশ শাসনে প্রজাবৃদ্ধি হইয়াছে। প্রজাবৃদ্ধির ফল, কৃষ্মিকার্য্যের বিস্তার। যে দেশে লক্ষ লোকের মাত্র আহারোপযোগী শস্তের আবশ্যক, সে দেশে কেবল তত্বপযুক্ত ভূমিই কর্ষিত

হইবে, কেননা অনাবশ্যক শস্তা—যাহা কেহ খাইবে না, ফেলিয়া দিতে হইবে,—তাহা কে পরিশ্রম স্বীকার করিয়া উৎপাদন করিতে যাইবে ? দেশের অবশিষ্ট ভূমি পতিত বা জঙ্গল বা তদ্রপ অবস্থাবিশেষে থাকিবে। কিন্তু প্রজাবৃদ্ধি হইয়া যখন সেই এক লক্ষ লোকের স্থানে দেড় লক্ষ লোক হয়, তখন আর বেশী ভূমি আবাদ না করিলে চলে না। কেননা যে ভূমির উৎপায়ে লক্ষ লোক মাত্র প্রতিপালিত হইত, তাহার শস্তো দেড় লক্ষ কখন চিরকাল জীবন ধারণ করিতে পারে না। স্কুতরাং প্রজাবৃদ্ধি হইলেই চাস বাড়িবে। যাহা পুর্বের্ব পতিত বা জঙ্গল ছিল, তাহা ক্রমে আবাদ হইবে। ব্রিটিশ শাসনে প্রজাবৃদ্ধি হওয়াতে সেইরূপে হইয়াছে। চিরস্থায়ী বন্দোবস্তের পূর্ব্বাপেক্ষা এক্ষণে অনেক ভূমি কর্ষিত হইতেছে।

আর এক কারণে চাসের বৃদ্ধি হইতেছে। সেই দ্বিতীয় কারণ বাণিজ্ঞাবৃদ্ধি। বাণিজ্ঞা বিনিময় মাত্র। আমরা যদি ইংলণ্ডের বস্ত্রাদি লই, তবে
তাহার বিনিময়ে আমাদের কিছু সামগ্রী ইংলণ্ডে পাঠাইতে হইবে, নহিলে
আমরা বস্ত্র পাইব না। আমরা কি পাঠাই ? অনেকে বলিবেন, "টাকা;"
তাহা নহে, সেটি আমাদের দেশীয় লোকের একটি গুরুতর ভ্রম। সত্য বটে,
ভারতবর্ষের কিছু টাকা ইংলণ্ডে যায়,—সেই টাকাটি ভারতব্যাপারে ইংলণ্ডের
মুনাফা। কিন্তু সে টাকা, ইংলণ্ড হইতে প্রাপ্তসামগ্রীর কোন অংশের মূল্য কি না, সন্দেহ। অধিকাংশের বিনিময়ে আমরা কৃষিজ্ঞাত জব্য সকল পাঠাই
—যথা, চাউল, রেশম, কার্পাশ, পাট, নীল, ইত্যাদি। ইহা বলা বাহুল্য
যে, যে পরিমাণে বাণিজ্যবৃদ্ধি হইবে, সেই পরিমাণে এই সকল কৃষিজ্ঞাত
সামগ্রীর আধিক্য আবশ্যক হইবে। স্কুতরাং দেশে চাসও বাড়িবে। ব্রিটিশ
রাজ্য হইয়া পর্যান্ত এ দেশের বাণিজ্য বাড়িতেছে—স্কুতরাং বিদেশে পাঠাইবার জন্ম বৎসরহ অধিক কৃষিজ্ঞাত সামগ্রীর আবশ্যক হইতেছে, অতএব এ
দেশে প্রতি বৎসর চাস বাড়িতেছে।

চাস রৃদ্ধির ফল কি ? দেশের ধনবৃদ্ধি—শ্রীবৃদ্ধি। যদি পূর্ব্বে ১০০ বিঘা জমী চাস করিয়া বার্ষিক ১০০ টাকা পাইয়া থাকি, তবে ২০০ বিঘা চাস করিলে, ন্যুনাধিক \* ২০০ টাকা পাইব, ৩০০ শত বিঘা চাস করিলে, তিন

সমাজ্বতত্ত্ববিদেরা বুঝিবেন, এখানে "ন্নাধিক" শক্ষাট ব্যবহার করিবার বিশেষ
তাৎপর্য্য আছে, কিন্তু সাধারণ পাঠ্যে এই প্রবন্ধে তাহা বুঝাইবার প্রয়োজন নাই।

শত টাকা পাইব। বঙ্গদেশে দিন দিন চাসের বৃদ্ধিতে দেশের কৃষিজাত ধনবৃদ্ধি পাইতেছে।

আর একটা কথা আছে। সকলে মহা তৃঃখিত হইয়া বলিয়া থাকেন, একণে দিন পাত করা ভার—জব্য সামগ্রী বড় তৃর্মূল্য হইয়া উঠিতেছে। এই কথা নির্দেশ করিয়া অনেকেই প্রমাণ করিতে চাহেন যে, বর্ত্তমান সময় দেশের পক্ষে বড় তৃঃসময়, ইংরাজের রাজ্য প্রজাপীড়ক রাজ্য, এবং কলিয়ৃগ অত্যন্ত অধর্মাক্রান্ত য়ৃগ—দেশ উচ্চন্ন গেল! ইহা যে গুরুতর ভ্রম, তাহা স্থানিক্ষিত সকলেই অবগত আছেন। বাস্তবিক, জব্যের বর্ত্তমান সাধারণ দৌর্পুল্য দেশের অমঙ্গলের চিহ্ন নহে, বরং একটি মঙ্গলের চিহ্ন। সত্য বটে, যেখানে আগে আট আনায় এক মন চাউল পাওয়া যাইত, সেখানে এখন আড়াই টাকা লাগে; যেখানে টাকায় তিন সের য়ত ছিল; সেখানে টাকায় তিন পোয়া পাওয়া ভার। কিন্তু ইহাতে এমত বুঝায় না যে, বস্তুতঃ চাউল বা য়ত তুর্ম্মূল্য হইয়াছে, টাকা সস্তা হইয়াছে, ইহাই বুঝায়। সে যাহাই হউক, এক টাকার ধান এখন যে ছই তিন টাকার ধান হইয়াছে, তাহাতে সন্দেহ নাই।

ইহার ফল এই যে, যে ভূমিতে কৃষক এক টাকা উৎপন্ন করিত, সে ভূমিতে ত্বই তিন টাকা উৎপন্ন হয়। যে ভূমিতে দশ টাকা হইত, তাহাতে ২০ কি ৩০ টাকা হয়। বঙ্গদেশের সর্বত্রই বা অধিকাংশ স্থানে এইরূপ হইয়াছে, স্থতরাং এই এক কারণে বঙ্গদেশের কৃষিজ্ঞাত বার্ষিক আয়ের বৃদ্ধি হইয়াছে।

আবার পূর্ব্বেই সপ্রমাণ করা গিয়াছে, কর্ষিত ভূমিরও আধিক্য হইয়াছে। তবে ছই প্রকারে কৃষিজ্ঞাত আয়ের বৃদ্ধি হইয়াছে; প্রথম, কর্ষিত ভূমির আধিক্যে, দ্বিতীয়, ফসলের মূল্য বৃদ্ধিতে। যেখানে এক বিঘা ভূমিতে তিন টাকার ফসল হইত, সেখানে সেই এক বিঘায় ছয় টাকা জ্বন্দে, আবার আর এক বিঘা জ্বন্দল পতিত আবাদ হইয়া, আর ছয় টাকা; মোটে তিন টাকার স্থানে বার টাকা জ্বিতেছে।

এইরূপে বঙ্গদেশের কৃষিজাত আয় যে চিরস্থায়ী বন্দোবস্তের সময় হইতে এ পর্য্যস্ত তিন চারিগুণ বৃদ্ধি হইয়াছে, বলিলে অত্যুক্তি হইবে না। এই বেশী টাকাটা কার ঘরে যায় ৪ কে লইতেছে ৪ এ ধন কৃষিজ্ঞাত—কৃষকেরই প্রাপ্য—পাঠকেরা হঠাৎ মনে করিবেন, কৃষকেরাই পায়। বাস্থবিক তাহারা পায় না। কে পায়, আমর। দেখাইতেছি।

কিছু রাজভাণ্ডারে যায়! গত সন ১৮৭০।৭১ শালের যে বিজ্ঞাপনী কলিকাতা রেবিনিউ বোর্ড হইতে প্রচার হইয়াছে, তাহাতে কার্য্যাধ্যক্ষ সাহেব লিখেন, ১৭৯৩ শালে চিরস্থায়ী বন্দোবস্তের সময়ে যে প্রাদেশে ২,৮৫,৮৭,৭২২ টাকা রাজস্ব ধার্য্য ছিল, সেই প্রদেশ হইতে একণে ৩,৫০,৪১,২৪৮ টাকা রাজস্ব আদায় হইতেছে। অনেকে অবাক্ হইয়া জিজ্ঞাসা করিবেন, যে কর চিরকালের জন্য অবধারিত হইয়াছে, তাহার আবার বৃদ্ধি কি ? শক্ সাহেব বৃদ্ধির কারণ সকলও নির্দ্দেশ করিয়াছেন —যথা, তৌফির বন্দোবস্থ, লাখেরাজ বাজেআপ্র, নৃতন "পয়স্তি" ভূমির উপর কর সংস্থাপন, খাসমহলের কর বৃদ্ধি ইত্যাদি। অনেকে বলিবেন, ঐ সকল বৃদ্ধি যাহা হইবার হইয়াছে, আর বড় অধিক হইবে না। কিন্তু শক্ সাহেব দেখাইয়াছেন, এই বৃদ্ধি নিয়মিত রূপে হইতেছে। পূর্ব্বাবধারিত করের উপর বেশী যাহা এক্ষণে গবর্ণমেন্ট পাইতেছেন—সাড়ে বাষ্টি লক্ষ টাকা—তাহা কৃষিজাত ধন হইতেই পাইতেছেন।

এ ধন অন্যান্ত পথেও রাজভাঙারে যাইতেছে। আফিমের আয়ের অধিকাংশই কৃষিজ্ঞাত। কইমহৌসের দ্বার দিয়াও রাজভাঙারে কৃষিজ্ঞাত অনেক ধন যায়।

শক্ সাহেব বলেন, এই কৃষিজাত ধনবৃদ্ধি অধিকাংশই বণিক্ এবং মহাজনদিগের হস্তগত হইয়াছে। বণিক্ এবং মহাজন সম্প্রদায় যে ইহার কিয়দংশ হস্তগত করিতেছে, তদ্বিষয়ে সংশয় নাই। কৃষকেব সংখ্যা বাড়িয়াছে, স্বৃতরাং মহাজনের লাভও বাড়িয়াছে। এবং যে বণিকেরা মাঠ হইতে ফসল আনিয়া বিক্রয়ের স্থানে বিক্রয় করে, কৃষিজাত ধনের কিয়দংশ যে তাহাদের লাভ ফরপে পরিণত হয়, তদ্বিষয়ে সংশয় নাই। কিন্তু, কৃষিজাত ধনের বৃদ্ধির অধিকাংশই যে তাহাদের হস্তগত হয়, ইহা শক্ সাহেবের ভ্রমমাত্র। এ ভ্রম কেবল শক্ সাহেবের একার নহে। "ইকনিমিষ্ট" এই মতাবলম্বী। "ইকনিমিষ্টের" ভ্রম "ইণ্ডিয়ান অবজর্বরের" নিকট ধ্বংসপ্রাপ্ত হইয়াছে। সেতর্ক এখানে উত্থাপনের আবশ্যক নাই।

অধিকাংশ টাকাটা ভূস্বামিরই হস্তে যায়। ভূমিতে অধিকাংশ কুষকেরই অধিকার অস্থায়ী; জমিদার ইচ্ছ। করিলেই তাহাদের উঠাইতে পারেন। দখলের অধিকার অনেক স্থানেই অত্যাপি আকাশকুস্কম মাত্র। যেখানে আইন অনুসারে প্রজার অধিকার আছে, সেখানে কার্য্যে নাই। অধিকার থাক বা না থাক, জমীদার উঠিতে বলিলেই উঠিতে হয়। কয়জন প্রজা জমীদারের সঙ্গে বিবাদ করিয়া ভিটায় থাকিতে পারে গু স্কুতরাং যে বেশী থাজানা স্বীকৃত হইবে, তাহাকেই জমিদার বসাইবেন। পূর্ব্বেই কথিত হইয়াছে, লোক-সংখ্যা বৃদ্ধি হইতেছে। তাহার বিশেষ কোন প্রমাণ নাই বটে, কিন্তু ইহা অমুভবের দারা সিদ্ধ। প্রজাবৃদ্ধি হইলেই জমীর খাজানা বাডিবে। যে ভূমির আগে এক জন প্রার্থী ছিল, প্রজাবৃদ্ধি হইলে তাহার জন্ম ছুই জন প্রার্থী দাড়াইবে। যে বেশী থাজানা দিবে, জমীদার তাহাকেই জমী দিবেন। রামা কৈবর্তের জমীটুকু ভাল, সে এক টাকা হারে খাজানা দেয়। হাসিম শেথ, সেই জমা চায় – সে দেড় টাকা হার স্বীকার করিতেছে। জমীদার রামাকে উঠিতে বলিলেন। রামার ২য় ত. দখলের অধিকার নাই, সে অমনি উঠিল। নয় ত, অধিকার আছে, কিন্তু কি করে গ কুমীরের সঙ্গে বিবাদ করিয়া জলে বাস করিবে কি প্রকারে ৷ অধিকার বিসর্জন দিয়া সেও উঠিল। জমীদার বিঘা পিছু আট আনা বেশী পাইলেন। এই রূপে, চিরস্থায়ী বন্দোবস্তের পর কোন সময়ে না কোন সময়ে,

এই রূপে, চিরস্থায়ী বন্দোবস্তের পর কোন সময়ে না কোন সময়ে, কোন স্তথোগে না কোন স্থযোগে, দেশের অধিকাংশ ভূমির হার বৃদ্ধি ইইয়াছে। আইন আদালতের আবশ্যক করে নাই—বাজারে যেরূপ গ্রাহকবৃদ্ধি হইলে ঝিঙ্গা পটলের দর বাড়ে, প্রজ্ঞাবৃদ্ধিতে সেইরূপ জমীর হার বাড়িয়াছে। সেই বৃদ্ধি, জমীদারের উদরেই গিয়াছে।

অনেকেই রাগ করিয়া এ সকল কথা অস্বীকার করিবেন। ভাঁহারা বলিবেন, আইন আছে, নিরিখ আছে, জ্মীদারের দয়া ধর্ম আছে। আইন সে একটা তামাসা মাত্র—বড় মানুষেই খরচ করিয়া সে তামাসা দেখিয়া খাকে। নিরিখ পূর্ব্ববর্ণিত প্রণালীতে বাড়িয়া গিয়াছে। আর জ্মীদারের দয়া ধর্ম—তাহার আর একটি নাম স্বার্থপরতা। যত দূর ক্রু ফিরে, তত্ত দূরে ফেরান। যখন আর ফিরে না, তখন দয়া ধর্মের আবির্ভাব হয়। \*

শ্বামরা মৃক্তকণ্ঠে স্বীকার করি, সকল ভূস্বামী এ চরিত্রের নহেন। অনেকের
থপার্ব দয়া ধর্ম আছে।

জু ফিরাইয়া ফিরাইয়া, বঙ্গদেশের অধিকাংশ বর্দ্ধিত কার্য্য আয় ভূষামিগণ আপনাদিগের হস্তগত করিয়াছেন। চিরস্থায়ী বন্দোবস্তের সময়ে যে জমীদারের যে হস্তবৃদ ছিল, অনেক স্থানেই তাহার ত্রিগুণ চতুগুর্গ হইয়াছে। কোথাও দশগুণ হইয়াছে। কিছু না বাড়িয়াছে, এমন জমীদারী অতি অল্প।

আমরা দেখাইলাম, এই ঈশ্বরপ্রেরিত কৃষিধনের বৃদ্ধির ভাগ, রাজ্ঞা পাইয়া থাকেন, ভৃষামী পাইয়া থাকেন, বণিক্ পায়েন, মহাজন পায়েন,— কৃষী কি পায় ় যে এই ফসল উৎপন্ন করে, সে কি পায় ?

আমরা এমত বলিনা যে, সে কিছুই পায় না। বিন্দু বিসর্গমাত্র পাইয়া থাকে। যাহা পায়, তাহাতে তাহার কিছু অবস্থার পরিবর্তন হয় নাই। অভাপি ভূমির উৎপল্লে তাহার দিন চলে না। অতএব যে সামান্ত ভাগ, কৃষকসম্প্রদায় পায়, তাহা না পাওয়ারই মধ্যে। যার ধন, তার ধন নয়। যাহার মাথার কালঘাম ছুটিয়া ফসল জল্মে, লাভের ভাগে সে কেহ হইল না।

আমরা দেখাইলাম যে, দেশের অত্যন্ত শ্রীবৃদ্ধি হইয়াছে। অসাধারণ কৃষিলক্ষ্মী দেশের প্রতি স্থাসন্না। তাঁহার কৃপায় অর্থ বর্ষণ হইতেছে। সেই অর্থ রাজা, ভূষামী, বণিক্, মহাজন সকলেই কুড়াইতেছে। অতএব সেই শ্রীবৃদ্ধিতে রাজা, ভূষামী, বণিক্, মহাজন সকলেরই শ্রীবৃদ্ধি। কেবল কৃষকের শ্রীবৃদ্ধি নাই। সহস্র লোকের মধ্যে কেবল নয় শত নিরানকাই জনের তাহাতে শ্রীবৃদ্ধি নাই। এমত শ্রীবৃদ্ধির জন্ম যে জয়ধ্বনি তুলিতে চাহে, তুলুক; আমি তুলিব না। এই নয় শত নিরানকাই জনের শ্রীবৃদ্ধি না দেখিলে আমি কাহারও জয় গান করিব না।



# অনুষ্ঠান পত্ৰ

#### <sup>4</sup>জ্ঞানাৎ পরতরো নহি।<sup>2</sup>

- ১। বিশ্বরাজ্যের আশ্চর্য্য ব্যাপার সকল স্থিরচিত্তে আলোচনা করিলে অন্তঃকরণে অন্তুত রসের সঞ্চার হয়, এবং কি নিয়মে এই আশ্চর্য্য ব্যাপার সম্পন্ন হইতেছে, তাহা জানিবার নিমিন্তে কোতৃহল জন্মে। যদ্ধারা এই নিয়মের বিশিষ্ট জ্ঞান হয়, তাহাকেই বিজ্ঞান শাস্ত্র কহে।
- ২। পূর্ববিদ্যাল ভারতবর্ষে বিজ্ঞানশান্তের যথেষ্ট সমাদর ও চর্চা ছিল, তাহার ভূরি ভূরি প্রমাণ অভাপি দেদীপ্যমান রহিয়াছে। বর্ত্তমানকালে বিজ্ঞানশান্তের যে সকল শাখা সম্যক্ উন্নত হইয়াছে, তৎসমুদায়ের মধ্যে অনেক গুলির প্রথম বীজরোপণ প্রাচীন হিন্দু ঋষিরাই করেন। জ্যোতিষ, বীজগণিত, মিশ্রগণিত, রেখাগণিত, আয়ুর্ব্বেদ, সামুদ্রিক, রসায়ন, উদ্ভিদতম্ব, সঙ্গীত, মনোবিজ্ঞান, আত্মতব্ব প্রভৃতি বহুবিধ শাখা বহুদূর বিস্তীর্ণ ইইয়াছিল। কিন্তু আক্ষেপের বিষয় এই, এক্ষণে অনেকেরই প্রায় লোপ ইইয়াছে; নামমাত্র অবশিষ্ট আছে।
- ৩। এক্ষণে ভারতবর্ষীয়দিগের পক্ষে বিজ্ঞানশাস্ত্রের অনুশীলন নিতান্ত আবশ্যক হইয়াছে; তন্নিমিত্ত ভারতবর্ষীয় বিজ্ঞান-সভা নামে একটি সভা কলিকাতায় স্থাপন করিবার প্রস্তাব হইয়াছে। এই সভা প্রধান সভারূপে গণ্য হইবে, এবং আবশ্যকমতে ভারতবর্ষের ভিন্ন ভিন্ন অংশে ইহার শাখা-সভা স্থাপিত হইবে।

- ৪। ভারতবর্ষীয়দিগকে আহ্বান করিয়া বিজ্ঞান অনুশীলন বিষয়ে প্রোৎসাহিত ও সক্ষম করা এই সভার প্রধান উদ্দেশ্য; আর ভারতবর্ষ সম্পর্কীয় যে সকল বিষয় লুপ্তপ্রায় হইয়াছে, ভাহা রক্ষা করা (মনোরম ও জ্ঞানদায়ক প্রাচীনগ্রন্থ সকল সূদ্রিত ও প্রচারিত করা ) সভার আমুষঙ্গিক क्रिक्ट्या ।
- ৫। সভা স্থাপন করিবার জন্ম একটী গৃহ, কতকগুলি বিজ্ঞানবিষয়ক পুস্তুক ও যন্ত্র এবং কতকগুলি উপযুক্ত ও অন্তুরক্ত ব্যক্তি বিশেষের আবশ্যক। অতএব এই প্রস্থাব হইয়াছে যে কিছু ভূমি ক্রয় করা ও তাহার উপর একটী আবশ্যকামুরূপ গৃহ নিশ্মাণ করা, বিজ্ঞান বিষয়ক পুস্তক ও যন্ত্র ক্রয় করা এবং গাঁহারা এক্ষণে বিজ্ঞানামুশীলন করিতেছেন, কিম্বা গাঁহারা এক্ষণে বিছাল্য পরিত্যাপ করিয়াছেন, অথচ বিজ্ঞানশাস্ত্র অধ্যয়নে এক। সু অভিলাষী, কিন্তু উপায়াভাবে সে অভিলাষ পূর্ণ করিতে পারিতেছেন না, এরূপ বাক্তিদিগকে বিজ্ঞানচর্চ্চ। করিতে আহ্বান কর। হইবে।
- ৬। এই সমদয় কার্যা সম্পন্ন করিতে হইলে অর্থ ই প্রধান আবশ্যক, অত্এব ভারতবর্ষের শুভান্নধাায়ী ও উন্নতীচ্ছ জনগণের নিকট বিনীতভাবে প্রার্থনা করিতেছি যে, ভাঁহারা আপন আপন ধনের কিয়দংশ অর্পণ করিয়া উপস্থিত বিষয়ের উন্নতি সাধন করুন।
- ৭। বাঁহার। চাঁদা গ্রহণ করিবেন, ভাঁহাদের নাম পরে প্রকাশিত হইবে, আপাডভঃ যাহারা সাক্ষর করিতে কিম্বা চাঁদা দিতে ইচ্ছা করিবেন. জাঁহার। নিমু স্বাক্ষরকারীর নিকট প্রেরণ করিলে সাদরে গৃহীত হইরে।

স**মুঠা**তা শ্রীমতেন্দ্রলাল সরকার।

অন্তর্জানপত্রের সাতটি ধারা ক্রমে গ্রহণ করিয়া প্রত্যেক ধারা সম্বন্ধে আমাদের যাহা বক্তবা, ভাহা বলিব।

১ : "বিশ্বরাক্ষ্যের আশ্চর্যা ব্যাপার সকল স্থিরচিত্তে গালোচনা করিলে অন্তঃকরণে অন্তত রসের সঞ্চার হয়।"

নিদাঘ ঋতুতে নিশানাথহীনা নিশাকালে উচ্চ প্রাসাদোপরি উপবিষ্ট হইয়া—একবার গ্রহ নক্ষত্র তারকা বিকীরিত মন্দাকিনী মধ্য প্রবাহিত গগন-প্রাঙ্গণে দৃষ্টি উৎক্ষিপ্ত কর। সেই অমল নীলিমা, সেই অনস্তবিস্তৃতি, সেই অসংখ্য জ্বলন্থ বিন্দুপাভোজ্জ্বলীকৃতা শোভা, সেই অক্ষুট শ্বেত কলেবরা স্বৰ্গ মন্দাকিনী, এই সকল শোভা শোভিত দিশ্বলয় ব্যাপী সেই মহাগর্ভ ব্রহ্মাণ্ড কটাহ দেখিলে বিস্ময় পরিপ্রিত মনে আপনা আপনি জিজ্ঞাসা করিবে, এ গুলি কি ! কোথা হইতে আসিল ! কি নিয়মে আকাশে বিচরণ করিতেছে !

আধুনিক বিখ্যাতনামা দার্শনিকেরা বলেন, তোমার প্রথম প্রশ্নের হার্থ নাই। ঈশ্বরবাদীরা বলেন, তোমার দ্বিতীয় প্রশ্ন হাস্তিকতার মূল সূত্র। তোমার শেষ প্রশ্ন যে বিজ্ঞান প্রবৃত্তিলতার প্রথমাশ্বর, তদ্বিষয়ে ছুই মত নাই।

তুমি ভাবিতে লাগিলে, কি নিয়মে ইহারা আকাশে বিচরণ করিতেছে। ভাবিতে ভাবিতে এক দিনে, তুই দিনে, এক মাসে, তুই মাসে দেখিতে দেখিতে জানিতে পারিলে যে, ঐ আকাশে সকল নক্ষত্রই ভ্রমণশীল, কেবল একটীই স্থির। ঐ স্থির ভারাটি গ্রুবনক্ষত্র। সেটি সর্ব্বদাই উত্তরে আছে। এত দিনে তুমি একটা সামান্ত জ্যোতিষ নিয়ম পরিজ্ঞাত হইলে, সামান্ত নিয়মপরিজ্ঞানেই কত মহৎ উপকার দর্শিতে পারে! দিগ্রান্ত পথিকের পক্ষে এই সামান্ত সভ্যটি অন্ধকার রাত্রিতে কত উপকার সাধন করে। এক্ষণে জ্ঞাটিল নিয়ম সকলের বিশিষ্ট জ্ঞান ইইলে কত ফল দর্শিতে পারে।

কত ফল ফলিতেছে, তাহা ত আমরা এক্ষণে অহরহ প্রত্যক্ষ করিতেছি। কোন পূজাপাদ ব্যক্তি বিজ্ঞানবেত্তার সহিত রাবণ রাজার তুলনা করিয়া বিজ্ঞানের ক্ষমতার পরিচয় প্রদান করিয়াছেন। তিনি বলেন, মহর্ষি বাল্মীকি দের্দিও দশাননের অসীম প্রতাপ বর্ণনজ্ঞ কবিকুশল কল্পনাবলে অমরগণকে তাঁহার দাসত্বে নিযুক্ত করিয়া লক্ষাধিপতির প্রাধান্ম স্থাপন করিয়াছেন, কিন্তু বিজ্ঞানবেতার প্রভুত্ব এই কল্পনা-প্রস্তুত রাবণের প্রতাপ অপেক্ষা সমধিক শ্লাঘনীয়। সত্যু বটে, দশানন কোন দেবকে মালাকর কার্য্যে, কাহাকেও বা অপ্রসেবক কর্ম্মে, কাহাকেও বা গৃহ পরিষ্কারক দাস্থে, নানা কার্য্যে নানা দেবগণকে নিযুক্ত করিয়াছিলেন, কিন্তু বিজ্ঞানবেত্তা কি করিতেছেন ৷ দেবক্ষ্যা ক্ষাপ্রকাণী ইন্দ্রদেবকে মহায়সশকটচালনে নিযুক্ত করিয়াছেন। দেবক্ষ্যা ক্ষাপ্রভা তাঁহার প্রভা লুকাইয়া বিদ্বানের সন্থাদবাহিনীভাবে অবিরত সন্থাদ বহন করিতেছেন। অসীমতেজা প্রভাকর অন্তর্যালে থাকিয়া নিজকরে সহধর্ম্মিণী ছায়ার সাহায্যে বৈজ্ঞানিক সমক্ষে লিপিকর কার্য্যে ব্যাপৃত

আছেন। পৃথিবী দেবী, দিক্পাল বরুণ, প্রনরাজ, সকলকেই তিনি দাসত্বে আবদ্ধ রাখিয়াছেন। তাঁহারা কখন বিদ্বানের ক্ষুন্নিবৃত্তি জক্ত ময়দা ভাঙ্গিতেছেন, কখন শীত নিবারণ জক্ত বস্ত্র বয়ন করিতেছেন, কখন কাগজ প্রস্তুত করিতেছেন, কখন ঔষধ প্রস্তুত করিতেছেন। কভু বা বিজ্ঞানবিৎকে স্বন্ধে করিয়া স্বর্গলোকে লইয়া যাইতেছেন। কখন পুস্তুক মুদ্রিত করিয়া আনিয়া বিদ্বানকে উপঢ়োকন দিতেছেন। কখন বা তাঁহার প্রমোদভবনে, রাজবত্মে আলো জ্বালিতেছেন। কি বিত্তালয়ে কি গৃহকার্য্যে কি বিচারালয়ে কি ধর্ম মন্দিরে একাকী, সজন, অমরগণ, সকল কালেই সকল অবস্থাতেই বিজ্ঞানবিতের ক্রীতদাস। হবিদ্বারদাগর প্রবাহিতা ভাগীরথীকে ভগীরথ তাঁহার জন্ত অবনীতলে আনিয়াছিলেন। সেই ভাগীরথী তাঁহার জল পরিচারিকা, তাঁহার অভ্যর্থনা জন্ত অগন্ত্য মুনি বিদ্যাচলকে অবনত করিয়া থাকিতে বলিয়া গিয়াছেন। হিমাচল বিদ্বানের জন্তই স্বকীয় আগারে ত্র্যার ভাণ্ডার রক্ষা করিতেছেন। বনস্পতিগণ তাঁহারি জন্ত ফলভার বহন করে। খনি তাঁহারি জন্য উদরে করিয়া বহু মূল্য ধাতু ধারণ করে।

এখন "রত্নাকর হয়েছেন দাস, কুবের তাঁর আজ্ঞাকারী"—। দশানন
সমরক্ষেত্রে দেবগণের সহায়তা পান নাই। বিদ্বানের সমরক্ষেত্রে স্বয়ং
অগ্নিদেব লোহগোলক বাহনে বিপক্ষদলে মহামার উৎপাদন করিতেছেন।
ভাহাতেই বলি কল্লিভ বারণাপেক্ষা আধুনিক বিদ্বানের প্রভুত্ব অধিকতর
প্লাঘনীয়। কবিগুরু বালীকি কলিকালে পুনঃপ্রাত্ত্রভূতি হইয়া স্বয়ং বিদ্বানের
নিকটে রামায়ণ পাঠ করিতেছেন। ভাষাবিজ্ঞান বলে বৈজ্ঞানিক মীনরূপী
ভগবানের আয় আবার বেদোদ্ধার করিতেছেন। বৈজ্ঞানিক ঈশ্বরের
অবতার। রাবণগোরবলোপাঁ, প্রতাপশালী—শিবিকর্ণ সদৃশ পরোপকারী
পরম্যোগীর আয় দৃঢ় নিবিষ্ট, সর্ব্বদাই হাই ও সকল অবস্থাতেই সন্তুষ্ট।

এই বিজ্ঞান বলেই আধুনিক ইউরোপীয়গণ এই পৃথিবীতে একাধিপত্য স্থাপন করিয়াছেন। দেখুন, বিলাতে খাল্ল সামগ্রী অতি তুমূল্য, শ্রামাপ-জীবীগণ "আমার" বলিতে পারে, "আমার পূর্ব্বপুরুষের" বলিতে পারে, এমন বাসস্থান তাহাদের অনেকেরই নাই; বিলাতে কার্পাসতুলা এক ছটাক পরিমিত উৎপন্ন হয় না; হয় আমেরিকা নয় ভারতবর্ষ হইতে বিলাতীয়ের। তুলা আমদানি করেন। অথচ যন্ত্র বিজ্ঞানের এমনি ক্ষমতা. মাঞ্চেরের তন্তবায়েরা লক্জাহীনা ভারতের লক্জা নিবারণ করিতেছে। লাক্কাশায়েরে ছর্ভিক্ষ হইল, আর যে দেশে ঢাকা আছে, শান্তিপুর শিমলে কলমে আছে, বালুচর বাণারস আছে, মুঙ্গের পাটনা আছে, কালিকট কাশ্মীর আছে, মহীস্থর অম্বরসহর আছে—সেই দেশে, যেখানে লক্ষ লক্ষ মন তুলা প্রতি বর্ষে উৎপন্ন হয়, যেখানে তন্তবায়কে লিপিকর ভাস্কর বা স্ত্রধার অপেক্ষা অধিক শ্রদ্ধা করে, সেই দেশে, যে দেশের তন্তুজাত রোম সম্রাটের রাজ পরিচ্ছদ ছিল, যে দেশের সহিত বস্ত্রবাণিজ্য ব্যবসায়ে ব্রতী থাকিয়া মধ্যকালে বিনিষনগর সম্বিশালী হয়—সেই দেশে লাক্কাশায়েরে ছর্ভিক্ষ হইল বলিয়া হা বস্ত্র যো বস্ত্র শব্দে কর্ণ বিধির হইয়া যাইতে লাগিল।

হা অদৃষ্ট ! বিজ্ঞান অবহেলার এই ফল। বিজ্ঞানের সেবা করিলে বিজ্ঞান তোমার দাস, যে বিজ্ঞানকে ভজে, বিজ্ঞান তাহাকে ভজিবে। কিন্তু যে বিজ্ঞানের অবমাননা করে, বিজ্ঞান তাহার কঠোর শক্র। মনে করুন, কোথাকার অন্নকষ্ঠে কোথায় পরিচ্ছদক্ত হইল। এলজালিক বিজ্ঞান স্বীয় অবমাননা জন্ম এইরূপে বৈরসাধন করিল। এখন ভুক্তভোগী লোক শিক্ষা গ্রহণ কর।

অনেকে বলেন, ইউরোপীয়ের। কেবল বাহুবলে এই ভারতবর্ষে আধিপত্য স্থাপন করিয়াছেন। বাহুবলেই বলুন, আর যাহা বলুন, সে কথা কতক দূর সত্য, তাহার অণুমাত্র সন্দেহ নাই। কিন্তু একথাটিও অত্যুক্তি দোষে দূষিত কথনই বলা যাইতে পারে না যে ইউরোপীয়ের। বিজ্ঞানবলে এই ভারতবর্ষ জয় করিয়াছেন, বিজ্ঞান বলেই ইহা রক্ষা করিতেছেন। বিজ্ঞানেই সতত চালনা করিয়াই বিদেশীয় বণিক্দিগকে ভারততীরে আনয়ন করেন, বিজ্ঞানই নানা যুদ্ধে সহায়তা করিয়াছিলেন—এখনও বিজ্ঞান মহায়সশকট বাহনে, তড়িংতার সঞ্চালনে, কামান সন্ধানে, অয়োগোলক বর্ষণে এই বীরপ্রস্থ ভারতভূমি হস্তামলকবং আয়ত্ত করিয়া শাসন করিতেছে। শুধু তাহাই নহে। বিদেশীয় বিজ্ঞানে আমাদিগকে ক্রমশঃই নির্জীব করিতেছে। যে বিজ্ঞান ফদেশী হইলে আমাদের দাস হইত, বিদেশী হইয়া আমাদের প্রভূ হইয়াছে। আমরা দিন দিন নিরুপায় হইতেছি। অতিথিশালায় আজীবনবাসী অতিথির স্থায় আমরা প্রভুর আশ্রমে বাস করিতেছি। এই ভারতভূমি একটি বিস্তীর্গ অতিথিশালা মাত্র।

দ্বিতীয় ধারার কথার প্রমাণার্থ তছল্লিখিত শাস্ত্র সকলের কি প্রকার সমালোচন ছিল, দেখা যাউক।

জ্যোতিষ। জ্যোতিষ বিজ্ঞান শাস্ত্র বটে, কিন্তু প্রাচীন বেদাঙ্গ। স্থতরাং ইহার প্রাচীনত্বে সন্দেহ করা ধৃষ্টতা ভিন্ন আব কি বলা যাইতে পারে ! ব্রহ্মদেশীয় চল্র সূর্য্য গ্রহণ তালিকা পঞ্জিকার প্রাচীনত্ব বিষয়ে ফরাসী ও বিলাতি পণ্ডিতগণের মধ্যে নানা বাগ্ বিতণ্ডা হইয়াছে। অনেক বিদেশীয় পণ্ডিত, হিন্দুরা অতি প্রাচীন জ্বাতি স্বীকার কবা, স্বজ্বাতিব গৌরব হানিকর বিবেচনা করেন।

হিন্দুজাতি অথব। আর্যােরাই ্য জ্যােতিছগণের প্রথম পর্যাবেক্ষক,
নিয়মানুসদ্ধায়ক ও তছােছাবক, তাহা ভাষাবিজ্ঞানবিৎগণের অবশ্য
স্বীকার্যা। যে সপ্তর্ধির উল্লেখ পূর্বের করিয়াছি, তাহাকে ইয়ুরােপীয়গণ উর্থ
মেজর বা বৃহৎ ভল্লুক বলেন। প্রাচীন বেদেও সপ্তর্ধি শন্দের স্থলে ঋক
(ভল্লুক) শন্দ বাবহার আছে। কেবল সংস্কৃত ভাষায় দেখা যায় যে ঋচ্
ধাতুর অর্থ দ্যুতি। এ তারা কয়টি অতিশয় উজ্জল। উজ্জলতা দেখিয়া
দ্যুতিবাচক কোন নাম দিয়া পরে সেই নামের অর্থ ক্রমে ভল্লুক বােধ করা
ও আকার সাদৃশ্য উপলব্ধি করা অত্যন্থ সঙ্গত বােধ হয়। ও এইরূপ করা
কেবল আর্য্যগণেরই। সম্ভব হইতে পারে।

হিন্দুর। দূরবীক্ষণ, অণুবীক্ষণ আলোকবীক্ষণ প্রাভৃতি কাচ যথ্রের সাহায্য ব্যভীত জ্যোতিষ চালনা করিয়া যে সফলত। লাভ করিয়াছিলেন, তাহা ভাবিলে বিস্ময়াপন হইতে হয়। সামান্ত নবদ্বীপপঞ্জিকা সেই বিজ্ঞানের কংসাবশেষ মাত্র।

দিবাসান, রাত্রিমান, তিথিমান নির্ণয়, চন্দ্রসূর্য্যের উদয়াস্থ নির্দ্ধারণ—
গ্রাহ্ম নক্ষত্র সঞ্চার ক্রিয়া স্থির করা, অয়ন গ্রহণ ও সংক্রেমণ গণনা—সে সকল
এখন অতি ভ্রম সঙ্গুল ১উক না কেন, লুপ্তবিজ্ঞানের ধ্বংস চিহ্ন তাহার আর
সন্দেহ নাই। এখন জীবিতবিজ্ঞান নাই, তাহার স্থানে কতকগুলি অকৃতজ্ঞ
পিতৃমান্তৃশ্ব্য তুর্বল সক্ষেত আছে মাত্র। বিজ্ঞান বলে আর্য্য ভট্ট পৃথিবীর
অক্ষরেখার তিয্যভাব অবধারণ করিয়াছিলেন ও তাহার পরিমাণ সার্দ্ধ তেইশ
অংশ নির্দ্ধারণ করেন। আর এখনকার জ্যোতির্বিজ্ঞানাভিমানীরা সামান্ত
স্থ্য গ্রহণ গণনায় এক দণ্ড বা তুই দণ্ড ভ্রম করিয়া বিজ্ঞানের পরিচয় প্রদান
করিলেন। যদি বাপুদেবশাস্ত্রী না থাকিতেন, ত কি লক্ষ্ডার কথা হইত!

ইচ্ছা ছিল, পূর্ব্বোল্লিখিত বিজ্ঞান গুলি ক্রমে ক্রমে গ্রহণ করিয়া একে একে সকল গুলির বিস্তৃত পরিচয় প্রদান করি, প্রবন্ধের দৈর্ঘ্যভয়ে তাহা করিতে পারিলাম না। সংক্ষেপে তুই চারি কথা লেখা যাইতেছে।

বীজ্বগণিত। কি করা কর্ত্তব্য, স্থির করিতে না পারিয়া লোকে সচরাচর যে বলিয়া থাকে, "আমি অস্থিরপঞ্চে পড়িয়াছি।" সেই অস্থির পঞ্চ বীজ-গণিতান্তর্গত এক প্রকার অঙ্ক। সে অঙ্ক প্রাচীন বীব্রুগণিতে অতি শীঘ্র সমাধা হইতে পারে। আর যে অঙ্ক যুনানী দেশে ছোফান্ত প্রথম উদ্ভাবন করেন, ও সেই জন্ম যাহাকে ছোফাস্টীন বলে, যাহা সপ্তদশ শতাব্দীতে প্রথম সিদ্ধ হয়, তাহাও হিন্দুবীজ্বগণিত মধ্যে আমরা শুনিয়াছি। যে দেশে ছোফান্তের বহু পূর্বের তোফান্ডীন কুট সাধ্য হইত, সেই দেশীয় শৌভঙ্করিক বীরগণ সামান্ত ভগ্নাংশে "এক পর্ব্বতপ্রমাণ দেউল" দেখিয়া শ্লোকোক্ত বীর তাহা ভাঙ্গিতে সমর্থ হওয়া দরে থাকুক, উদ্দেশে প্রণাম করিয়া পলায়নপর হয়েন। (\*) তথাপি আশা করিবার অনেক স্থল আছে, কেননা আবার সেই দেশেই দেখিতেছি যে দিল্লী কলেজে স্ববিখ্যাত অধ্যাপক রামচন্দ্র স্বীয় অপূর্ব্ব গ্রন্থ "গরিমা লঘিমা" প্রচার দারা বিলাতীয় বিখ্যাতনামা ডিমরগণ বৈজ্ঞানিকেরও বিশ্ময় উৎপাদন করিয়াছেন। ও ভূয়ো প্রশংসাবাদ আকর্ষণ করিয়া লইয়াছেন। ভরসা এই, যদি মরুভূমি মধ্যে আমরা **এরূপ বটবৃক্ষ** দেখিতে পাইলাম, তাহা হইলে কর্ষিত ক্ষেত্রে উৎসাহবারি সেচনে ভারতভূমি কল্পতক বা কল্পলতাই উৎপাদন করিবে।

মিশ্রগণিত। মিশ্রগণিতে অজ্ঞতানিবন্ধন কত অনর্থ হইতেছে, তাহা কে গণনা করিতে পারে ? আমরা উদাহরণ জন্ম একটি সামান্ম অনর্থের উল্লেখ করিতেছি। মানদণ্ডের (পোল্লার দাঁড়ির) উভয় সীমা মধ্যরজ্জু হইতে সমান ব্যবধানে স্থিত না থাকিলে মানদণ্ড জলতলের সহিত সমানান্ডরাল হইবে না, অর্থাৎ এক দিক অন্থ দিক অপেক্ষা কিছু ঝোক্তা হইবে। এই

<sup>(•)</sup> আছিল দেউল এক পর্ব্বত প্রমাণ। ক্রোধ করি ভালে তাহা পবন নন্দন॥ অর্দ্ধেক পঙ্কেতে তার তেহাই সলিলে। দশম ভাগের ভাগ সেবালার দলে উপরে বায়ার গজ দেখ বিশ্বমান। করহ স্ববোধ সবে দেউল প্রমাণ॥

রূপ স্থলে যে দিক উচ্চ হইয়াছে, সেই দিকে পাত্রে কিছু ভার দেওয়া অর্থাৎ পাষাণ ভাঙ্গিয়া ওজন দেওয়ার প্রথা আছে, কখন ফেরে ফেরে অর্থাৎ ছই সের দ্রব্য দিতে হইলে এক সের ঝোক্তা দিকে ওজন করিয়া আর এক সের উচ্চ দিকে ওজন করিয়া দ্রব্য দেওয়া হইয়া থাকে। কিন্তু এরপ ফেরে ফেরে মাপে সর্ব্বদাই বিক্রেভার ক্ষাভ হইয়া থাকে! একথাটি মিশ্রগণিতের একটি সামান্য সত্য। মহাজনগণ যখন ঝরতি পড়্ভি ত্তিক বলিয়া মান ন্যুনভার সমাধা করিবেন, তখন বিজ্ঞান অবহেলাকে কিছু অংশ দিলে সত্যবাদীর কার্য্য করেন।

রেখাগণিত। লীলাবতী প্রস্থই রেখাগণিত চর্চ্চার প্রচুর প্রমাণ। লীলাবতী ভারতের গৌরবও বটে, ভারতের কলস্কও বটে। কোহিনূর হীরক মুসলমান সমাট্গণের গৌরব চিহ্নও বটে, কলস্কমণিও বটে। লীলাবতী নামোল্লেখে আমাদের একটি কথা মনে পড়িয়াছে, আমরা সেইটি এই স্থানে বলিয়া পাঠককে হাসিতে বা কাঁদিতে অনুরোধ করি না। এক দিন, দীনবন্ধু বাবুর লীলাবতী নাটকের কথা হইতেছিল। বাঙ্গালি, যিনি পিরান গায়ে দেন, তিনিই সমালোচক। এক জন বিজ্ঞ সমালোচক এক জন আগস্কককে লক্ষ্য করিয়া বলিলেন, "এই খনার ন্ত্রী লীলাবতী বড় (Mathematician) ছিলেন; দীনবন্ধু বাবু তাঁরি বিষয়ে নাটক লিখেছেন। এই পাঁচটা মিষ্ট কথা বার্ত্তা আর কি?" আমরা উপস্থিত ছিলাম; হাসি কাঁদি নাই। তাহাতেই কাহাকেও হাসিতে বা কাঁদিতে বলি না। হা দীনবন্ধো! ভাস্করাচার্য্য! লীলাবতী! নাটক! কাব্য! সত্য! সমালোচনা! তোমাদের এই দশা হইল! কলঙ্কিনী লীলাবতী যদি না থাকিত, তাহা হইলে আমাদিগকে কখনই লক্ষ্যকর সমালোচন শুনিতে হইত না।

আয়ুর্কেদ, রসায়ন, উদ্ভিদ্তন্ত। এগুলি মনুষ্ব্যের কেবল শরীরধারণ পক্ষে বিশেষ প্রয়োজনীয় ও প্রাচীন ভারতে এগুলির বিশেষ সমাদর ছিল। অনুষ্ঠাতা বাবু মহেন্দ্রলাল সরকারের সাময়িক আয়ুর্কেদ পত্রে তাহার প্রচুর প্রমাণ পাওয়া যায়। অত্য প্রমাণ অনুসন্ধানের প্রয়োজন কি, এত যে অধ্যপতে গিয়াছে—ইয়ুরোপীয় অতি পারদর্শী চিকিৎসকেরা পুরাতন রোগ চিকিৎসায় বৈভাদিগের সমকক্ষ হইতে পারিতেছেন না। তৈল চিকিৎসা যে অতি আশ্চর্য্য পদ্ধতি, তাহাও স্বীকার করিতে হয়। সামাত্য বণিকবিপণিতে এক পাত অষ্টাদশ মূল পাচনে দেখিবেন, কত বিভিন্ন ধর্মের

বিভিন্ন প্রদেশের মূল একত্রিত থাকে। কোন বিশেষ রোগের প্রতীকার জম্ম সেই গুলি একত্রিত করিতে প্রাচীন পণ্ডিতগণের কত অধ্যবসায় এবং কত সময় লাগিয়াছে। কিন্তু যেরূপ তাড়িত গতিতে সমস্ত লোপ পাইতেছে, বোধ হয়, এই রূপে চলিলে পরে আর কিছু দিন কপিরাজ্ব ও কবিরাজ্ব শব্দে কেবল বর্ণগতও নয়, অর্থগতও অনেক সাদৃশ্য হইবে।

সঙ্গীত। সঙ্গীতের ক্রিয়াসিদ্ধের উৎকর্ষ দেখিয়া ও স্ক্লেরপে আলোচনা করিয়া আমাদের বিশ্বাস যে, ভারতবর্ষে মুসলমানদিগের সময়ে অতি উন্নত সঙ্গীতবিজ্ঞান ছিল। সোমেশ্বর, কণামাঘ ও হনুমত প্রভৃতি মতভেদ দেখিলে বিজ্ঞানের অস্তিত্ব সন্থক্ষে সন্দেহ হয় বটে, কিন্তু শ্রীরাগে ও ভৈরবে কেহই সাদৃশ্য স্থাপন করেন নাই। করেন নাই কেন? বিজ্ঞান তৎ-সমুদায়কে পৃথক্ করিয়া দিয়াছিল, বিজ্ঞানবাক্য অলঙ্ঘনীয়। বৈজ্ঞানিক ভিন্ন ঐ প্রশ্নের কেহই উত্তর দিতে পারেন না। আধুনিক সঙ্গীত শাস্ত্র-জ্ঞানাভিমানিদিগের মধ্যে আমরা অনেককে জ্ঞিজ্ঞাসা করিয়াছি যে কেন এগুলিকে বিশুদ্ধ ও অন্যগুলিকে জঙ্গলা বলেন? বাহাঁ স্ক্ল্ম জ্ঞানী তাহাদের উত্তরের তাৎপর্য্য এই যে এরূপ ভেদনির্দেশ আপ্তোপদেশ মূলক মাত্র। ইহা বৈজ্ঞানিকের উত্তর নহে। বৈজ্ঞানিক বিজ্ঞান ভিন্ন কাহাকেও ওস্তাদ স্বীকার করেন না। মানবীয় ওস্তাদের দোহাই দেখিয়া অত্যস্ত আক্ষেপের সহিত স্বীকার করিতে হইতেছে যে পূর্বতন অতি উন্নত সেই বিচিত্র সঙ্গীত বিজ্ঞান একবারে লুপ্ত হইয়াছে।

আত্মত্ব ও মনোবিজ্ঞান। বেদান্তের স্ক্র গৃঢ় ঈশ্বরতত্ব (Theology) ও মায়াবাদমূলক অপূর্ব্ব সংসারতত্ব (Sensational) (Cosmology) কাপিল সাংখ্যের বেদান্ত বিরোধী প্রকৃতিবাদ (Materialism) অক্ষপাদ গোতমের আশ্বীক্ষিকী দর্শন ও স্থায় শাস্ত্র (Inductive Philosophy and Logic) এবং কণাদের পদার্থ বিচার (Categorical analysis) এগুলি এক এক বিষয়ের চূড়ান্ত সীমা বলিলেও অত্যুক্তি হয় না। প্রতিনিধি ডাইরেক্টর উড্রো সাহেব নবদ্বীপস্থ স্থায়-শিশ্বগণের বিতপ্তাম্মরণ করিয়া লিখিয়াছেন, "আহা, এই বিচারশক্তি কেবল ব্যাপ্তি অব্যাপ্তি অস্থান্থাভাব বিতপ্তার পরিচারিকা না হইয়া যে দিন বস্তুবিচারের সহধর্মিণী ইইবে সে দিন কি শুভ দিন হইবে!" যে মঙ্গলাকাক্ষমী আশীর্বাদ করিতেছেন, তাঁহাকে কে না নমস্কার করিবে? বিশেষতঃ উড্রো সাহেবকে

৩২৪

বাঙ্গালির শুভামুধ্যায়ী বলিয়া সকলেই জানিতেন। আমরা তাঁহাকে নমস্কার করি।

- এতদ্বিম্ন আরো কত বিজ্ঞান ছিল, এখন লোপ পাইয়াছে। সামান্ত ভূতের ওঝারা যে এক স্থানে শব্দ করিয়া, সেই শব্দ ভিন্ন ভিন্ন স্থানাগত শব্দের স্থায় অমুভূত করাইতে পারে, এ কথা প্রায় সকলেই জানেন। কতক দূর শব্দ-বিজ্ঞান (Acoustics) জ্ঞান ব্যতীত এই শন্দামুকরণ বিচ্ঠার (Ventrilocution) আলোচনা অত্যন্ত তুরুহ বলিয়া বোধ হয়। হয়ত শব্দবিজ্ঞানের কোন স্থল সত্য উদ্ভাবিত হইয়া থাকিবে। কিন্তু এসকল ছিল, চৰ্চচা ছিল, মহা মহা পণ্ডিত সকল ছিলেন, এখন কি ? এখন আক্ষেপের বিষয় এই যে আমাদের আলস্থ দোষে, পরতন্ত্রতা দোষে, নানা দোষে, অনেক গুলিরই "প্রায় লোপ হইয়াছে, নামমাত্র অবশিষ্ট আছে।" জিজ্ঞাস। করি, আর কত কাল এ ভাবে যাইবে १
- পুর্বেই বলা হইয়াছে, বিজ্ঞান অবহেলা জন্ম আমরা দিনং বিদেশীয় জাতিগণের আয়ত্তাধীন হইতেছি; বস্তুবিচারে অক্ষম হইয়া কদর ভোজনে, অপেয় পানে, অপরিশুদ্ধ বায়ু সেবনে দিন দিন ছর্ব্বল হইতেছি। চিকিৎসাশাস্ত্রে নিতান্ত অজ্ঞ হওয়ায় বৈদেশিক প্রথাগত চিকিৎসকগণের হত্তে পতিত হইয়া সর্ব্বদাই জ্বর জ্বালায় কাতর থাকিতে হয়। বিজ্ঞানের ক্রমেই লোপ সম্ভাবনা। "স্বভরাং এক্ষণে ভারতবর্ষীয়দের পক্ষে বিজ্ঞান শাস্ত্রের অনুশীলন করা নিভান্থ আবশ্যক হইয়াছে। ও ভন্নিমিত্ত ভারতবর্ষীয়-বিজ্ঞান সভা নামে একটি সভা কলিকাতায় স্থাপন করিবার প্রস্তাব হইয়াছে। এই সভা প্রধান সভারূপে গণ্য হইবে এবং আবশ্যক মতে ভারতবর্ষের ভিন্ন ভিন্ন অংশে ইহার শাখা সভা স্থাপিত হইবে।" আমরা এই প্রস্থাবের কায়মনোবাক্যে অমুমোদন করিতেছি। অমুষ্ঠাতার মঙ্গল इडेक, अञ्चर्षान मकल इडेक।
- ৪। "ভারতবর্ষীয়দিগকে আহ্বান করিয়া বিজ্ঞান অনুশীলন বিষয়ে প্রোৎসাহিত ও সক্ষম করা এই সভার প্রধান উদ্দেশ্য।" উদ্দেশ্য অতি মহৎ, তার আর সন্দেহ কি ? "আর ভারতবর্ষ সম্পর্কীয় যে সকল বিষয় লুপ্ত প্রায় হইয়াছে" বা হইতেছে, "তাহা রক্ষা করা" ("যথা মনোরম ও জ্ঞান দায়ক প্রাচীন গ্রন্থ সকল মুদ্রিত ও প্রচারিত করা" ইত্যাদি ) "সভার আন্নুষঙ্গিক উদ্দেশ্য।" কেবল পুস্তক মুদ্রন ব্যতীত লুপ্তপ্রায় বিষয়ের

অশুবিধ রক্ষা করা আবশুক বোধে আমরা অনুষ্ঠান পত্রের অর্থাৎ শব্দের স্থানে যথা ও পরে ইত্যাদি শব্দ ব্যবহার করিলাম। উদাহরণ দেওয়া যাইতেছে; যেমন বারাণসীস্থ মানমন্দিরের বৈজ্ঞানিক সংস্কার অথবা প্রাচীন যন্ত্র সকল বা যন্ত্রথণ্ড সকল সংগ্রহ করা, প্রাচীন মুদ্রা, দানফলক বা আদেশ-কলক সকল সংগ্রহ করা, লুপ্ত বিষয়ের রক্ষার জন্ম এগুলি সকলই আবশ্যক। কিন্তু এতন্তির আরো অনেক গুলি আমুষঙ্গিক উদ্দেশ্য হইতে পারে, ও হওয়া উচিতও বোধ হইতেছে। ভারতবর্যীয়িদগকে বিজ্ঞানে যত্রশীল করিতে হইবে, ও তাঁহারা যত্ন করিতেছেন কি না, তাহা সর্ব্বদা দেখিতে হইবে। আর (কথাটা বলিতে কিন্তু লঙ্কা হয়) তাঁহারা বিজ্ঞানে যত্ন করিয়া কিছু আর্থিক উপকার পাইতেছেন কি না, তাহাও দেখিতে হইবে। সে বিষয়ে আমাদিগের যাহা বক্তব্য সমাজ স্থাপিত হইলে বলিব।

- ৫। এই সমূদায় কার্য্য সম্পন্ন করিতে হইলে অর্থ ই প্রধান আবশ্যক, আত্রব ভারতবর্ষের শুভান্থধ্যায়ী, ও উন্নতীচ্ছু জনগণের নিকট বিনীতভাবে প্রার্থনা, "যে তাঁহারা আপন আপন ধনের কিয়দংশ অর্পণ করিয়া উপস্থিত বিষয়ের উন্নতি সাধন করেন।"
- ৬। অনুষ্ঠাতা মহেন্দ্র বাবু চাঁদা বা স্বাক্ষরকারিদিগের নাম সাদরে গ্রহণ করিতেছেন।

এই অমুষ্ঠান পত্র আজ আড়াই বংসর হইল প্রচারিত হইয়াছে, এই আড়াই বংসরে বঙ্গসমাজ ৪০ চল্লিশ সহস্র টাকা স্বাক্ষর করিয়াছেন। মহেন্দ্র বাবু লিখিয়াছেন যে এই তালিকা খানি একটি আশ্চর্য্য দলিল। ইহাতে যেমন কতকগুলি নাম থাকাতে স্পঠীকৃত হইয়াছে, তেমনি কতকগুলি নাম না থাকাতে উজ্জ্বলীকৃত হইয়াছে। তিনি আর কিছু বলিতে ইচ্ছা করেন না।

আমরা উপসংহারে আর গোটা ছই কথা বলিতে ইচ্ছা করি। বঙ্গ-ধনীগণ, আপনারা মহেল্র বাব্র ঈষৎ বক্রোক্তি অবশ্যই বৃঝিয়া থাকিবেন। তবে আর কলঙ্কভার শিরে কেন বহন করেন? সকলেই অগ্রসর ইউন। যিনি এক দিনে লক্ষ মুক্রা দান করেন, তিনি কেন পশ্চাতে পড়েন। পুত্র কন্থার বিবাহে যাঁহারা লক্ষ লক্ষ মুক্রা ব্যয় করেন, তাঁরা কেন নিশ্চিম্ভ বিসিয়া থাকেন? উড্রোসাহেব ভয়ানক বিজ্ঞানগুণঅস্বীকারদােষ বঙ্গসমাজ্জ-মস্তকে আরোপ করিবার চেষ্টা করিয়াছেন। একবার মুক্ত হস্তে দান

করিয়া সমাজ স্থাপন করিয়া স্বীয় ভ্রম দূর করুন। বঙ্গীয় যুবকগণের অবস্থার উন্ধতি সাধন করুন; বঙ্গের শিল্পবিভার পুনরুদ্ধার করুন। মহাত্মা উদ্রো সাহেবকে বলি, তিনি কাম্বেল সাহেবকে চিঠিতে যা বলিয়াছেন, তাহার কথায় আমাদের কাজ নাই, তিনি কেন একবার স্বজাতীয়গণকে এই মঙ্গলকর কার্য্যের সাহায্য করিতে বলুন না। যদি তালিকাতে একটিও শ্বেতাঙ্গের নাম না প্রকাশিত হয়, তাহা হইলে কত আক্ষেপের বিষয় হইবে।

### প্রথম বর্ষঃ ষষ্ঠ সংখ্যা



# উনবিংশ পরিচ্ছেদ

#### হীরার রাগ

রার বাড়ী পাচির আঁটা। ছইটি ঝর্ ঝোরে মেটে ঘর। তাহাতে আল্পনা—পথ আঁকা—পাকি আঁকা—ঠাকুর আঁকা। উঠান নিকান—এক পাশে রাঙ্গা শাক, তার কাছে দোপাটি, মল্লিকা, গোলাপ ফুল। বাবুর বাড়ীর মালী আপনি আসিয়া চারা আনিয়া ফুলগাছ পুতিয়া দিয়া গিয়াছিল—হীরা চাহিলে, চাই কি বাগান শুদ্ধই উহার বাড়ী তুলিয়া দিয়া যায়। মালীর লাভের মধ্যে এই, হীরা আপন হাতে তামাকু সাজিয়া দেয়। হীরা কালো চুড়ি পরা হাতখানিতে হুঁকা ধরিয়া মালির হাতে দেয়, মালী বাড়ী গিয়া রাত্রে তাই ভাবে!

হীরার বাড়ী হীরার আয়ী থাকে, আর হীরা। এক ঘরে আয়ী, এক ঘরে হীরা শোয়। হীরা কৃন্দকে আপনার কাছে বিছানা করিয়া রাত্রে শুয়াইল। কৃন্দ শুইল—ঘুমাইল না। পরদিন তাহাকে সেই খানে রাখিল। বলিল, "আজি কালি ছই দিন থাক; দেখ, রাগ না পড়ে, পরে যেখানে ইচ্ছা, সেখানে যাইও।" কৃন্দ রহিল। কুন্দের ইচ্ছামুসারে তাহাকে লুকাইয়া রাখিল। ঘরে চাবি দিল, আয়ী না দেখে। পরে বাবুর বাড়ীতে কাজে গেল। ছই প্রহর বেলা আয়ী যখন স্নানে যায়, তখন আসিয়া কৃন্দকে স্নানাহার করাইল। আবার চাবি দিয়া চলিয়া গেল। রাত্রে আসিয়া চাবি খুলিয়া উভয়ের শয়া রচনা করিল।

"টিট্—কিট্—খিট্—খিটি—খাট্" বাহির ত্য়ারের শিকল সাবধানে নড়িল। হীরা বিশ্বিত হইল। একজন মাত্র কখন২ রাত্রে শিকল নাড়ে।

সে বাবুর বাড়ীর দারবান্, রাত ভিত ডাকিতে আসিয়া শিকল নাড়ে। কিস্ক তাহার হাতে শিকল অমন মধুর বলে না, তাহার হাতে শিকল নড়িলে, বলে, "কট কট কটাং, তোর মাথা মুগু উঠা, কড়্কড়্কড়াং, থিল খোল নয় ভাঙ্কি ঠ্যাং।" তাত শিকল বলিল না। এ শিকল বলিতেছে, "কিট্ কিট কিটী, দেখি কেমন আমার হীরেটি, খিট খাট ছন্, উঠলো আমার হীরামন্। ঠিট্ ঠিট ঠিঠি ঠিনিক—আয়রে আমার হীরা মাণিক।" হীরা উঠিয়া দেখিতে গেল। বাহির ছ্য়ার খুলিয়া দেখিল, স্ত্রীলোক। প্রথমে চিনিতে পারিল না, পরেই চিনিল—"কে ও, গঙ্গাজল! একি ভাগ্য!" হীরার গঙ্গাজল মালতী গোয়ালিনী। মালতী গোয়ালিনীর বাড়ী দেবীপুর—দেবেন্দ্র বাবুর বাড়ীর কাছে—বড় রসিক স্ত্রীলোক। বয়স বংসর ত্রিশ বত্রিশ, সাড়ী পরা, হাতে রূলি, মুখে পানের রাগ। মালতী গোয়ালিনী প্রায় গৌরাঙ্গী—একটু রোদ্র পোড়া—মুখ ভাঙ্গা, নাক খাঁদা—কপালে উলকী। কসে তামাকু পোড়া টেপা আছে। মালতী গোয়ালিনী দেবেন্দ্র বাবুর দাসী নহে— আশ্রিতাও নহে—অথচ তাঁহার বড় অনুগত—অনেক ফরমায়েস—যাহা অন্তের অসাধ্য—তাহা মালতী সিদ্ধ করে। মালতীকে দেখিয়া চতুরা হীরা বলিল, "ভাই গঙ্গাজ্জল! অস্তিমকালে যেন তোমায় পাই! কিন্তু এখন কেন গ"

গঙ্গাজল ঢুপি চুপি বলিল, "তোকে দেবেন্দ্র বাবু ডেকেছে।" হীরা কাদা মাথে, হাসিয়া বলিল, "তুই কিছু পাবি না কি ?"

মালতী ছই অঙ্গুলের ছারা হীরাকে মারিল, বলিল, "মরণ আর কি ! তোর মনের কথা তুই জানিস্! এখন চ।"

হীরা ইহাই চায়। কুন্দকে বলিল, "আবার বাবুর বাড়ী যেতে হলো— ড:কিতে এসেছে। কে জানে কেন ?" বলিয়া প্রদীপ নিবাইল এবং অন্ধকারে কৌশলে বেশ ভূষা করিয়া, মালভীর সঙ্গে যাত্রা করিল। তুই জনে অন্ধকারে গলা মিলাইয়া—

> "মনের মতন রতন পেলে যতন করি তায়। সাগর ছেঁচে তুল্ব নাগর পতন করেয় কায়॥"

ইতি গীত গায়িতে গায়িতে চলিল।

দেবেন্দ্রের বৈঠকখানায় হীরা একা গেল। দেবেন্দ্র দেবীর আরাধনা করিতেছিলেন, কিন্তু আজি সরু কাটিতেছিলেন। জ্ঞান টনটনে। হীরার সঙ্গে আজি অন্য প্রকার সম্ভাষণ করিলেন। স্তব স্ততি কিছুই নাই। বলিলেন, "হীরে, সে দিন আমি অধিক মদ খাইয়া তোমার কথার মর্ম্ম কিছুই গ্রহণ করিতে পারি নাই। কেন আসিয়াছিলে? সেই কথা জিজ্ঞাসা করিবার জন্ম ডাকিয়া পাঠাইয়াছি। তুমি বলিয়াছিলে, কুন্দনন্দিনী তোমাকে পাঠাইয়াছিল। কিন্তু সে কি বলিয়াছিল, তাহা কিছুই বলিয়া যাও নাই। বোধ হয়, আমাকে বিবশ দেখিয়া সে সকল কথা বল নাই। আজি বলিতে পার।

शै। कुन्मनिमनी किष्ट्रे विनया পाঠान नारे।

দে। তবে তুমি কেন আসিয়াছিলে ?

হী। কেবল আপনাকে দর্শন করিতে আসিয়াছিলাম।

দেবেন্দ্র হাসিলেন। বলিলেন, "তুমি ব ড় বুদ্ধিমতী। ভাগ্যক্রমে নগেন্দ্র বাবু তোমার মত দাসী পেয়েছেন। বৃঝিলাম, কুন্দনন্দিনীর কথা ছল মাত্র। তুমি হরিদাসী বৈষ্ণবীর তত্ত্বে এসেছিলে। আমার মনের কথা জানিতে এসেছিলে। কেন আমি বৈষ্ণবী সাজি, কেন দত্তবাড়ী যাই, এই কথা জানিতে আসিয়াছিলে। তাহা, এক প্রকার জানিয়াও গিয়াছ। আমিও তোমার কাছে সে কথা লুকাইব না। তুমি প্রভুর কাজ করিয়া প্রভুর কাছে পুরস্কার পাইয়াছ, সন্দেহ নাই। এখন আমার একটি কাজ কর, আমিও পুরস্কার করিব।"

মহাপাপে নিমগ্ন যাহাদিগের চরিত্র, তাহাদিগের সকল কথা স্পষ্ট করিয়া লেখা বড় কষ্টকর। দেবেন্দ্র, হীরাকে বছল অর্থের লোভ প্রদর্শন করিয়া, কুন্দকে বিক্রয় করিতে বলিলেন। শুনিয়া ক্রোধে, হীরার পদ্মপলাশ চক্ষু রক্তময় হইল—কর্ণরক্ত্রে অগ্নির্প্তি হইল। হীরা গাত্রোখান করিয়া কহিল, "মহাশয়! আমি দাসী বলিয়া এরূপ কথা বলিলেন। ইহার উত্তর আমি দিতে পারিব না। আমার মুনিবকে বলিব। তিনি ইহার উপযুক্ত উত্তর দিবেন।"

এই বলিয়া হীরা বেগে প্রস্থান করিল। দেবেন্দ্র ক্ষণেক কাল অপ্রতিভ এবং ভগ্নোৎসাহ হইয়া নীরব হইয়াছিলেন। পরে প্রাণ ভরিয়া ছই গ্লাস ব্রাণ্ডি পান করিলেন। তখন প্রকৃতিস্থ হইয়া মৃত্ মৃত্ গাহিলেন।

<sup>&</sup>quot;এসেছিল বক্না গোরু পর গোয়ালে জাবনা খেতে—"

## বিংশতি পরিচেছদ হীরার ছেয

প্রাতে উঠিয়া হীরা কাজে গেল। দত্তেব বাড়ীতে ছুই দিন পর্য্যন্ত বড় গোল, কুন্দকে পাওয়া যায় না। বাড়ীর সকলেই জানিল যে, সেরাগ করিয়া গিয়াছে, পাড়: প্রতিবাসীরা কেহ জানিল, কেহ জানিল না। নগেল্র শুনিলেন যে, কুন্দ গৃহ ত্যাগ করিয়া গিয়াছে—কেন গিয়াছে, কেহ তাঁহাকে শুনাইল না। নগেল্র ভাবিলেন, আমি যাহা বলিয়াছিলাম, তাহা শুনিয়া কুন্দ, আমার গৃহে আর থাকা অন্তুচিত বলিয়া চলিয়া গিয়াছে। যদি তাই, তবে কমলের সঙ্গে গেল না কেন গু নগেল্রের মুখ মেঘাছেয়া হইয়া রহিল। কেহ তাঁহার নিকটে আসিতে সাহস করিল না। স্থ্যমুখীর কি দোষ, তাহা কিছু জানিলেন না, কিন্তু স্থ্যমুখীর সঙ্গে আলাপ বন্ধ করিলেন। গ্রামে২ পাড়ায়২ কুন্দনন্দিনীর সন্ধানার্থ স্ত্রীলোক চর পাঠাইলেন।

সূর্য্যমূখী রাগে বা স্থার বশীভূত হইয়া যাহাই বলুন, কুন্দের পলায়ন শুনিয়া অতিশয় কাতর হইলেন। বিশেষ কমলমণি বুঝাইয়া দিলেন য়ে, দেবেল্র যাহা বলিয়াছিল, তাহা কদাচ বিশ্বাসযোগ্য নহে। কেননা দেবেল্রের সহিত তিন বৎসর পর্যান্ত গুপু প্রণয় হইলে কখন অপ্রচার থাকিত না। আর কুন্দের যেরূপ স্বভাব, তাহাতে কদাচ ইহা সম্ভব বোধ হয় না দেবেল্র মাতাল, মদের মুখে মিথ্যা বড়াই করিয়াছে। স্থ্যমুখী এ সকল কথা বুঝিলেন, এজন্য অন্তাপ কিছু গুরুতর হইল। তাহাতে আবার স্বামির বিরাগে আরও মর্ম্ম ব্যথা পাইলেন। শতবার কুন্দকে গালি দিতে লাগিলেন, সহস্রবার আপনাকে গালি দিলেন। তিনিও কুন্দের সন্ধানে লোক পাঠাইলেন।

কমল কলিকাতা যাওয়া স্থগিত করিলেন। কমল কাহাকেও গালি দিলেন না—সূর্য্যমুখীকেও অণুমাত্র তিরস্কার করিলেন না। কমল গলা হইতে কণ্ঠহার থুলিয়া লইয়া গৃহস্থ সকলকে দেখাইয়া বলিলেন, "যে কুন্দকে আনিয়া দিবে, তাহাকে এই হার দিব।"

পাপ হীরা এই সব দেখে শুনে, কিন্তু কিছু বলে না। কমলের হার দেখিয়া এক একবার লোভ হইয়াছিল—কিন্তু সে লোভ সম্বরণ করিল। দ্বিতীয় দিন কান্ধ সারিয়া তুই প্রহরের সময়ে, আয়ীর স্নানের সময় বুঝিয়া, কুন্দকে খাওয়াইল। পরে রাত্রে আসিয়া উভয়ে শয্যা রচনা করিয়া শয়ন করিল। কুন্দ বা হীরা কেহই নিদ্রা গেল না—কুন্দ আপনার মনের হুঃখে জ্বাগিয়া রহিল। হীরা আপন মনের স্থখহুঃখে জ্বাগিয়া রহিল। সেও কুন্দের স্থায় বিছানায় শুইয়া চিন্তা করিতেছিল। যাহা চিন্তা করিতেছিল, তাহা মুখে অবাচ্য—অতি গোপন।

ও হীরে ! ছি ! ছি ! হীরে ! মুখখানি ত দেখিতে মন্দ নয়—বয়সও নবীন, তবে হাদয়মধ্যে এত খলকপট কেন ? কেন ? কেন, বিধাতা তাহাকে ফাঁকি দিলে কেন ? বিধাতা তাহাকে ফাঁকি দিয়েছে, সেও সকলকে ফাঁকি দিতে চায়। হীরাকে সূর্য্যমুখীর আসনে বসাইলে, হীরার কি খলকপট থাকিত ? হীরা বলে, "না।" হীরাকে হীরার আসনে বসাইয়াছে বলিয়াই হীরা, হীরা। লোকে বলে, "সকলই ছ্ষ্টের দোষ।" ছ্ষ্ট বলে, "আমি ভাল মামুষ হইতাম—কিন্তু লোকের দোষে ছ্ষ্ট হইয়াছি।" লোকে বলে, "পাঁচ কেন সাত হইল না ?" পাঁচ বলে, "আমি সাত হইতাম—কিন্তু ছই আর পাঁচে সাত—বিধাতা, অথবা বিধাতার স্ক্ট লোকে যদি আমাকে আর ছই দিত, তা হলেই আমি সাত হইতাম।" হীরা তাহাই ভাবিতেছিল।

হীরা ভাবিতেছিল—"এখন কি করি! পরমেশ্বর যদি স্থবিধা করিয়া দিয়াছেন, তবে আপনার দোষে সব নপ্ত না হয়। এদিকে, যদি কুন্দকে দত্তের বাড়ী ফিরিয়া লইয়া যাই, তবে কমল হার দিবে, গৃহিণীও কিছু দেবেন—বাবুকেই কি ছাড়িব? আর যদি এদিকে কুন্দকে দেবেন্দ্র বাবুর হাতে দিই, তাহা হলে অনেক টাকা নগদ পাই। কিন্তু সে ত প্রাণ থাকিতে পারিব না। আচ্ছা, দেবেন্দ্র কুন্দকে কি এত স্থুন্দরী দেখেছে? আমরা গতর খাটিয়ে খাই; আমরাও যদি ভাল খাই, ভাল পরি, পটের বিবির মত ঘরে তোলা থাকি, তা হইলে আমরাও অমন হতে পারি। আর এটা মিন মিনে, ঘ্যান ঘেনে, প্যান পেনে, সে দেবেন্দ্র বাবুর মর্ম্ম বুঝিবে কি? পাঁক নইলে পদ্ম ফুল ফোটে না, আর কুন্দ নইলে দেবেন্দ্র বাবুর পীরিত হয় না! তা যার কপালে যা, আমি রাগ করি কেন? রাগ করি কেন? হাঃ কপাল ৮ আর মনকে চোখ ঠার্য়ে কি হবে! ভালবাসার কথা শুনিলে হাসিতাম। বলিতাম, ও সব মুখের কথা, লোকে একটা প্রবাদ আছে মাত্র। এখন আর ত হাসিব না। মনে করেছিলাম, যে ভালবাসে, সে বাম্বুক, আমি ত কখন কাহাকে ভাল বাসিব না। ঠাকুর বল্লে, রহ; তোরে মঞ্জাং

দেখাচ্ছি। শেষে বেগারের দৌলতে গঙ্গাস্নান। পরের চোর ধর্তে গিয়া আপনার প্রাণটা চুরি গেল। কি মুখ খানি! কি গড়ন! কি গলা! অন্ত মান্নুষের কি এমন আছে ? আবার মিন্সে আমায় বলে, কুন্দকে এনে দে ! আর বলতে লোক পেলেন না! মারি মিনসের নাকে এক কিল। আহা, এমনই ভাল বাসিতে আরম্ভ করেছি যে, তার নাকে কিল মেরেও সুখ। দূর হোক, ওসব কথা যাক্। ওপথেও ত ধর্মের কাঁটা। ইহজ্বনের স্থুখ ত্বংখ অনেক কাল ঠাকুরদের দিয়াছি। তাই বলিয়া কুন্দকে দেবেন্দ্রের হাতে দিতে পারিব না। সে কথা মনে হলেই গা জ্বালা করে। বরং কুন্দ যাহাতে কখন তার হাতে না পড়ে, তাই করিব। কি করিলে তাহা হয়! কুন্দ যেখানে ছিল-সেই খানে থাকিলেই তার হাত ছাড়া : সে বৈষ্ণবীই সাজুক, আর বাসুদেবই সাজ্ক, সে বাড়ীর ভিতর দম্ভফুট হইবে না! তবে সেই খানে কুন্দকে ফিরিয়া রাখিয়া আসাই মত। কিন্তু কুন্দ যাইবে না—আর সে বাড়ী মুখো হইবার মত নাই। কিন্তু যদি সবাই মেলে বাপু বাছা বলে লইয়া যায়, তবে যাইতেও পারে। আর একটা আমার মনের কথা **আছে, ঈশ্ব**র তাহা কি করবেন 
 পূর্য্যুমুখীর থোতা মুখ ভোতা হবে 
 দেবতা করিলে হতেও পারে। আচ্ছা! সূর্য্যমুখীর উপর আমার এত রাগই বা কেন ? সে ত कथन आমার किছু মন্দ করে নাই; বরং ভালই বাসে, ভালই করে। তবে রাগ কেন ? তা কি হীরা জালে না ? হীরা না জানে কি ? কেন বল্বো ? সূর্য্যমুখী সুখী, আমি হুঃখী, এই জন্ম আমার রাগ। সে বড়, আমি ছোট, সে মুনিব, আমি বাঁদী। স্থুতরাং তার উপরে আমার বড রাগ। যদি বল, ঈশ্বর ভাকে বড় করিয়াছেন, ভার দোষ কি ? আমি তার হিংসা করি কেন ? তাতে আমি বলি, ঈশ্বর আমাকে হিংসুকে করেছেন, আমারই বা দোষ কি ? তা, আমি খামখা তার মনদ করিতে চাই না, কিন্তু যদি তার মন্দ করিলে আমার ভাল হয়, তবে না করি কেন ? আপনার ভাল কে না করে ? তা, হিসাব করিয়া দেখি, কিসে কি হয়। এখন, আমার হলো কিছু টাকার দরকার, আর দাসীপনা পারি না। টাকা আসিবে কোথা থেকে ? দত্ত বাড়ী বই আর টাকা কোথা ? তা দত্তবাডীর টাকা নেবার ফিকির এই,—সবাই জ্ঞানে যে কুন্দের উপর নগেন্দ্র বাবুর চোখ পড়েছে—বাবু এখন কুন্দমন্ত্রের উপাসক। বড় মানুষ লোক, মনে

করিলেই পারে। পারে না কেবল স্থ্যমুখীর জন্মে। যদি ত্তলনে একটা চটাচটি হয়, তাহলে আর বড় স্থ্যমুখীর খাতির কর্বে না। এখন যাতে একটু চটাচটি হয়, সেইটা আমায় করিতে হবে।

"তা হলেই বাবু ষোড়শোপচারে কুন্দের পূজা আরম্ভ করিবেন। এখন কুন্দ হলো বোকা মেয়ে, আমি হলেম শিয়ানা মেয়ে; আমি কুন্দকে শীষ্দ্র করিতে পারিব। এরি মধ্যে তাহার অনেক যোগাড় হয়ে রয়েছে। মনে কর্লে কুন্দকে যা ইচ্ছা করি, তাই করাতে পারি। আর যদি বাবু কুন্দের পূজা আরম্ভ করেন, তবে তিনি হবেন কুন্দের আজ্ঞাকারী। কুন্দকে কর্বো আমার আজ্ঞাকারী। স্বতরাং পূজার ছোলাটা কলাটা আমিও পাব। যদি আর দাসীপনা করিতে না হয়, এমনটা হয়, তাহলেই আমার হলো। দেখি, ছুর্গা কি করেন। নগেন্দ্রকে কুন্দনন্দিনী দেব। কিন্তু হঠাৎ না। আগে কিছু দিন লুকিয়ে রেখে দেখি। প্রেমের পাক বিচ্ছেদে। বিচ্ছেদে পড়িলেই বাবুর ভালবাসাটা পেকে আস্বে। সেই সময়ে কুন্দকে বাহির করিয়া দিব। তাতে যদি সূর্য্যমুখীর কপাল না ভাঙ্গে, তবে তার বড় জ্বোর কপাল। তত দিন আমি বসে২ কুন্দকে উঠ্বস্ করান মক্শ করাই। আগে আয়ীকে কামারঘাটা পাঠাইয়া দিই, নইলে কুন্দকে আর লুকিয়ে রাখা যায় না!"

এই রূপ কল্পনা করিয়া পাপিষ্ঠা হীরা সেই রূপ আচরণে প্রবৃত্ত হইল। ছল করিয়া, আয়ীকে কামারঘাটা গ্রামে কুটুম্ববাড়ী পাঠাইয়া দিল, এবং কুন্দকে অতি সঙ্গোপনে আপন বাড়ীতে রাখিল। কুন্দ, তাহার যত্ন ও সন্থাদয়তা দেখিয়া ভাবিতে লাগিল, "হীরার মত মানুষ আর নাই। কমলও আমায় এত ভালবাসে না।"

# একবিংশ পরিচ্ছেদ

शैतात कलश—विषठ्रकत मृत्ल

তা ত হলো। কুন্দ বশ হবে। কিন্তু সূর্য্যমুখী নগেন্দ্রে ছই চক্ষের বিষ না হইলে ত কিছুতেই কিছু হবে না। গোড়ার কাজ সেই। হীরা এক্ষণে তাঁহাদের অভিন্ন হাদয় ভিন্ন করিবার চেষ্টায় রহিল।

এক দিন প্রভাত হইলে পাপ হীরা মনিব বাড়ী আসিয়া গৃহ কার্য্যে প্রবৃত্ত হইল। কৌশল্যা নামী আর এক জন পরিচারিকা দত্তগৃহে কাজ গালি দিলাম ?"

করিত, এবং হীরা প্রধানা বলিয়া ও প্রভুপত্নীর প্রসাদ পুরস্কারভাগিনী বলিয়া তাহার হিংসা করিত। হীরা তাহাকে বলিল, "কুশি দিদি! আজ্ব আমার গা কেমনং কর্তেছে, তুই আমার কাজ্ব গুল কর না ?" কৌশল্যা হীরাকে ভয় করিত, অগত্যা স্বীকার হইয়া বলিল, "তা করিব বই কি। সকলেরই ভাই শরীরের ভাল মন্দ আছে—তা এক মুনিবের চাকর,—করিব না ?" হীরার ইচ্ছা ছিল যে, কৌশল্যা যে উত্তরই দিউক না, তাহাতেই ছল ধরিয়া কলহ করিবে। অতএব তখন মস্তক হেলাইয়া, তর্জ্বন গর্জ্বন

করিয়া কহিল, "কি লা কুশি—তোর যে বড় আম্পর্জা দেখতে পাই? তুই গালি দিস গ" কৌশল্যা চমৎকৃত হইয়া বলিল, "আ মরি! আমি কখন

হীরা। আ মোলো! আবার বলে কখন গাল্ দিলাম? কেন শরীরের ভাল মনদ কি লা? আমি কি মর্তে বসেছি না কি? আমাকে শরীরের ভাল মনদ দেখাবেন, আবার লোকে বল্বে উনি আশীর্কাদ কর্লেন! ভোর শরীরের ভাল মনদ হউক।

কৌ। হয় হউক। তা বন্ রাগ করিস্ কেন ? মরিতে ত হবেই এক দিন—যম ত আর তোকেও ভুল্বে না, আমাকেও ভুল্বে না।

হীরা। তোমাকে যেন প্রাভংবাক্যে কখন না ভোলে! তুমি আমার হিংসায় মর! তুমি যেন হিংসাতেই মর! তুমি শীগ্গির অল্লাই যাও, নিপাত যাও, নিপাত যাও, নিপাত যাও! তুমি যেন ছটি চক্ষের মাথা খাও!

কৌশল্যা আর সহা কবিতে পারিল না। তখন কৌশল্যাও আরম্ভ করিল। "তুমি ছটি চক্ষের মাধা খাও! তুমি নিপাত যাও! তোমায় যেন যম না ভোলে! পোড়ার মুখি! আবাগি! শতেক খোয়ারি!" কোন্দল বিছায় হীরার অপেক্ষায় কৌশল্যা পটুতরা। স্কুতরাং হীরা পাটিখেলটি খাইল।

হীরা তখন প্রভূপত্নীর নিকট নালিশ করিতে চলিল। যাইবার সময় যদি হীরার মুখ কেহ নিরীক্ষণ করিয়া দেখিত, তবে দেখিতে পাইত যে, হীরার ক্রোধলক্ষণ কিছুই নাই, বরং অধরপ্রান্তে একটু হাসি আছে। হীরা সূর্য্যমূখীর নিকট যখন গিয়া উপস্থিত হইল, তখন বিলক্ষণ ক্রোধ লক্ষণ—এবং সে প্রথমেই দ্রীলোকেব ঈশ্রদত্ত অস্ত্র ছাড়িল, অর্থাৎ কাঁদিয়া দেশ ভাসাইল। সূর্য্যমুখী নালিশী আরঞ্জি মোলাহেজা করিয়া, বিহিত বিচার করিলেন। দেখিলেন, হীরারই দোষ। তথাপি হীরার অমুরোধে কোশল্যাকে যৎকিঞ্চিৎ অমুযোগ করিলেন। হীরা তাহাতে সম্ভষ্ট না হইয়া বলিল, "ও মাগীকে ছাড়াইয়া দাও, নহিলে আমি থাকিব না।"

তখন স্থ্যমুখী হীরার উপর বড় বিরক্ত হইলেন। বলিলেন, "হীরে, তোর বড় আদর বাড়িয়াছে ? তুই আগে দিলি গাল্—দোষ সব তোর— আবার তোর কথায় ওকে ছাড়াইব ? আমি এমন অন্যায় করিতে পারিব না —তোর যাইতে ইচ্ছা হয়, যা। আমি থাকিতে বলি না।"

হীরা ইহাই চায়। তখন "আচ্ছা চল্লেম," বলিয়া হীরা চক্ষুর জলে মুখ ভাসাইতে ভাসাইতে বহির্বাটীতে বাবুর নিকট গিয়া উপস্থিত হইল।

বাবু বৈঠকখানায় একা ছিলেন—এখন একাই থাকিতেন। হীরা কাঁদিতেছে দেখিয়া নগেন্দ্র বলিলেন, "হীরে, কাঁদিতেছিস্ কেন '"

হী। আমার মাহিয়ানা পত্র হিসাব করিয়া দিতে হুকুম করুন।

ন। (সবিশ্বয়ে) সেকি ? কি হয়েছে ?

হী। আমার জবাব হয়েছে। মা ঠাকুরাণী আমাকে জবাব দিয়াছেন।

ন। কি করেছিস্ তুই?

হী। কুশি আমাকে গালি দিয়াছিল—আমি নালিশ করিয়াছিলাম। তিনি তার কথায় বিশ্বাস করিয়া আমাকে জ্বাব দিলেন।

নগেন্দ্র মাথা নাড়িয়া হাসিতে হাসিতে বলিলেন, "সে কাথের কথা নয়, হীরে, আসল কথা কি, বল ।"

হীরা তখন শ্লুজু হইয়া বলিল, "আসল কথা, আমি থাকিব না।"

ন। কেন १

হী। মা ঠাকুরাণীর মুখ বড় এলো মেলো হয়েছে—কারে কখন কি বলেন, ঠিকানা নাই।

নগেন্দ্র জ্রকুঞ্চিত করিয়া তীব্রস্বরে বলিলেন, "সে কি ?"

হীরা যাহা বলিতে আসিয়াছিল, তাহা এই বার বলিল, "সে দিন কুন্দনন্দিনী ঠাকুরাণীকে কি না বলিয়াছিলেন। শুনিয়া কুন্দ ঠাকুরাণী দেশ-ত্যাগী হয়েছেন। আমাদের ভয়, পাছে আমাদের সেই রূপ কোন্ দিন কি বলেন,—আমরা তাহলে বাঁচিব না। তাই আগে হইতে সরিতেছি।"

নগেন্দ। সে কি কথা ?

হীরা। আপনার সাক্ষাতে লজ্জায় তা আমি বলিতে পারি না।
শুনিয়া নগেন্দ্রের ললাটে অন্ধকার হইল। তিনি হীরাকে বলিলেন,
"আজ্বাড়ীযা। কাল্ ডাকাব।"

হীরার মনস্কাম সিদ্ধ হইল। সে এই জন্ম কোশল্যার সঙ্গে বচসা স্থাসন করিয়াছিল।

নগেন্দ্র উঠিয়া সূর্য্যমুখীর নিকটে গেলেন। হীরা পা টিপিয়া টিপিয়া পশ্চাৎ পশ্চাৎ গেল।

সূর্য্যমুখীকে নিভূতে লইয়া গিয়া নগেন্দ্র জিজ্ঞাসা করিলেন, "তুমি কি হীরাকে বিদায় দিয়াছ ?" সূর্য্যমুখী বলিলেন, "দিয়াছি।" অনস্তর হীরা কৌশল্যার বৃত্তান্ত সবিশেষ বিবরিত করিলেন। শুনিয়া নগেন্দ্র বলিলেন, "মক্রক। তুমি কুন্দনন্দিনীকে কি বলিয়াছিলে ?"

নগে<u>ল</u> দেখিলেন, স্ঠ্যমুখীর মুখ শুকাইল। স্ঠ্যমুখী অক্ট্রস্থরে বলিলেন, "কি বলিয়াছিলাম ?"

নগেব্দ। কোন ছৰ্কাক্য?

সূর্য্যমুখী কিয়ৎক্ষণ স্তব্ধ হইয়া রহিলেন। পরে যাহা বলা উচিত, তাহাই বলিলেন। বলিলেন, "তুমি আমার সর্বস্থে। তুমি আমার ইহকাল, তুমিই আমার পরকাল। তোমার কাছে আমি কেন লুকাইব ? কখন কোন কথা তোমার কাছে লুকাই নাই, আজু কেন এক জন পরের কথা তোমার কাছে লুকাইব ? আমি কুন্দকে কুকথা বলিয়াছিলাম। পাছে তুমি রাগ কর বলিয়া, তোমার কাছে ভরসা করিয়া বলি নাই। সে অপরাধ মার্জ্জনা করিও। আমি সকল বলিতেছি।"

তখন সূর্য্যমুখী হরিদাসী বৈষ্ণবীর পরিচয় হইতে কুন্দনন্দিনীর তিরস্কার পর্য্যন্থ অকপটে সকল বিবৃত করিলেন। বলিয়া, শেষ কহিলেন, "আমি কুন্দনন্দিনীকে তাড়াইয়া আপনার মরমে আপনি মরিয়া আছি। দেশে দেশে তাহার তবে লোক পাঠাইয়াছি। যদি সন্ধান পাইতাম, ফিরাইয়া আনিতাম। আমার অপরাধ লইও না।"

নগেন্দ্র তখন বলিলেন, "তোমার বিশেষ অপরাধ নাই। তুমি যেরূপ কুন্দের কলঙ্ক শুনিয়াছিলে, তাহাতে কোন্ ভদ্র লোকের স্ত্রী তাকে মিষ্ট কথা বলিবে, কি ঘরে স্থান দিবে ? কিন্তু একবার ভাবিলে ভাল হইত যে, কথাটা সভ্য কি না : তুমি তারাচরণের কোন্ দিনের ঘরের খবর না জ্ঞানিতে ? কুন্দের সঙ্গে যে প্রকারে দেবেল্রের যেক্সপ তিন বৎসরের আলাপ, তাই কোনু না শুনিয়াছ ? তবে মাতালের কথায় বিশ্বাস করিলে কেন ?"

সূর্য্য। তখন সে কথা ভাবি নাই। এখন ভাবিতেছি। ন। ভাবিলে নাকেন ?

সূর্য্য। আমার মনের ভ্রান্তি জ্বন্মিয়াছিল। বলিতে২ সূর্য্যমূথী—পতিপ্রাণা সাধ্বী—নগেন্দ্রের চরণপ্রান্তে ভূতলে উপবেশন করিলেন, এবং নগেন্দ্রের উভয় চরণ হুই হস্তে গ্রহণ করিয়া নয়ন জলে সিক্ত করিলেন। তখন মুখ তুলিয়া বলিলেন, "প্রাণাধিক তুমি। কোন কথা এ পাপ মনের ভিতর থাকিতে তোমার কাছে লুকাইব না। আমার অপরাধ লইবে না?"

নগেন্দ্র বলিলেন, "তোমায় বলিতে হইবে না। আমি জ্বানি, তুমি সন্দেহ করিয়াছিলে যে, আমি কুন্দনন্দিনীতে অমুরক্ত।"

সূর্য্যমুখী নগেন্দ্রের যুগল চরণে মুখ লুকাইয়া কাঁদিতে লাগিলেন। আবার সেই শিশিরসিক্ত কমল তুল্য ক্লিষ্ট মুখমণ্ডল উন্নত করিয়া, সর্ব্বছ:খাপহারী স্বামিমুখ প্রতি চাহিয়া, বলিলেন, "কি বলিব তোমায় ? আমি যে ছ:খ পাইয়াছি—তাহা কি তোমায় বলিতে পারি ? মরিলে পাছে তোমার ছ:খ বাড়ে, এই জন্ম মরি নাই। নহিলে যখন জানিয়াছিলাম, অন্যা তোমার হৃদয়ভাগিনী—আমি তখন মরিতে চাহিয়াছিলাম। মুখের মরা নহে—যেমন সকলে মরিতে চাহে, তেমন মরা নহে; আমি যথার্থ, আন্তরিক অকপটে মরিতে চাহিয়াছিলাম। আমার অপরাধ লইও না।"

নগেন্দ্র অনেকক্ষণ স্থিরভাবে থাকিয়া, শেষ দীর্ঘ নিঃশ্বাস ত্যাগ করিয়া বলিলেন, "সূর্য্যমুখী! অপরাধ সকলই আমার। তোমার অপরাধ কিছুই নাই। আমি যথার্থ তোমার নিকট বিশ্বাসহস্তা। যথার্থ ই আমি তোমাকে ভুলিয়া কুন্দনন্দিনীতে—কি বলিব ? আমি যে যন্ত্রণা পাইয়াছি, যে যন্ত্রণা পাইতেছি, তাহা তোমাকে কি বলিব ? তুমি মনে করিয়াছ, আমি চিত্ত দমনের চেষ্টা করি নাই; এমত ভাবিও না। আমি যত আমাকে তিরস্কার করিয়াছি, তুমি কখনও তত তিরস্কার করিবে না। আমি পাপাত্মা— আমার চিত্ত বশ হইল না।

সূর্য্যমুখী আর সহা করিতে পারিলেন না, যোড় হাত করিয়া, কাতরস্বরে বলিলেন, ''যাহা তোমার মনে থাকে, থাক্—আমার কাছে আর বলিও না। তোমার প্রতিকথায় আমার বুকে শেল বিঁধিতেছে। আমার অদৃষ্টে যাহা

ছিল তাহা ঘটিয়াছে—আর শুনিতে চাহি না। এ সকল আমার অশ্রাব্য।"

"না। তা নয়, স্র্য্রম্থী! আরও শুনিতে হইবে। যদি কথা পাড়িলে, তবে মনের কথা ব্যক্ত করিয়া বলি—কেননা অনেক দিন হইতে বলি বলি করিতেছি। আমি এ সংসার ত্যাগ করিব। মরিব না—কিন্তু দেশান্তরে যাইব। বাড়ী ঘর সংসারে আমার স্থুখ নাই। তোমাতে আমার আর স্থুখ নাই। আমি তোমার অযোগ্য স্বামী। আমি আর কাছে খাকিয়া তোমাকে ক্লেশ দিবনা। কুন্দনন্দিনীকে সন্ধান করিয়া আমি দেশ দেশান্তরে ফিরিব। তুমি এ গৃহে গৃহিণী থাক। মনে মনে ভাবিও, তুমি বিধবা—যাহার স্বামী এরূপ পামর, সে বিধবা নয় ত কি ? কিন্তু আমি পামর হই আর যাই হই, তোমাকে প্রবঞ্চনা করিব না। আমি অক্যাগতপ্রাণ হইয়াছি—সে কথা তোমাকে স্পষ্ট বলিব না ? এখন আমি দেশত্যাগ করিয়া চলিলাম। যদি কুন্দনন্দিনীকে ভুলিতে পারি, তবে আবার আসিব! নচেৎ তোমার সঙ্কে এই সাক্ষাৎ।"

এই শেলসম কথা শুনিয়া সূর্য্যমূখী কি বলিবেন ? কয়েক মুহূর্ত্ত প্রস্তরময়ী মূর্ত্তিবৎ পৃথিবী পানে চাহিয়া রহিলেন। পরে সেই ভূতলে অধামূখে শুইয়া পড়িলেন। মাটীতে মুখ লুকাইয়া সূর্য্যমূখী কাঁদিলেন কি ? হত্যাকারী ব্যান্ত যেরূপ হতজীবের মৃত্যু যন্ত্রণা দেখে, নগেল্ল, সেই রূপ স্থিরভাবে শাঁড়াইয়া দেখিতেছিলেন। মনে মনে বলিতেছিলেন, "সেই ত মরিতে হইবে—তার আজ্ঞ কাল কি ? জগদীশ্বরের ইচ্ছা,—আমি কি করিব ? আমি কি মনে করিলে ইহার প্রতীকার করিতে পারি ? আমি মরিতে পারি, কিস্কু তাহাতে কি সূর্য্যমুখী বাঁচিবে ?"

না; নগেন্দ্র! তুমি মরিলে সূর্য্যমুখী বাঁচিবে না, কিন্তু তোমার মরাই ভাল ছিল।

দণ্ডেকপরে সূর্য্যমুখী উঠিয়া বসিলেন। আবার স্বামির পায়ে ধরিয়া বলিলেন,—"এক ভিক্ষা।"

নগ। কি १

সূ। আর এক মাস মাত্র গৃহে থাক। ইতিমধ্যে যদি কুন্দনন্দিনীকে না পাওয়া যায়, ভবে তুমি দেশত্যাগ করিও। আমি মানা করি না। নগেন্দ্র মৌনভাবে বাহির হইয়া গেলেন। মনে মনে আর একমাস থাকিতে স্বীকার করিলেন। সূর্য্যমুখী তাহা বৃঝিলেন। তিনি গমনশীল নগেন্দ্রের মূর্ত্তিপ্রতি চাহিয়াছিলেন। সূর্য্যমুখী মনে মনে বলিতেছিলেন,, "আমার সর্ববিষ ধন! তোমার পায়ের কাঁটাটি তুলিবার জন্ম প্রাণ দিতে পারি। তুমি পাপ সূর্য্যমুখীর জন্ম দেশত্যাগী হইবে? তুমি বড়, না আমি বড়?"



#### পঞ্ম সংখ্যা

কবি ও চন্দ্রকেত্ যুদ্ধ করিতেছিলেন, এমন সময়ে রাম সেই স্থানে উপনীত হইলেন। তিনি উভয়কে যুদ্ধ হইতে নিরস্ত করিলেন। লব তাঁহাকে রাজা রামচন্দ্র বলিয়া জানিতে পারিয়া, ভক্তিভাবে প্রণাম ও নম্রভাবে তাঁহার সহিত আলাপ করিলেন। কুশও যুদ্ধ সম্বাদ শুনিয়া সে স্থানে উপস্থিত হইলেন, এবং লব কর্তৃক উপদিষ্ট হইয়া রামের সহিত সেইরূপ ব্যবহার করিলেন। রাম উভয়কে সম্বেহ আলিঙ্গন এবং পিতৃযোগ্য প্রণয় সম্ভাষণ করিতে লাগিলেন। পরে সকলে, বাল্মীকির আশ্রমে, তৎপ্রণীত নাটকাভিনয় দেখিতে গেলেন।

তথায় রামানুজ্ঞাক্রমে লক্ষ্মণ দ্রষ্ট্বর্গকে যথা স্থানে সন্নিবেশিত করিতে লাগিলেন। ব্রাহ্মণ, ক্ষপ্রিয়, পৌরগণ, জনপদবাসী প্রজা, ও দেবাসুর এবং ইতর জীব, স্থাবর জঙ্গম সকলে ঋষিপ্রভাববলে সমাগত হইয়া, লক্ষ্মণ কর্ত্বক্ষ যথা স্থানে সন্নিবেশিত হইলেন। পরে অভিনয়ারম্ভ হইল। রাম ও লবকুশ দ্রষ্ট্রর্গ মধ্যে ছিলেন।

সীতা বিসর্জন বৃত্তান্তই এই অছুত নাটকের প্রথমাংশ। সীতা লক্ষ্যানকর্তৃক পরিত্যক্ত হইলে, তাঁহার কাতরতা, গঙ্গাপ্রবাহে দেহ সমর্পণ, তন্মধ্যে যমলসন্তান প্রসব, গঙ্গা এবং পৃথিবীকর্তৃক তাঁহার ও শিশুদিগের রক্ষা, ও তৎসঙ্গে সীতার প্রস্থান ইত্যাদি অভিনীত হইল। দেখিয়া রাম মূর্চ্ছিত হইলেন। তখন লক্ষ্যা উচ্চৈঃস্বরে বাল্মীকিকে লক্ষ্যা করিয়া বলিতে লাগিলেন, "ভগবন্! রক্ষা করেন! আপনার কার্য্যের কি মর্মা ?" নটদিগকে বলিলেন, "তেংমরা অভিনয় বন্ধ কর।"

তখন সহসা দেবর্ষি কর্তৃক অন্তরীক্ষ ব্যাপ্ত হইল! গঙ্গার বারিরাশি মথিত হইল। ভাগীরথী এবং পৃথিবীর সহিত, জল মধ্য হইতে উঠিলেন— কে ? স্বয়ং সীতা। দেখিয়া লক্ষ্মণ বিশ্বিত এবং আহ্লাদিত হইয়া রামকে ডাকিলেন, "দেখুন! দেখুন!" কিন্তু রাম তখনও অচেতন। তখন সীতা, অরুদ্ধতীকর্তৃক আদিষ্টা হইয়া রামকে স্পর্শ করিলেন। বলিলেন, "উঠ, আর্য্য পুত্র!"

রাম চেতনাপ্রাপ্ত হইলেন। পরে যাহা ঘটিল, বলা বাহুল্য। সেই সর্বলোক সমারোহ সমক্ষে সীতার সতীত্ব দেবগণকর্ত্বক স্বীকৃত হইল। দেব-বাক্যে প্রজ্ঞাগণ বৃঝিল। সীতা লবকুশকেও পাইলেন। রামও তাঁহাদিগকে পুত্র বলিয়া চিনিলেন। পরে সপুত্রা ভার্য্যা গৃহে লইয়া গিয়া স্থথে রাজ্য করিতে লাগিলেন।

নাটকের ভিতর এই নাটকখানি যিনি অভিনীত দেখিবেন বা পাঠ করিবেন, তিনিই যে অশ্রুপাত করিবেন, তিষিয়ে সংশয় নাই। কিন্তু আমরা এতদংশ উদ্ধৃত করিলাম না। এই উপসংহার অপেক্ষা রামায়ণের উপসংহার অধিকতর মধুর এবং করুণ রসপূর্ণ। আমরা পাঠকের প্রীত্যর্থে তাহাই উদ্ধৃত করিতে বাসনা করি। বাল্মীকি কর্তৃক সীতা অযোধ্যায় আনীতা হয়েন। যে স্চনায় ঋষি সীতাকে আনয়ন করেন, তিষ্থিশেষ বঙ্গীয় পাঠকমাত্রেই ''সীতার বনবাস'' পাঠ করিয়া অবগত আছেন।—সতীত্ব সম্বন্ধে শপথ করিলে সীতাকে গ্রহণ করিবেন, রাম এই অভিপ্রায় প্রকাশ করিয়াছিলেন। এই কথা প্রচার হইলে পর, সীতাশপথ দর্শনার্থ বহুলোকের সমাগম হইল।

#### ১০৯ সর্গ

তন্তাং রজ্ঞাং বৃষ্টায়াং যজ্ঞবাটং গতোনৃপঃ
ঋষীন্ সর্বান্ মহাতেজাঃ শব্দাপয়তি রাঘবঃ ॥
বশিচো বামদেবক জাবালি রথকাশুপঃ।
বিশামিরোদীর্ঘতমা তুর্বাসাক্ষ মহাতপাঃ ॥
প্লভ্যোপিতথা শক্তির্ভার্গবকৈব বামনঃ।
মার্কণ্ডেয়ক্টদীর্ঘায়ুমৌদালাক মহাযশাঃ ॥
গর্গকচ্যবনকৈব শতানন্দক ধর্মবিং।
ভর্মাজক তেজ্বী অগ্নিপুক্রক্সপ্রভঃ ॥

নারদঃ পর্বতশৈব গৌতমক মহায়শাঃ।
এতেচান্তেচবহবোম্নয়ঃ সংশিতব্রতাঃ ॥
কৌতৃহল সমাবিষ্টাঃ সর্বএব সমাপতাঃ।
রাক্ষসাক্ষহাবীর্ঘা বানরাক্ষমহাবলাঃ ॥
সর্বএব সমাজ্ঞ মুর্যান্ত্রানঃ কুতৃহলাং।
ক্রিয়ায়েচ শ্লাক বৈস্থাকৈবসহস্রশঃ॥
নানাদেশ পতাকৈব ব্রহ্মণাঃ সংশিতব্রতাঃ।
সীতাশপথ বীক্ষার্থং সর্বএব স্মাগতাঃ॥

তদাসনাগতং সর্ব মশ্বভৃতমিবাচলং।
শ্রুত্বাম্নিবরস্তুর্গং সসীতঃ সম্পাগমং॥
তম্বিং পৃষ্টতঃ সীতা অবচ্ছদবাব্বী।
কতাঞ্চলিবাম্পাকুলা কথা রামং মনোগতং॥
তাং দৃষ্টাশ্রুতিমাবাতীং ব্রহ্মাণামহাগামিনীং।
বালীকেঃ পৃষ্টতঃশীতাং সাধুবাদোমহানভৃং॥
তত্তোহলহলাশকঃ সর্বেষামেবমাবভৌ।
তঃখজন্মবিশালেন শোকেনা কুলিতাত্বনাং॥

নাধুরামেতি কেচিত্রু সাধুনীতেতি চাপরে।
উভাবেবচত জান্তে প্রেক্ষকা: নংপ্রচুকুতঃ।
ততোমধ্যেজনৌঘশ্য প্রবিশ্য মুনি পুক্ষবং।
নীতাসহায়ো বাল্মীকি রিতিহোবাচ রাঘবং।
ইয়ং দাশরথে দীতা স্থব্রতা ধর্মচারিণী।
অপবাদাং পরিত্যক্তা মমাশ্রম সমীপতঃ ।
লোকাপবাদ ভীতশ্য তবরাম মহাব্রত।
প্রতায়ং দাশ্যতে দীতা তামস্ক্রাতুমইদি।

ইমৌতু জানকী পুত্র। বুভৌচযমজাতকো।
স্বভৌতবৈব হুধ যৌ সভ্যমেতজু বীমিতে ॥
প্রচেতসোহং দশম: পুরোরাঘবনন্দন।
নশ্মরাম্যনৃতং বাক্যমিমৌতু তব পুত্রকৌ॥
বহুবর্ষ সহস্রাণি তপশ্চর্য্যা ময়াক্কতা।
নোপানীয়াং ফলস্কস্রাদৃষ্টেয়ং যদি মৈথিলী ॥
মনসাকর্মণা বাচা ভূতপূর্বং নকিল্বিষং।
ভস্যাহং ফলমন্নামি অপাপা মৈথিলী যদি ॥

অহং পঞ্চস্থ ভ্তেষ্মন: ষঠেন্থ রাঘব।
বিচিন্তাসীতাভকেতি জগ্রাহ বন নিঝারে ॥
ইয়ং ভক সমাচারা অপাপা পতিদেবতা।
লোকাপবাদ ভীতস্য প্রত্যয়স্ত বদাস্যতি ॥
তন্মাদিয়ং নরবরাত্মজ ভক ভাবা।
দিব্যেনদৃষ্টি বিষয়েণ ময়া প্রদিষ্টা ॥
লোকাপবাদ কল্বীকৃতচেতসায়ং।
ভাকাগ্রা প্রিয়ত মা বিদিতাপি ভকা॥

#### ১১০ সর্গ

বাদ্মীকেনৈব মৃক্তস্ত্ব রাঘবং প্রত্যভাষত।
প্রাঞ্চলিন্ধ গতো মধ্যে দৃষ্ট্ব তাং দেববর্ণিনীং॥
এবমেতন্মহাভাগযথাবদিদি ধর্মবিং।
প্রত্যযস্তমমত্রক্ষংস্তববাক্যৈরকল্মবৈং॥
প্রত্যয়শ্চ পুরাদত্তো বৈদেহা স্বরসন্নিধৌ।
শপথশক্তস্তত্ত্রতেন বেশ্ম প্রবেশিতা॥
লোকাপবাদোবলবান্ যেন ত্যক্তাহিমিথিলী।
সেয়ং লোকভয়াদ্ব ক্ষমপাপেত্যভিজানতা॥

পরিত্যক্তা ময়া সীতা তদ্ভবান্ কল্ডমইতি।
জানামিচেমৌপুত্রো মেযমজাতৌকুশীলবৌ ॥
শুদ্ধায়াংজগতে তামধ্যে বৈদেছাং প্রীতিরস্কমে।
অভিপ্রায়ন্ত বিজ্ঞায় রামস্য স্থরসত্তমাঃ ॥
সীতায়াঃ শপথে তিশ্মিন্ সর্ব্যএব সমাগতাঃ।
পিতামহং পুরস্কৃত্য সর্ব্যএব সমাগতাঃ ॥
আদিত্যা বসবো কলা বিশ্বেদেবা মক্লগণাঃ।
সাধ্যাশ্চনেবাঃ সর্ব্যেতে সর্ব্রেচ প্রমুষ্যঃ॥

নাগা: স্বপর্ণা: দিদ্ধান্ত তে সর্ব্বেছই মানসা: ।
দৃষ্ট্বাদেবান্বীংলৈত্ব রাঘব: পুনরত্রবীৎ ॥
প্রত্যেষোমেম্নিশ্রেষ্ঠ ঋষিবাকৈয়রকল্মবৈ: ।
শুদ্ধান্ধা: জগতো মধ্যে বৈদেছাং প্রীতিরস্তমে ॥
দীতা লপথ সংল্রাস্তা: দর্বএব সমাগতা: ।
ততোবায়ু: শুভ: পুণ্যো দিব্যগদ্ধো মনোরম: ॥
তংজনোঘং স্বরশ্রেষ্ঠা হলাদয়ামাস সর্ব্বত: ।
তদত্তে মিবাচিস্তং নিরৈক্স্ক স্মাহিতা: ॥

মানবা: দৰ্ব্বরাষ্ট্রেভ্য: পূর্বাং কৃত্যুগে যথা।
দর্বান্ সমাগতা দৃষ্টা দীতা কাষায়বাদিনী ॥
অববীংপ্রাঞ্জলি বাক্যমধোদৃষ্টিরবামুখী।
যথাহং রাঘবাদ্যাং মনদাপি নচিস্করে ॥
তথা মে মাধবীদেবী নিয়রং দাতৃমইতি।
মনদা কর্মণা বাচা যথা রামং দমর্চয়ে॥
তথা মে মাধবী দেবী বিবরং দাতৃমইতি।
যথৈতং সত্যম্কাং মেবেদ্মি রামাংপরং নচ॥

তথা মে মাধবী দেবী বিবরং দাতুমইতি।
তথাশপস্ত্যাং বৈদেশ্বাং প্রাত্রাদীব্রদভূতং ॥
ভূতলাত্থিতং দিবাং দিংহাসনমস্ত্রমং।
ধিয়মাণং শিরোভিস্ত নাগৈরমিতবিক্রমৈঃ॥
দিবাং দিবোন বপুষা দিবারত্ব বিভূষিতৈঃ।
তিশ্বংস্ত ধরণীদেবী বাহুভ্যাং গৃহুমৈথিলীং॥
স্থাগতে নাভিনন্দোনামাসনে চোপবেশ্বং।
তামাসনগতাং দৃষ্ট্য প্রবিশস্তীং রসাতলং॥

পুষ্পর্ষ্টিরবিছিল্লা দিব্যা দীতামবাকিরং।
সাধুকারক স্থমহান্দেবানাং সহসোধিতঃ ॥
সাধুসাধিবতিবৈদীতে যদ্যান্তে শীলমীদৃশং।
এবং বছবিধাবাচোহ্যন্তরীক্ষ প্তাঃ স্থরাঃ॥
ব্যাক্তহুন্তুই মনসো দৃষ্ট্বা দীতা প্রবেশনং।
যজ্ঞবাট প্তাশ্চাপি মহারঃ দর্ব্বএবতে॥
রাজানশ্চ নরব্যাদ্রা বিস্ম্মান্দোপরেমিরে।
স্ক্তরীক্ষেচ ভূমৌচ দর্বেস্থাবর জক্ষমাঃ॥

দানবাশ্চ মহাকায়া: পাতালে পন্নগাধিপা:।
কেচিদ্বিনে ত্ব:সংস্কৃষ্টা: কেচিদ্বান পরায়ণা:॥
কেচিদ্রামং নিরীক্ষন্তে কেচিৎ সীতামচেত্রস:।
সীতা প্রবেশনং দৃষ্ট্বাতেষামাসীৎ সমাগম:॥
তন্মুহূত মিবাতার্থং সমং সম্মোহিতং জ্বগং॥

স্থানাভাব প্রযুক্ত আমরা এই ছই সর্গের অমুবাদ করিয়া দিতে পারিলাম না। সংস্কৃতানভিজ্ঞ পাঠক মহাশয়েরা মার্জনা করিবেন। এই সংস্কৃত অতি সরল—যাঁহারা অত্যন্ত্র সংস্কৃত জ্ঞানেন, তাঁহারাও বুঝিতে পারিবেন।

আমরা উত্তরচরিত নাটকের প্রকৃত সমালোচন করি নাই। পাঠকের সহিত আমুপূর্বিক নাটক পাঠ করিয়া যেখানে২ ভাল লাগিয়াছে, তাহাই দেখাইয়া দিয়াছি। গ্রন্থের প্রত্যেক অংশ পৃথক্২ করিয়া পাঠককে দেখাইয়াছি। এরূপে গ্রন্থের প্রকৃত দোষগুণের ব্যাখ্যা হয় না। একং খানি প্রস্তর পৃথক্২ করিয়া দেখিলে তাজ্সহলের গৌরব বুঝিতে পারা যায় না। একটিং বৃক্ষ পৃথক করিয়া দেখিলে উন্থানের শোভা অনুভূত করা যায় না। এক একটি অঙ্গ প্রত্যঙ্গ বর্ণনা করিয়া মন্মুগ্যমূর্ত্তির অনির্ব্বচনীয় শোভা বর্ণন করা যায় না। কোটি কলস জলের আলোচনায় সাগর মাহাত্ম্য অনুভূত করা যায়না। সেইরপ কাব্যগ্রন্থের। এস্থান ভাল রচনা, এই স্থান মন্দ রচনা, এইরূপ তাহার সর্বাংশের পর্য্যালোচনা করিলে প্রকৃত গুণাগুণ বৃঝিতে পারা যায় না। যেমন অট্টালিকার সৌন্দর্য্য বুঝিতে গেলে, সমুদায় অট্টালিকাটি এক কালে দেখিতে হইবে, সাগর গৌরব অমুভূত করিতে হইলে, তাহার অনন্তবিস্তার এক কালে চক্ষে গ্রহণ করিতে হইবে, কাব্য নাটক সমালোচনও সেই রূপ। মহাভারত এবং রামায়ণের অনেকাংশ এমত অপকৃষ্ট, যে তাহা কেহই পড়িতে পারে না। যে আণুবীক্ষণিক সমালোচনায় প্রবৃত্ত হইবে, সে কখনই এই ছুই ইতিহাসের বিশেষ প্রশংসা করিবে না। কিন্তু মোটের উপর দেখিতে গেলে বলিতে হইবে, যে এই ছই ইতিহাসের অপেক্ষা শ্রেষ্ঠ কাব্য পৃথিবীতে বুঝি আর নাই।

স্থৃতরাং উত্তরচরিত সম্বন্ধে মোটের উপর ছুই চারিটা কথা না বলিলে নয়। অধিক বলিবার স্থান নাই।

কবির প্রধান গুণ, সৃষ্টিক্ষমতা। যে কবি সৃষ্টিক্ষম নহেন, তাঁহার রচনায় অন্য অনেক গুণ থাকিলেও বিশেষ প্রশংসা নাই। কালিদাসের ঋতুসংহার, এবং টমসনের তদ্বিষয়ক কাব্যে, উৎকৃষ্ট বাহ্যপ্রকৃতির বর্ণনা আছে। উভয় গ্রন্থই আত্যোপাস্ত স্থমধুর, প্রসাদগুণ বিশিষ্ট, এবং স্বভাবামুকারী। তথাপি এই ছুই কাব্য প্রধান কাব্য বলিয়া গণ্য হইতে পারে না—কেননা তত্ত্ত্য় মধ্যে সৃষ্টিচাতুর্য্য কিছুই নাই।

সৃষ্টিক্ষমতা মাত্রেই প্রশংসনীয় নহে। রেনল্ড্স্ নামক ইংরাজ্ঞি আখ্যায়িকালেখকের রচনা মধ্যে নৃতন সৃষ্টি অনেক আছে। তথাপি ঐ সকলকে অতি অপকৃষ্ট গ্রন্থ মধ্যে গণনা করিতে হয়। কেননা সেই সকল **180** 

[ चाचिन

সৃষ্টি স্বভাবামুকারিণী এবং সৌন্দর্য্যবিশিষ্টা নহে। অভএব কবির সৃষ্টি স্বভাবামুকারী এবং সৌন্দর্য্যবিশিষ্ট না হইলে, কোন প্রশংসা নাই।

সৌন্দর্য্য এবং স্বভাবামুকারিতা, এই ছয়ের একটি গুণ থাকিলেই, কবির সৃষ্টির কিছু প্রশংসা হইল বটে, কিন্তু উভয়গুণ না থাকিলে কবিকে প্রধানপদে অভিষেক করা যার না। আরব্য উপন্যাস বলিয়া যে বিখ্যাত আরব্য গ্রন্থের প্রচার হইয়াছে, তল্লেখকের সৃষ্টির মনোহারিছ আছে, সন্দেহ নাই। কিন্তু তাহাতে স্বভাবানুকারিতা না থাকায় "আলেফ লয়লা" পৃথিবীর অত্যুৎকৃষ্ট কাব্যগ্রন্থ মধ্যে গণ্য নহে।

কেবল স্বভাবামুকারিণী সৃষ্টিরও বিশেষ প্রশংসা নাই। যেমন জগতে দেখিয়া থাকি, কবির রচনা মধ্যে তাহারই অবিকল প্রতিকৃতি দেখিলে কবির চিত্রনৈপুণ্যের প্রশংসা করিতে হয়, কিন্তু তাহাতে চিত্রনৈপুণ্যেরই প্রশংসা, সৃষ্টিচাতুর্য্যের প্রশংসা কি ? আর তাহাতে কি উপকার হইল ? যাহা বাহিরে দেখিতেছি, তাহাই গ্রন্থে দেখিলাম ; তাহাতে আমার লাভ হইল কি ? যথার্থ প্রতিকৃতি দেখিয়া আমোদ আছে বটে—কেবল স্বভাবসঙ্গতি গুণ বিশিষ্টা সৃষ্টিতে সেই আমোদ মাত্র জন্মিয়া থাকে। কিন্তু আমোদ ভিন্ন অন্য লাভ যে কাব্যে নাই, সে কাব্য সামান্য বলিয়া গণিতে হয়।

অনেকে এই কথা বিশ্বয়পর বলিয়া বোধ করিবেন। কি এ দেশে, কি সুসভ্য ইউরোপীয় জাতি মধ্যে, অনেক পাঠকেরই এইরূপ সংস্কার যে, ক্ষণিক চিত্তরঞ্জন ভিন্ন কাব্যের অহ্য উদ্দেশ্য নাই। বস্তুতঃ মধিকাংশ কাব্যে (বিশেষতঃ গদ্য কাব্যে বা আধুনিক নবেলে) এই চিত্তরঞ্জন প্রারুত্তিই লক্ষিত হয়—তাহাতে চিত্তরঞ্জন ভিন্ন গ্রন্থকারের অহ্য উদ্দেশ্য থাকে না; এবং তাহাতে চিত্তরঞ্জনোপযোগিতা ভিন্ন আর কিছু থাকেও না। কিন্তু সে সকলকে উৎকৃষ্ট কাব্য বলিয়া গণা যাইতে পারে না।

যদি চিত্তরঞ্জনই কাব্যের উদ্দেশ্য হইল, তবে বেস্থামের তর্কে দোষ কি ?\*
কাব্যেও চিত্তরঞ্জন হয়, শতরঞ্চ খেলায়ও চিত্তরঞ্জন হয়। বরং অনেকেরই
ঐবান্ত্রে অপেক্ষা এক বাজি শতরঞ্চ খেলায় অধিক আমোদ হয়। তবে
তাঁহাদে পক্ষে কাব্য হইতে শতরঞ্চ উৎকৃষ্ট বস্তু ? এবং স্কট্ কালিদাসাদি
অপেক্ষা একজ্ঞন পাকা খেলোয়ার বড় লোক ? অনেকে বলিবেন যে.

<sup>\*</sup> विश्वाम वरत्न, आरमान ममान हहेरन कारवात्र अवः 'भूष्मिन्' (थनात्र अकहे नत्र।

কাব্যে প্রদত্ত আনন্দ বিশুদ্ধ আনন্দ—দেই জ্বন্থ কাব্যের ও কবির প্রাধান্য। শতরঞ্জের আমোদ অবিশুদ্ধ কিসে ?

এরূপ তর্ক যদি অযথার্থ না হয়, তবে চিত্তরঞ্জন ভিন্ন কাব্যের মুখ্য উদ্দেশ্য আর কিছু অবশ্য আছেই আছে। সেটি কি ?

অনেকে উত্তর দিবেন, "নীতিশিক্ষা।" যদি তাহা সত্য হয়, তবে, "হিতোপদেশ" রঘুবংশ হইতে উৎকৃষ্ট কাব্য। কেননা বোধ হয়, হিতোপদেশে রঘুবংশ হইতে নীতি বাহুল্য আছে। সেই হিসাবে কথামালা হইতে শকুন্তলা কাব্যাংশে অপকৃষ্ট।

কেহই এ সকল কথা স্বীকার করিবেন না। যদি তাহা না করিলেন তবে কাব্যের মুখ্য উদ্দেশ্য কি ? কি জ্বন্ত শতরঞ্চ খেলা ফেলিয়া শকুন্তলা পড়িব ?

কাব্যের উদ্দেশ্য নীতিজ্ঞান নহে—কিন্তু নীতিজ্ঞানের যে উদ্দেশ্য, কাব্যেরও সেই উদ্দেশ্য। কাব্যের গৌণ উদ্দেশ্য মন্তুয়ের চিত্তোৎকর্ষ সাধন—
চিত্তশুদ্ধি জনন। কবিরা জগতের শিক্ষাদাতা—কিন্তু নীতিনির্ব্বাচনের দ্বারা তাঁহারা শিক্ষা দেন না। কথাচ্ছলেও নীতিশিক্ষা দেন না। তাঁহারা সৌন্দর্য্যের চরমোৎকর্ষ স্ক্রনের দ্বারা জ্বগতের চিত্তশুদ্ধি বিধান করেন। এই সৌন্দর্য্যের চরমোৎকর্ষের সৃষ্টি কাব্যের মুখ্য উদ্দেশ্য। প্রথমোক্তটি গৌণ উদ্দেশ্য, শেষোক্তটি মুখ্য উদ্দেশ্য।

কথাটা পরিষ্কার হইল না। যদিও উত্তরচরিত সমালোচন পক্ষে এ কথা আর অধিক পরিষ্কার করিবার প্রয়োজন নাই, তথাপি প্রস্তাবের গৌরবামুরোধে আমরা তাহাতে প্রবৃত্ত হইলাম।

চোর চুরি করে। রাজা তাহাকে বলিলেন, "তুমি চুরি করিও না; আমি তাহা হইলে তোমাকে অবরুদ্ধ করিব।" চোর ভয়ে প্রকাশ্য চুরি হইতে নিবৃত্ত হইল, কিন্তু তাহার চিত্তশুদ্ধি জন্মিল না। সে যখনই বুঝিবে, চুরি করিলে রাজা জানিতে পারিবেন না, তখনই চুরি করিবে।

তাহাকে ধর্মোপদেশক বলিলেন, "তুমি চুরি করিও না—চুরি ঈশ্বরাজ্ঞা বিরুদ্ধ।" চোর বলিল, "তাহা হইতে পারে, কিন্তু ঈশ্বর যখন আমার আহারের অপ্রতুল করিয়াছেন, তখন আমি চুরি করিয়াই খাইব।" ধর্মোপদেশক বলিলেন, "তুমি চুরি করিলে নরকে যাইবে।" চোর বলিল, "তিছিষয়ে প্রমাণাভাব।" নীতিবেত্তা কহিতেছেন, "তুমি চুরি করিও না, কেননা চুরিতে সকল লোকের অনিষ্ট, যাহাতে সকল লোকের অনিষ্ট, তাহা কাহারও কর্ত্তব্য নহে।" চোর বলিবে, "যদি সকল লোক আমার জন্ম ভাবিত, আমি তাহা হইলে সকলের জন্ম ভাবিতে পারিতাম। লোকে আমায় খেতে দিক্, আমি চুরি করিব না। কিন্তু যেখানে লোকে আমায় কিছু দেয় না, সেখানে তাহাদের অনিষ্ট হয় হউক, আমি চুরি করিব।"

কবি চোরকে কিছু বলিলেন না, চুরি করিতে নিষেধ করিলেন না। কিন্তু তিনি এক সর্বজনমনোহর পবিত্র চরিত্র স্ক্রন করিলেন। সর্বজনমনোহর, তাহাতে চোরেরও মন মুগ্ধ হইবে। মনুষ্যের স্বভাব, যে তাহাতে মুগ্ধ হয়, পুনঃ পুনঃ চিত্তপ্রীত হইয়া তদালোচনা করে। তাহাতে আকাজ্জা জন্ম—কেননা লাভাকাজ্জার নামই অনুরাগ। এইরূপে পবিত্রতার প্রতি চোরের অনুরাগ জন্ম। স্থতরাং চুরি প্রভৃতি অপবিত্র কার্য্যে সে বীতরাগ হয়।

"আত্মপরায়ণতা মন্দ—তুমি আত্মপরায়ণ হইও না।" এই নৈতিক উক্তি রামায়ণ নহে। কথাচ্ছলে এই নীতি প্রতিপন্ন করিবার জ্বন্স রামায়ণের প্রণয়ন হয় নাই। কিন্তু রামায়ণ হইতে পৃথিবীর আত্মপরায়ণতা দোষ যতদূর পরিহার হইয়াছে, ততদূর, ঈশা এবং বৃদ্ধ ভিন্ন কোন নীতিবেতা, ধর্মাবেতা, সমাজকর্তা, বা রাজা বা রাজকর্মাচারীকর্তৃক হয় নাই। স্থবিবেচক পাঠকের এতক্ষণ বোধ হইয়া থাকিবেক, যে উদ্দেশ্য এবং সফলতা উভয় বিবেচনা করিলে, রাজা, রাজনীতিবেতা, ব্যবস্থাপক, সমাজতত্মবেতা, ধর্মোপদেষ্টা, নীতিবেতা, দার্শনিক, বৈজ্ঞানিক সর্ব্বাপেক্ষাই কবির শ্রেষ্ঠত্ম। কবিত্ব পক্ষে যেরূপ মানসিক ক্ষমতা আবশ্যক, তাহা বিবেচনা করিলেও কবির সেইরূপ প্রাধান্য। কবির। জগতের শ্রেষ্ঠ শিক্ষাদাতা, এবং উপকারকর্তা, এবং সর্ব্বাপেক্ষা অধিক মানসিকশক্তিসম্পন্ন।

কি প্রকারে কাব্যকারের। এই মহৎ কার্য্য সিদ্ধ করেন ? যাহা সকলের চিত্তকে আকৃষ্ট করিবে, তাহার সৃষ্টি ছারা। সকলের চিত্তকে আকৃষ্ট করে সে কি ? সৌন্দর্য্য; অতএব সৌন্দর্য্য সৃষ্টিই মনুয়্যের মুখ্য উদ্দেশ্য। সৌন্দর্য্য অর্থে কেবল বাহ্য প্রকৃতির বা শারীরিক সৌন্দর্য্য নহে। সকল প্রকারের সৌন্দর্য্য বুঝিতে হইবেক। যাহা স্বভাবানুকারী নহে, তাহাতে কুসংস্কারাবিষ্ট লোক ভিন্ন কাহারও মন মুশ্ধ হয় না। এ জন্ম স্বভাবানুকারিতা সৌন্দর্য্যের একটি শুণ মাত্র—স্বভাবানুকারিতা ছাড়া সৌন্দর্য্য জন্মে না। তবে যে আমরা

স্বভাবামুকারিতা এবং সৌন্দর্য্য ছুইটি পৃথক গুণ বলিয়া নির্দ্দেশ করিয়াছি, তাহার কারণ, সৌন্দর্য্যের অনেক অর্থ প্রচলিত আছে।

আর একটি কথা বুঝাইলেই হয়। এই জ্বগৎ ত সৌন্দর্য্যময়—তাহার প্রতিকৃতি মাত্রই সৌন্দর্য্যময় হইবে। তবে কেন আমরা উপরে বলিয়াছি যে, যাহা প্রকৃতির প্রতিকৃতি মাত্র, সে সৃষ্টিতে কবির তাদৃশ গৌরব নাই ? তাহার কারণ, সে কেবল প্রতিকৃতি—অমুলিপি মাত্র—তাহাকে "সৃষ্টি" বলা যায় না। যাহা সতের প্রতিকৃতি মাত্র নহে—তাহাই সৃষ্টি। যাহা সভাবামুকারী, অথচ স্বভাবাতিরিক্ত, তাহাই কবির প্রশংসনীয় সৃষ্টি। তাহাতেই চিত্ত বিশেষ রূপে আকৃষ্ট হয়। যাহা প্রাকৃত, তাহাতে তাদৃশ চিত্ত আকৃষ্ট হয় না। কেননা, তাহা অসম্পূর্ণ, দোষ সংস্পৃষ্ট, পুরাতন, এবং অনেক সময়ে অস্পৃষ্ট। কবির সৃষ্টি ভাঁহার স্বেচ্ছাধীন—স্বতরাং সম্পূর্ণ, দোষশুন্য, নবীন, এবং স্পৃষ্ট হইতে পারে।

এই রূপ যে সৌন্দর্য্য সৃষ্টি কবির সর্ব্বপ্রধান গুণ—সেই অভিনব, স্বভাবামুকারী, স্বভাবাতিরিক্ত সৌন্দর্য্য সৃষ্টিগুণে, ভারতবর্ষীয় কবিদিগের মধ্যে বাল্মীকি প্রধান। তৎপরেই মহাভারতকারের নাম নির্দিষ্ট হইবে। এক এক কাব্যে ঈদৃশ সৃষ্টিবৈচিত্র্য প্রায় জগতে তুর্লভ।

মহাভারতের পর, বোধ হয়, শ্রীমন্তাগবতের উল্লেখ করিতে হয়। তৎ পরে শকুস্তলার প্রণেতা। ভারতবর্ষের আর কোন কবিকে এ সম্বন্ধে অত্যুচ্চশ্রেণী মধ্যে গণা যাইতে পারে না।

এ সম্বন্ধে ভবভূতির স্থান কোথায় ? তাহা তাঁহার তিন খানি নাটক পর্য্যালোচিত না করিলে অবধারিত করা যায় না। তাহা আমাদিগের উদ্দেশ্যও নহে। কেবল উত্তরচরিত দেখিয়া তাঁহাকে অতি উচ্চাসন দেওয়া যায় না। উত্তর চরিতে ভবভূতি অনেক দূর পর্যান্ত বাল্মীকির অমুবর্তী হইতে বাধ্য হইয়াছেন, স্কুতরাং তাঁহার স্প্রিমধ্যে নবীনত্বের অভাব, এবং স্প্রিটি চাতুর্য্যের প্রচার করিবার পথও পান নাই। চরিত্র স্কুল সম্বন্ধে ইহা বলা যাইতে পারে, যে রাম ও সীতা ভিন্ন কোন নায়ক নায়কার প্রাধান্ত নাই। সীতা, রামায়ণের সীতার প্রতিকৃতি মাত্র। রামের চরিত্র, রামায়ণের রামের চরিত্রের উৎকৃষ্ট প্রতিকৃতিও নহে—ভবভূতির হস্তে সে মহচ্চিত্র যে বিকৃত হইয়া গিয়াছে, তাহা পুর্ব্বেই প্রতিপন্ধ করা গিয়াছে। সীতাও তাঁহার কাছে, অপেক্ষাকৃত পরসাময়িক স্ত্রীলোকের চরিত্র কতক দূর পাইয়াছেন।

তাই বলিয়া এমত বলা যায় না যে, উত্তরচরিতে চরিত্র-সৃষ্টি-চাতুর্য্য কিছুই লক্ষিত হয় না। বাসস্তী ভবভূতির অভিনব সৃষ্টি বটে, এবং এ চরিত্র অত্যন্ত মনোহর। আমরা বাসস্তীর চরিত্রের সবিশেষ পরিচয় দিয়াছি, স্মৃতরাং তৎসম্বদ্ধে আর বিস্তারের আবশ্যক নাই। এই পরত্বংখ কাতরহাদয়া, স্নেহময়ী বনচারিণী যে অবধি প্রথম দেখা দিলেন, সেই অবধিই তাঁহার প্রতি পাঠকের প্রীতি সঞ্চার হইতে থাকিল:

তদ্বিন্ন চন্দ্রকেতৃ ও লবের চিত্রও প্রশংসনীয়। প্রাচীন কবিদিগের স্থায় ভবভূতিও জড় পদার্থকৈ রূপবান করণে বিলক্ষণ স্থচতুর। তমসা, মুরলা, গঙ্গা, এবং পৃথিবী এই নাটকে মানব রূপিণী। সেই রূপ গুলিন যে মনোহর হইয়াছে, তাহা পূর্বেই বলিয়াছি।

কবির সৃষ্টি—চরিত্র, রূপ, স্থান, অবস্থা কার্য্যাদিতে পরিণত হয়। ইহার মধ্যে কোন একটির সৃষ্টি কবির উদ্দেশ্য হওয়া উচিত নহে। সকলের সংযোগে সৌন্দর্য্যের সৃষ্টিই তাঁহার মুখ্য উদ্দেশ্য। চরিত্র, রূপ, স্থান, অবস্থা, কার্য্য, এ সকলের সমবায়ে যাহা দাঁড়াইল, তাহা যদি সুন্দর হইল, তবেই কবি সিদ্ধিকাম হইলেন।

ভবভূতির চরিত্র স্ক্রনের ক্ষমতার পরিচয় দিয়াছি। অক্যান্স বিষয়ে তাঁহার স্ক্রনকৌশলের পরিচয় ছায়া নামে উত্তর চরিতের তৃতীয়াক। আমাদিগের পরিশ্রম যদি নিক্ষল না হইয়া থাকে, তবে পাঠক সেই ছায়ার মোহিনীশক্তি অনুভূত করিয়াছেন। ঈদৃশ রমণীয়া সৃষ্টি অতি তুল ভ।

সৃষ্টি-কৌশল কবির প্রধান গুণ। কবির আর একটি বিশেষ গুণ রসোদ্ভাবন। রসোদ্ভাবন কাহাকে বলে, আমরা বুঝাইতে বাসনা করি, কিন্তু রস শব্দটি ব্যবহার করিয়াই আমরা সে পথে কাঁটা দিয়াছি। এ দেশীয় প্রাচীন আলক্ষারিকদিগের, কেবল নিয়ম গুলিই অগ্রাহ্য এমত নহে, তাঁহাদিগের ব্যবহৃত শব্দগুলিও পরিহার্য্য। ব্যবহার করিলেই বিপদ ঘটে। আমরা সাধ্যাত্মসারে তাহা বর্জন করিয়াছি, কিন্তু এই রস শব্দটী ব্যবহার করিয়া বিপদ ঘটিল। নয়টি বৈ রস নয়, কিন্তু মন্থ্য চিত্তবৃত্তি অসংখ্য। রতি, শোক, ক্রোধ, স্থায়ীভাব; কিন্তু হর্ষ, অমর্ষ প্রভৃতি ব্যভিচারী ভাব। স্লেহ, প্রণয়, দয়া ইহাদের কোথাও স্থান নাই;—না স্থায়ী, না ব্যভিচারী,—কিন্তু, একটি কাব্যান্মপ্রেয়াগী কদর্য্য মানসিক বৃত্তি আদিরসের আকার স্বরূপ স্থায়ীভাবে প্রথমে হান পাইয়াছে। স্লেহ, প্রণয়, দয়াদিপরিজ্ঞাপক রস নাই;

কিন্তু শাস্তি একটি রস। স্কৃতরাং এবম্বিধ পারিভাষিক শব্দ লইয়া সমালোচনার কার্য্য সম্পন্ন হয় না। আমরা যাহা বলিতে চাহি, তাহা অন্থ কথায় বুঝাইতেছি—আলন্ধারিকদিগকে প্রণাম করি।

মন্থারে কার্য্যের মূল তাহাদিগের চিত্তবৃত্তি। সেই সকল চিত্তবৃত্তি অবস্থাকুসারে অত্যন্ত বেগবতী হয়। সেই বেগের সমূচিত বর্ণন দ্বারা সৌন্দর্য্যের
স্ঞান, কাব্যের উদ্দেশ্য। অম্মদেশীয় আলঙ্কারিকেরা সেই বেগবতী মনোবৃত্তিগণকে "স্থায়ীভাব" নাম দিয়া এ শব্দের এরপ পরিভাষা করিয়াছেন যে,
প্রাকৃত কথা বুঝা ভার। ইংরাজী আলঙ্কারিকেরা তাহাকে (Passions)
বলেন। আমরা তাহার কাব্যগত প্রতিকৃতিকে রসোদ্ভাবন বলিলাম।

রসোম্ভাবনে ভবভৃতির ক্ষমতা অপরিসীম। যথন রস উদ্ভাবনের ইচ্ছা করিয়াছেন, তখনই তাহার চরম দেখাইয়াছেন। তাঁহার লেখনী মুখে স্নেহ উছলিতে থাকে—শোক দহিতে থাকে, দম্ভ ফুলিতে থাকে। ভবভূতির মোহিনীশক্তিপ্রভাবে আমরা দেখিতে পাই যে, রামের শরীর ভাঙ্গিতেছে; মর্শ্য ছি'ড়িতেছে; মস্তক ঘুরিতেছে; চেতনা লুপ্ত হইতেছে—দেখিতে পাই, সীতা কখন বিশ্বয়স্তিমিতা; কখন আনন্দোখিতা; কখন প্রেমাভিভূতা; কখন অভিমানকুষ্ঠিতা; কখন আত্মাবমাননা সঙ্কৃচিতা; কখন অনুতাপ-বিবশা; কখন মহাশোকে ব্যাকুলা। কবি যখন যাহা দেখাইয়াছেন, এক-বারে নায়ক নায়িকার হৃদয় যেন বাহির করিয়া দেখাইয়াছেন, যখন সীতা বলিলেন, "অম্মহে—জলভরিদমেহ থণিদগম্ভীর মংসলো কুদোণুএসো ভারদী নিগ ঘোসো! ভরিজ্জমাণকণ্ণবিবরং মং বি মন্দভাইণিং ঝত্তি উস্মাবেদি!" তখন বোধ হইল, জ্বগৎসংসার সীতার প্রেমে পরিপূর্ণ হইল। রসোদ্ভাবনী শক্তিতে ভবভূতি পৃথিবীর প্রধান কবিদিগের সহিত তুলনীয়। একটা মাত্র কথা বলিয়া মানবমনোবৃত্তির সমুদ্রবৎ সীমাশৃষ্যতা চিত্রিত করা, মহাকবির লক্ষণ। ভবভৃতির রচনা সেই লক্ষণাক্রাস্ত। পরিতাপের বিষয় এই যে, সে শক্তি থাকিতেও ভবভূতি রামবিলাপের এত বাছল্য করিয়াছেন। ইহাতে তাঁহার যশের লাঘব হইয়াছে।

আমাদিগের ইচ্ছা ছিল যে, এই রাম বিলাপের সহিত, আর কয় খানি প্রাসিদ্ধ নাটকের কয়েকটি স্থান তুলিত করিয়া তারতম্য দেখাই। কিন্তু স্থানাভাবে পারিলাম না। সন্থাদয় পাঠক, শকুন্তলার জন্ম ছন্মন্তের বিলাপ,
দেস্দিমোনার জন্ম ওথেলোর বিলাপ, এবং ইউরিপিদিসের নাটকে

আল্কেস্তিষের জ্বন্থ আদ্মিতসের বিলাপ, এই রামবিলাপের সঙ্গে তুলনা করিয়া দেখিবেন।

বাহাপ্রকৃতির শোভার প্রতি প্রগাঢ় অমুরাগ ভবভৃতির আর একটি গুণ।
সংসারে যেখানে যাহা স্থান্দু, সুগন্ধ, বা সুখকর, ভবভৃতি অনবরত তাহার
সন্ধানে ফিরেন। মালাকার যেমন পুষ্পোছান হইতে স্থান্দর কুসুমগুলি
তুলিয়া সভামগুল রঞ্জিত করে, ভবভৃতি সেইরপ স্থানর বস্তু অবকীর্ণ করিয়া
এই নাটক খানি শোভিত করিয়াছেন। যেখানে স্থান্দু বৃক্ষ, প্রফুল্লকুসুম,
স্থাতল সুবাসিত বারি,—যেখানে নীল মেঘ, উত্তুক্ত পর্বত, মৃছ্নিনাদিনী
নির্বারিণী, শ্যামল কানন, তরঙ্গসঙ্গলা নদী—যেখানে স্থানর বিহঙ্গ, ক্রীড়াশীল
করিশাবক, সরল স্বভাব কুরঙ্গ—সেই খানে কবি দাঁড়াইয়া একবার তাহার
সৌন্দর্য্য দেখাইয়াছেন। কবিদিগের মধ্যে এই গুণটি সেক্ষপীয়র ওকালিদাসের
বিশেষ লক্ষণীয়। ভবভৃতিরও সেই গুণ বিশেষ প্রকাশমান।

ভবভূতির ভাষা অতি চমংকারিণী! তাঁহার রচনা সমাসবহুলতা ও ছুর্কোধ্যতা দোষে কলঞ্চিতা বলিয়া বিছাসাগর মহাশয় কর্তৃক নিন্দিত হুইয়াছে। সে নিন্দা সমূলক হুইলেও সাধারণতঃ যে ভবভূতির ব্যবহৃতি সংস্কৃত ও প্রাকৃত অতিমনোহর, তদ্বিধয়ে সংশয় নাই। উইলসন বলিয়াছেন যে, কালিদাস ও ভবভূতির ভাষার স্থায় মহতী ভাষা কোন দেশের লেখকেই দৃষ্ট হয় না।

উত্তরচরিতের যে সকল দোষ, তাহা আমরা যথাস্থানে বিবৃত করিয়াছি—পুনরুল্লেথের আবশ্যক নাই। আমরা এই নাটকের সমালোচনা সমাপন করিলাম। অস্থান্য দোষের মধ্যে দৈর্ঘ্য দোষে এই সমালোচন বিশেষ দূষিত হইয়াছে। এক্ষন্য আমরা কৃষ্টিত নহি। যে দেশে তিন ছত্রে সচরাচর গ্রন্থসমালোচনা সমাপ্ত করা প্রথা, সে দেশে একখানি প্রাচীন গ্রান্থের সমালোচন দীর্ঘ হইলে দোষটি মার্জনাতীত হইবে না। যদি ইহার দ্বারা এক জন পাঠকেরও কাবান্থরাগ বর্দ্ধিত হয়, বা তাঁহার কাব্যরসগ্রাহিণী শক্তির কিঞ্চিন্মাত্র সহায়তা হয়, তাহা হইলেই এই দীর্ঘ প্রবন্ধ আমরা সফল বিবেচনা করিব।



'মন জ্যোতিষ্ক সকল মাধ্যাকর্ষণ শক্তির প্রভাবে পৃথক অথচ সংযুক্ত-রূপে নভোমণ্ডলে পরিভ্রমণ করিতেছে, তদ্রূপ মমুয়ুগণ পরস্পরের সহিত বিভিন্ন হইলেও কোন অদ্ভূত কারণে আকৃষ্ট হইয়া একত্র সংসার্যাত্রা নির্বাহ করিতেছেন। অনেকেই সময়ে সময়ে মনে করেন যে, "একাকী আসিয়াছি, একাকী মরিতে হইবেক," অতএব "পার্থিব সম্পর্ক নিতান্ত অকিঞ্চিৎকর;" পরস্ত এতাদৃশ বৈরাগ্যভাব কেবল ভাবুকদিগের কল্পনা মাত্র। যভপি পার্থিবসম্পর্ক রুথাই হয়, এবং মৃত্যু কর্তৃক তাহা একবারে বিনষ্ট হইয়া যায়, তবে বিয়োগযন্ত্রণা এত অসহ্য এবং দীর্ঘকাল স্থায়ী কেন ? মনুয়্যের কথা দূরে থাকুক, পশু পক্ষী আদি নিকৃষ্ট জন্তু এবং নদী বৃক্ষ গৃহ পুষ্করিণী আদি নির্জ্ञাব পদার্থের উপরেও মায়া সংস্থাপিত হয়। বহু দিন হইল পিতৃ মাতৃ হীন হইয়াছি, তথাপি "মাতা এই স্থানে বসিয়া আমাকে আদর করিয়াছেন, পিতা এইখানে একবার ভর্ৎসনা এবং এইখানে বসিয়া তাঁহাদিগের অন্তিমকালে অঞ্চ বিসৰ্জ্জন করিয়াছি।" এইরপে কথা মনে হইলে কত সময়ে চক্ষু বাস্পাকুল হইয়া উঠে। অতএব কি রূপে বলিব যে, তাঁহাদিগের সহিত এখন আর সম্পর্ক নাই। সছ্যো-প্রফুত সন্তানই হউক, অথবা অতি দীন ফুঃখী কিম্বা নিতাম্ভ ছুর্ ত ছুরাচারই হউক, কেহই মৃত্যুমাত্র সংসার হইতে সর্বতোভাবে অপসারিত হইতে পারে না। দেহ পঞ্চত্ব পায়, জীবাত্মা কোথায় থাকেন, তবিষয়ে অনেকের মতি স্থির নাই; তথাপি কোন২ জ্বীবিত ব্যক্তির অস্তঃকরণে যে কিছুকাল থাকিতে হইবেক, তাহাতে কেহই সন্দেহ করেন না। এমন মন্থ্য নাই, যে কোন মৃত ব্যক্তিকেই স্মরণ করে না অথবা আপনি মরিলে স্মরণ করিবার লোক নাই বলিয়া নিশ্চিন্ত থাকিতে পারে। এই অন্তুত মায়াজ্ঞাল কেইই ত্যাগ করিতে পারে না, কাহারও ত্যাগ করিতে ইচ্ছা হয় না—এবং পণ্ডিতেরা যাহাই বলুন, আমাদিগের বিবেচনায়—ইহা ত্যাগ করা কর্তব্যপ্ত নহে। অতএব ইহা হইতে যে প্রকারে সমাজের মঙ্গল হয়, সেইরূপ বিধান করাই শ্রেয়ঃ। যাহারা ইহাকে ভাল মনে করেন, তাঁহা-দিগের দ্বারা এই মায়া জাল বর্দ্ধিত হওয়াই উচিত এবং যাঁহারা ইহাকে মন্দ মনে করেন, তাঁহাদিগের পক্ষেভ অগত্যা ইহার আনুষঙ্গিক দোষ দুরীকরণ পূর্ববৈক লোকের হিত চেষ্টা করা নিতান্ত বিধেয়।

মনুষ্য জাতি যে পশুগণের স্থায় যথেচ্ছা বিচরণ না করিয়া একত্র বসবাস করেন, তাহার আদি কারণ, বিবাহসংস্কার। শুদ্ধ নিজের আহারাচ্ছাদন লোকের উদ্দেশ্য হইলে, অভি অল্প আয়াসেই তাহা সম্পন্ন হইতে পারিত। কিন্তু মন্ত্রয় পরের চিন্তাতেই নিতান্ত ব্যস্ত। পরিবারের ভরণ পোষণ, এবং সম্ভতিগণের ভাবি অবস্থা সকলের মনেই নিরম্ভর জ্বাগরুক রহিয়াছে। তদ্তির কেহ অক্যান্ত আত্মীয়দিগের মঙ্গল, এবং কেহ বা স্বদেশবাসিদিগের হিত অথবা সমগ্র মনুষ্য সম্প্রদায়ের শুভান্নধ্যানে সর্ববদা মগ্ন থাকেন। জনসমাজে বিবাহপ্রথা না থাকিলে ইহার কিছুই মনুষ্যের মনে উদয় হইত না। বিবাহ হইলেই স্ত্রীপুরুষের পূর্বেকালীন স্বাধীনভাব নির্দ্মল হইয়া যায়, এবং উভয়ের মনেই আত্মচিন্তার পার্ধে পরচিন্তা আসিয়া আবিভূতি হয়। তখন নিজের সহক্ষে যতই তাচ্ছল্য থাকুক, পতিপত্নীর মঙ্গলকামনা বিলক্ষণ প্রবল হইয়া উঠে। এইরূপ চিতা উপস্থিত না **হইলে, কেহ** কোন সংক্রাে প্রবৃত্ত হইতে পারে না। অতএব পরিবারের ভর্ণ পোষণ নিমিত্ত ব্যাকৃল হইয়া যে ব্যক্তি কোন কুকর্ম করে, তাহা<mark>র জন্ম 'মহা</mark>-মায়াকে' নিন্দা না করিয়া তাহার দারিন্দ্র নিবারণের উপায় চেষ্টা করাই যুক্তিসঙ্গত।

আবার বিবাহেন পর সন্থান উৎপত্তি হইলে, পতি পত্নীর মধ্যে নৃতন একটা শৃষ্থল নিবদ্ধ হয়। যে দেশে বিবাহপ্রথা নাই, এবং স্ত্রীপুরুষেরা সক.লই এভদ্বিয়ে স্বেচ্ছাচারী, সেখানে কেহ সন্থানলাভের সম্পূর্ণ স্ব্যু অমুভ্ব করিতে পারে না। জন্মদাতার সেই সন্থানে কোন অধিকার বর্ত্তে না, মাতাও তাহার জন্ম আপনার ভিন্ন অন্তের প্রতি নির্ভর করেন না; সুতরাং সন্তান স্ত্রী-পুরুষের প্রণয়-রিদ্ধিকারী না হইয়া বরং বিচ্ছেদের হেতু হয়। বিবাহ সংস্কারকে স্ত্রীপুরুষের মধ্যে চুক্তি বিশেষ বলিয়া ভ্রম হইতে পারে বটে, কিন্তু সন্তানের সহিত সম্পর্ক কখনই সেরপ বোধ হয় না; অতএব ইহার প্রতি লক্ষ্য করিলেই বিবাহের নিগৃঢ় মর্মাবোধ হইবেক। মহাভারতে লিখিত আছে যে, শ্বেতকেতু পিতৃ সমক্ষে আপন মাতাকে কোন অপরিচিত পুরুষের সহিত গমন করিতে দেখিয়া, এই নিয়ম নির্দিষ্ট করিয়া দিয়াছিলেন যে, স্ত্রীজাতি পতি ভিন্ন অন্ত পুরুষের সেবা করিতে পারিবেন না। এই গল্পটা বিবাহ প্রথা সংস্থাপনের রূপকমাত্র। ইহার প্রকৃত মর্ম্ম এই যে, পুত্রই মাতার স্বেচ্ছাচার নিবারণ করেন এবং পিতাকে তাঁহার প্রতি অনুরক্ত করিয়া রাখেন। অতএব পতি পত্নী সম্বন্ধ শিথিল করা কর্তব্য নহে বরং যত প্রগাঢ় হয়, ততই তত্নভয় এবং পুত্রের পক্ষে মঙ্গল। আর এই মঙ্গলে সমস্ত বর্তমান ও ভবিগ্যৎ কালেরই মঙ্গল।

পতি পত্নীর চিরকাল একত্র থাকাই শ্রেয়। এ কথা স্বীকার করিলেও আর একটা পৃথক মীমাংসার প্রয়োজন হইতেছে যে, পুত্র কন্মারাও পিতৃসংসারে মাতার ন্যায় সংযুক্ত থাকিবেন কি না ? কিন্তু যখন (নানাবিধ বিশিষ্ট কারণে) ভ্রাতা-ভগিনীতে বিবাহ নিষিদ্ধ হইয়াছে, তখন বিবাহান্তে পুত্র কন্যা উভয়েই কখন পিতৃ আবাসে থাকিতে পারেন না ; হয় কন্যাকে পতিগৃহে যাইতে হইবেক,—নতুবা পুত্র পিতৃ গৃহ ত্যাগ করিয়া আপন শক্তরালয়ে থাকিতে বাধ্য হইবেন। আমাদিগের দেশে কেবল কন্যাই পিতৃগৃহ ত্যাগ করেন। কিন্তু ইউরোপীয়দিগের মধ্যে পুত্র কন্যা উভয়েই বিবাহিত হইলে স্বাধীনভাবে কাল্যাপন করেন। এই নিয়মে সমাজ্বের মঙ্গল কি অমঙ্গল বৃদ্ধি হয়, তাহা স্থির করা কর্ত্ব্য। ফলতঃ ইহাই একায়বর্ত্ত্বী পরিবার বিষয়ক বিচারের মূল কথা।

বিবাহের সময়ে পৃথক-অন্ন হইলে গৃহত্যাগজনিত কোন দোষ বোধ হয় না; কিন্তু বিবাহ করিবার পরে পিতৃভবনে বাস করিলে স্বভাবতঃ পিতা পুত্রে এবং প্রাতৃগণের মধ্যে একান্নবর্ত্তী পরিবার নিবন্ধ হইয়া যায়। তদনস্তর ঘাঁহারা পৃথক হইতে ইচ্ছা করেন, তাঁহারা স্থায্মতে গৃহবিচ্ছেদের নিমিত্তক বলিয়া গণ্য হয়েন। অতএব যভাপি পৃথগন্ন হওয়াই বাঞ্চনীয় হয়, তবে বিবাহের সময়েই তাহার বন্দোবস্ত করা কর্ত্তব্য।

একান্নে থাকিলে সকলেই সময়ান্তরে বা ঘটনা বিশেষে পরম্পরের সাহায্য করিতে বাধ্য হয়েন। ইহাতে ইচ্ছা না থাকিলেও কার্য্যগতিকে এক জনের দ্বারা অন্তের হিতসাধন হয়, এবং তাহা হইতে কথন কথন কার্য্য কারণের বিপর্যায় ঘটিয়া—মেহ হইতে যত্নের পরিবর্ত্তে, অগত্যা যত্ন করিতে২—লোকের মনে প্রকৃত ভক্তি, মেহ ও দয়ার উদ্রেক হইয়া থাকে। পিতা মাতার ত কথাই নাই; একান্নবর্ত্তী পরিবারে অন্তের প্রতিও কখন২ এতাদৃশ মমতা জন্মে যে, পৃথকান্নে থাকিলে মনোমধ্যে তাহার উদয় হইতেই পারে না। এতিদ্ধিন, তৃণ-নির্দ্ধিত রজ্জুর ন্তায়, একান্নবর্ত্তী পরিবারের বল তুল্য সংখ্যক পৃথক সংসারের সমষ্টি অপেক্ষা অধিকতর হইবার সম্ভাবনা, অবশ্যই স্বীকার করিতে হইবেক।

কিন্তু এই সঙ্গে সঙ্গে একায়বর্তী পরিবারের অনেক গুলি দোষও স্পৃষ্টি দেখা যায়। বহু পরিবারের অভিভাবকের। কেইই স্বীয় কর্ত্তব্য সম্পাদন করিতে পারেন না। একায়বর্তী পরিবারদিগের পরস্পরের প্রতি মায়া যেমন বৃদ্ধি, তেমনি হ্রাস হইবার সন্তাবনাও অপেকারত অধিক। পিতা মাতার প্রতি পুত্রের ভক্তি সহজে বিনষ্ট হয় না বটে, কিন্তু সচরাচর দেখিতে পাওয়া যায় যে, অক্যান্থ পরিবারের মধ্যে গাঢ় প্রণয় না হইয়া বরং অসাধারণ বৈরিত। এবং ভয়ানক জ্ঞাতিবিরোধ জন্মে। পূর্ব্বকালে জ্যেষ্ঠ সহোদরকে কনিষ্ঠেরা পিতৃতুল্য মান্থ করিতেন, স্মৃতরাং সকল কার্য্যেই পরস্পরের মধ্যে আমুগত্য এবং মঙ্গলামুষ্ঠানের লক্ষণ দৃষ্ট হইত, এবং কোন বিষয়ে কাহারও মনে দ্বিধা উপস্থিত হইত না। কিন্তু এক্ষণে সকল লোকের ইচ্ছাগুলি পূর্ব্বাপেক্ষা এতাদৃশ নূতন রূপ ধারণ করিয়াছে যে, জ্যেষ্ঠেরা কোন মতেই পরিবারস্থ ব্যক্তিগণের মনের ভাব বুঝিয়া উঠিতে অথবা তদমুসারে কার্য্য করিতে পারেন না। অধিকস্ত কনিষ্ঠেরা তাহা প্রকাশ করিলে জ্যেষ্ঠের মনে বিরক্তি জন্মে। পূর্ব্বে স্ত্রীকে তাচ্ছল্য করাই স্বামির সচ্চরিত্রভার মনে বিরক্তি জন্মে। পূর্ব্বে স্ত্রীকে তাচ্ছল্য করাই স্বামির সচ্চরিত্রভার

লক্ষণ ছিল; এক্ষণে পতি-পত্নীর প্রণয় দেখিলে কেহই দোষ দিতে পারেন না; অথচ এরপ প্রণয় হইতে যে সকল কার্য্য উদ্ভাবিত হয়, তাহা প্রকাশ হইলে সামান্য লোকে পরিহাস করেন আর গৃহস্থের মনোবেদনা হয়। সকলেই জ্ঞানেন, পুত্র কি কনিষ্ঠ সহোদর বিদেশ যাত্রা কালীন সন্ত্রীক গমনেচ্ছা প্রকাশ করিলে, গৃহস্বামী কিঞ্জিৎ অস্থুখী হয়েন। ইহা অভিভাবকের পক্ষে উচিত ব্যবহার নহে।

একান্নবর্তী পরিবারের ভ্রাতাদিগের মধ্যে বয়োধিক্যমতে প্রাধান্ম জন্মে, কিন্তু সন্তানগণের পক্ষে পিতাই কর্ত্তা; গৃহস্বামী কনিষ্ঠদিগের সেই কর্তৃত্বের প্রতি হস্তক্ষেপ করিতে পারেন না। ইহাতে একটা গুরুতর হানি হয়। বালক বালিকারা একজনের দ্বারা শাসিত হইলে অন্যের নিকট আশ্রয় গ্রহণ করে, স্ততরাং এক দিকে পিতা, অন্য দিকে গৃহস্বামী আংশিক রূপে তাহাদিগের অভিভাবক হওয়াতে উভয়ের কেহই আপন কর্ত্ব্য সম্পাদন করেন না, এবং উহারাও মস্তক্হীনের স্থায় আচরণ করে।

পূর্ব্বকালে বধুগণ কেবল গৃহস্বামিকেই সর্ব্বাচ্ছাদক বলিয়া জানিতেন, এক্ষণে দাম্পত্য প্রণয়ের আধিক্য বশতঃ তাঁহারাও পতি এবং শ্বশুর অথবা ভাস্থর, তুইজন কর্ত্তার অধীন হইয়া অনেক স্থলে নিতান্ত স্বেচ্ছাচারীর স্থায় ব্যবহার করেন।

ভ্রাতৃমেহ অতি অমূল্য পদার্থ; কিন্তু একবার ভ্রাতার যত্ন বাহ্য বলিয়া সন্দেহ হইলে সে ক্ষোভ কদাচ নিবৃত্ত হয় না। অপর ব্যক্তি মৌখিক স্নেহ প্রকাশ করিলেও স্থথোৎপত্তি হয়, কিন্তু আত্মীয়গণের বিন্দু মাত্র ক্রটি হইলেই অসহ্য বোধ হয়। ফলতঃ মহুদ্যের মনে একটা প্রবৃত্তি বলপ্রাপ্ত হইলে অন্য গুলি সহজেই খর্ম্ব হইয়া যায়; পতি পত্নীর মধ্যে প্রগাঢ় স্নেহ এবং গুরুজনের প্রতি অবিচলিত ভক্তি, উভয় রক্ষা করা অসাধ্য। অতএব একান্নবর্ত্তী পরিবারের বিশুদ্ধালা স্বভাবসিদ্ধ বলিতে হইবেক।

২। এতদেশে অতি অল্প বয়সে বিবাহ হইয়া থাকে; তৎকালে পুজ বা পুজ্বধৃ কেহই আশ্রম রক্ষার নিয়ম শিক্ষা করিতে পারেন না। স্থতরাং তক্ষ্মন্ত কিছুকাল গুরুজনের আশ্রমে থাকা প্রয়োজন। আবার, পক্ষান্তরে দেখা যাইতেছে, বিবাহের অব্যবহিত পরে পৃথক হইবার নিয়ম প্রচলিত হইলে, বাল্যবিবাহ এবং তজ্জনিত ক্ষতি সমস্তই যুগপৎ নিবারিত হইতে পারে।

৩। পৃথগন্ন হইলে সম্পত্তি বিভাগের প্রয়োজন হয়, এবং তৎকারণে ব্যয় বাহুল্য হইয়া উঠে। একান্নে থাকিলে তাহা উপস্থিত হয় না। বস্তুত: ইহাই পৃথগন্ন হইবার মূলীভূত প্রতিবন্ধক। এতদেশীয় লোকের প্রধান সম্পত্তি ভূমি। কৃষকদিগের পক্ষে ভূমি বিভাগে বিশেষ ক্ষতি নাই, কিন্তু যাঁহারা তাহাদিগের নিকট কর গ্রহণ পূর্ব্যক ভূমি অধিকার করেন, তাঁহা-দিগের বিষয় বিভাগের পরে কর সংগ্রহের জন্ম পৃথক বন্দোবস্ত করিতে **হয়,** তাহাতে কাজে কাজেই অধিক খরচ পড়ে। ভূমির পরিবর্ত্তে কেবল ভূমি-স্বন্ধ বিভাগ করিলে ভূমি কিস্বা প্রজার উপরে মালিকের তাদৃশ ক্ষমতা থাকে না। কোন কার্য্যে এক জন শরিক বক্র হইলেই অপর সকলকে তাহা হইতে নিবৃত্ত হইতে হয়। ওদিকে ভূমি বিভাগ করিলে সে অস্ত্রবিধা দূরীকৃত হইতে পারে বটে, কিন্তু একবার বিরোধ উপস্থিত হইলে তাহার পরে ভূমি বিভাগ করা এক প্রকার অসাধ্য বলিয়া গণ্য। কারণ বর্ত্তমান এবং ভবিয়াৎকালের সকল প্রকার ক্ষতি বৃদ্ধির বিচার করিলে ভূমি বিভাগ কখনই সর্ববাঙ্গ স্থন্দর হইতে পারে না। তদ্তিয় এতদেশের ভূমি "বেঁধা কোঁডা" (পিতল গোলা) বলিয়া এই সঙ্কট শত গুণে বৰ্দ্ধিত হইয়াছে। এই জন্ম ভূমি সম্পত্তি বিশিষ্ট লোকেরা নিতান্ত অসহ্য না হইলে একান্ধে থাকিবার ক্রেশ মোচনের চেপ্তা করেন না।

ভদ্রাসন বিভাগের নিয়ম আরো ভয়ানক। কত সময়ে ভ্রাতৃগণ পৃথক কুঠরী এহণ করিতে অসম্মত হইয়া এক একটী কুঠরীকে দ্বিভাগ করতঃ উভয়াংশই অব্যবহার্য্য করিয়া ফেলেন। বিবাদের এতই দৌড় যে, কেহ কেহ বিভাগের সময়ে পুদ্ধরিণীত মধা স্থলে বাঁধ দিয়া থাকেন।

ইংরাজদিথের মধ্যে জ্যেষ্ঠ পুত্র একাকী সমস্ত স্থাবর সম্পত্তি অধিকার করেন। স্বতরাং এরপ কোন গোলযোগই নাই। কিন্তু অভিনব সমাজ্ঞ শাস্ত্রবেত্তাদিগের মতারুসারে এই নিয়ম দৃষণীয়। অস্তাস্ত দেশে বিভাগ বিষয়ে শরিকদিগের মতভেদ হইলে ভূমি বিক্রয় পূর্ব্বক মূল্য ভাগ করিয়া লয়। এতদ্দেশে এই প্রণালীতে সচরাচর স্তায্য মূল্য পাওয়া যায় না, এবং অস্থায়ী বলিয়া, ভূমির পরিবর্তে, অর্থ গ্রহণ করিতে সকলেই আপত্তি করেন।

8। একান্নবর্ত্তী পরিবারের কলহের বিষয় বাঙ্গালি মাত্রেই অবগত আছেন। ভদ্ধিয়ে আমাদিগের এই মাত্র বক্তব্য যে, তাহা অনিবার্য্য। কলহ হইবেক না, এরূপ প্রত্যাশা লুক আশ্বাস মাত্র। স্থতরাং প্রথম হইতেই তাহার উপায় করা যুক্তিসিদ্ধ।

কোনং মহৎ পরিবারে পৃথক হইবার প্রতি এতই আপত্তি আছে যে, সম্পত্তি-অধিকারী মোকদমা ব্যতীত শরিককে ভাগ দিতে চাহেন না। এরপ স্থলে শরিকের অংশ অপহরণ করাই অনেকের মানস থাকে। কিন্তু তাদৃশ অসৎ অভিসন্ধি না থাকিলেও কেহং মনে করেন যে, অক্যায়কারী ব্যক্তি মোকদমার ক্লেশ জানিতে পারিলে, তাহা হইতে নিবৃত্ত হইয়া একামে থাকিতে সম্মত হইবেন, এবং উভয়েই লোকাপবাদ হইতে অব্যাহতি পাইব। কিন্তু তাঁহারা বুঝিতে পারেন না যে, আন্তরিক মনোবাদ জন্মিলে লোকের লাভালাভের প্রতি দৃষ্টি থাকে না। পৃথক হইবার যত প্রতিবন্ধক উপস্থিত হয়, পরিণামে সমস্তই অকর্মণ্য হইয়া যায়। কেবল উভয় পক্ষের অর্থ নাশ, মান হানি, মনের গ্লানি, এবং লোকাপবাদের সীমা থাকে না।

পরিবারের মধ্যে এক জন অন্ত শরিকের অর্থাপহরণ করিলে, তাহাদিগকে কোন প্রকারে উৎপীড়ন করিলে, অথবা অপব্যয়ী হইলে সংসার সহজেই ভাঙ্গিয়া যায়। অতি বড় ধনী পরিবারেও অপব্যয়ী ব্যক্তির ব্যয় সংকুলান হওয়া হুংসাধ্য। স্কুতরাং এরপ স্থলে যাহারা আত্মরক্ষা এবং স্ত্রী পুত্রের মঙ্গলার্থ ভাতৃত্যাগ করেন, তাঁহাদিগের নিন্দা করা অন্তায়।

মধ্যবর্ত্তী পরিবারে অর্থের অসচ্ছলতা নিবন্ধন নানা প্রকারে পরস্পরের মধ্যে বিরোধ উৎপন্ন হয়। স্বার্থসাধনের জন্মই হউক বা পরিবারের সম্ভ্রমরক্ষার জন্মই হউক, গৃহস্বামী সকল ব্যক্তিকে ক্যায্য অংশ না দিয়া যদি কোন প্রকারে নিজের আধিক্য রক্ষা করেন, তাহা হইলে সকলেই তাঁহার প্রতিকুপিত হয়েন। মনে কর, কোন পরিবারের এক খানি গাড়ি আছে; না রাখিলে সম্ভ্রমের ব্যাঘাত, আবার রাখিলে প্রধানতঃ গৃহস্বামির নিজ্প প্রয়োজনে ব্যবহৃত হয়। কিন্তু ইহাতেও বিরোধ ঘটে; কর্ত্তা মনে করেন, আমি সকলেরই মান রক্ষা করিতেছি; অধীনেরা মনে করেন, তিনি ক্যায্যাংশের অতিরিক্ত লইতেছেন; এরূপ ঘটনা কেবল গাড়ির বিষয়ে নহে, পোষাক, চাকর প্রভৃতি সমস্ত সম্ভ্রম সূচক ব্যয়ের স্থলেই উপস্থিত হইয়া থাকে।

জ্যেষ্ঠ দেশকাল বিবেচনা না করিয়া জ্ঞানতঃ বা অজ্ঞানতঃ কনিষ্ঠগণের নিকট আপনার কোন প্রাধান্য প্রকাশ করিলেই তাঁহাদিগের মনে ক্রোধ উপস্থিত হয়। আবার যেখানে কনিষ্ঠ কৃতী হইয়া জ্যেষ্ঠের ন্যায় প্রাধান্য প্রাপ্ত হয়েন, সেখানে তাঁহার দ্বারা এরপ কর্তৃত্ব প্রকাশ নিতান্ত অসহনীয়। কিন্তু অর্থ বা বিচ্চা বৃদ্ধির শ্রেষ্ঠতা জন্ম যে প্রাধান্ত জন্মে, তাহাতে কোন ব্যক্তি সর্ব্বতোভাবে গর্ববহীন হইতে পারেন না;—এবং মনে যাহা থাকে, তাহা কালসহকারে অতি মূর্থের নিকন্টেও প্রকাশ হয়। ফলতঃ নিতান্ত দরিদ্র অথবা মহাধনী না হইলে সকল ব্যক্তির মধ্যে সমস্ত বিষয়ের তুল্যতা রক্ষা করা অসম্ভব। গৃহস্বামী সর্ব্বদা সকলের স্থুখ তুঃখের তত্ত্বাবধান, সামান্ত বিষয়েও আত্মসংযম এবং সর্ব্বোপরি বাক্সংযম—না করিলে, কখনই আত্হত্বান্ত একান্ধে রাখিতে পারেন না। এতাদৃশ বৈরাগ্য, সংসারী ব্যক্তির মধ্যে নিতান্ত তুর্লভ।

সহোদরগণের সন্থান সন্থতি লইয়া আর এক বিশৃষ্থলা উপস্থিত হয়।
কোন ব্যক্তির সন্থান সংখ্যা অধিক এবং কাহার অল্প হইলে খরচপত্র বিষয়ে
ভ্রাতা এবং সন্থান উভয় শ্রেণীতেই প্রত্যেকের তুল্যতারক্ষা করা অসম্ভাবিত।
স্কুতরাং ইহার অব্যর্থ ফল—পরদ্বেষ, অভিমান এবং যন্ত্রণা প্রভৃতি সহস্র
বিপদ—নিবারণ করা অসাধ্য; পরিশেষে নিশ্চয়ই সংসার বিচ্ছিন্ন হইয়া
যায়। অন্তঃপুর্বাসিনীদিগের মধ্যে কেহ ভর্তার বিশেষ অন্ত্রহ পাত্রী
হইলে সর্বনাশ হয়। পিতৃদত্ত আনুকুল্যের প্রতি কেহ আপত্তি করিতে
পারে না; কিন্তু যে বধ্ পিতার নিকট সর্ব্বদা উপকার প্রাপ্ত হয়েন, তাঁহার
স্বাভাবিক গর্ব্ব অপরের পক্ষে অসহ্য হইয়া উঠে।

একারবর্তী পরিবারে কনিষ্ঠেরা পদে২ কেবল জ্যেষ্ঠের দোষই দেখেন, কিন্তু গুণের বিষয় কেহই মনে করেন না—সকলেই পরামর্শ দিতে প্রস্তুত, কিন্তু কি জ্যেষ্ঠ কি কনিষ্ঠ, তাহ। গ্রহণ করিতে কেহই ব্যগ্র নহেন। কিন্তু গৃহস্বামীর সহস্র দোষ থাকিলেও স্বীকার করিতে হইবেক যে, তাঁহাকে পরিবারের জন্ম সর্ব্বদাই চিন্তা করিতে হয়। কনিষ্ঠেরা কেবল আয়্ববিষয়ক চিন্তাতেই নিপুণ, স্কুতরাং গৃহস্বামী স্বভাবতঃ কনিষ্ঠদিগের নিকট কৃতজ্ঞতা প্রত্যাশা করেন। পরস্ভ মনুষ্য প্রাত্যহিক উপকারের জন্ম কৃতজ্ঞতা প্রতিপালনে নিতান্ত মপটু। মত্রব গৃহস্বামীর সেই প্রত্যাশা অসম্পূর্ণ থাকাতে প্রথমতঃ অসম্ভোষ, পরে তাচ্ছল্য, এবং পক্ষান্তরে অভিমান, পরিণামে বিরোধ অবশ্রই ঘটিবেক। এই প্রকার ঘটনা তৃই একটীতে কিছুই হয় না; পুনঃ২ হইতে থাকিলে কেহ তাহার প্রতি লক্ষ্য না করিলেও মনের মালিন্য ক্রমণঃ সঞ্চিত হইতে থাকে।

জ্যেষ্ঠ-কনিষ্ঠ মধ্যে এই রূপ; আবার কনিষ্ঠ পরম্পরার মধ্যে বিরোধ আরো সহজে উৎপন্ন হয়। সামাত্য বিষয়ে তাহা প্রকাশ পায় না, কিন্তু প্রকাশ পাইলে তাহা নিবারণ করা ছঃসাধ্য। গৃহস্বামী তজ্জ্যু কর্তৃত্ব. প্রকাশ করিলে কনিষ্ঠদিগের আক্রোশে পতিত হয়েন। তাচ্ছল্য করিলে বিরোধী ব্যক্তিগণের উভয় পক্ষই ক্ষুণ্ণ হয়েন, এবং মীমাংসার চেষ্টা করিলে উভয়েই পক্ষপাতের দোষ দেন। একান্নবর্ত্তী পরিবারের মহন্দোষ এই যে, কনিষ্ঠেরা কখনই সহিষ্ণুতা অভ্যাস করিতে পারেন না।

পুরুষদিগের তুলনায় অস্তঃপুরবাসিনীদিগের বিরোধ চতুগুর্গ ভয়ন্ধর। বধ্গণ সকলেই শুক্রা অথবা জ্যেষ্ঠ যাতাকে ভয় করেন; তাঁহার ছিন্তামু-সন্ধানে নিবিষ্ট থাকেন; তৎকৃত উপকার ভুলিয়া যান; তাঁহার নিকট মনের কথা গোপন করেন এবং পরস্পরের প্রতি অসম্থোষ সঞ্চয় করিতে থাকেন। অন্দরে আছেন বলিয়া লোক লড্ডা অল্প হয়, এবং শারীরিক ও মানসিক দৌর্বল্য বশত কথার কোন আটক থাকে না। অধিকন্ত বধ্গণের মধ্যে কেহ সম্পর্কে ছোট, কিন্তু বয়সে বড় অথবা তদ্বিপরীত ঘটনা উপস্থিত হইলে বিরোধের আর একটা স্তুত্র বৃদ্ধি হয়। বয়ঃকনিষ্ঠের সম্মান পাওয়া হুদ্ধর, কিন্তু তিনি আপন পদের প্রাধান্ত ভুলিতে পারেন না। বিশেষতঃ স্বামির নিকট বিশেষরূপ আদর পাইলে (দ্বিতীয় সংসার স্থলে ইহা সর্ব্বদাই ঘটে) তখন আর তাঁহার বৃদ্ধি স্থির থাকা অসম্ভব হইয়া উঠে। তিনি ভর্তার উপর কর্ত্রী, অতএব এই স্পর্দ্ধা প্রদর্শন করিবার জন্তা বয়সে-জ্যেষ্ঠ-সম্পর্কে-কনিষ্ঠ বধ্গণ ভিন্ন আর উৎকৃষ্ট স্থান কোথায় পাইবেন ?

পৃথিবীতে যত বিরোধ উপস্থিত হয়, স্ত্রপাত কালীন বিব্নানদিগের মধ্যে প্রায় কেহই তাহা জানিতে পারেন না। কিন্তু পুরুষেরা লোকচরিত্র বিষয়ে স্ত্রীজ্ঞাতি অপেক্ষা অভিজ্ঞ, এই জন্ম অবিলম্বে বিরোধের লক্ষণ ও পরিণাম বুঝিতে পারিয়া অনেক কৌশলের দ্বারা তাহা হইতে নিষ্কৃতি পান। স্ত্রীজ্ঞাতি চিরকাল অন্তঃপুরে বাস করাতে সেরপ কৌশলও শিক্ষা করেন নাই, এবং পুরুষের স্থায় হঠাৎ বিপদও টের পান না। অনন্তর অন্নত্যাগ, রোদন, কপালে আঘাত, স্বামির নিকট নালিশ ইত্যাদি গৃহবিচ্ছেদের সমস্ত উপকরণ আসিয়া উপস্থিত হয়। মনে কর, একটা বধৃ অনবধানতা বশতঃ কোন কার্য্যের দ্বারা আর এক জনের কিঞ্চিৎ ক্লেশ জন্মাইলেন। ইনি

ইহার হেতু অমুসন্ধানে কাল হরণ বা বাক্য ব্যয় না করিয়া প্রথমার 
ছরভিসন্ধি অমুমান করিয়া লইলেন। এবং প্রতিফল না দিলে আধিক্য
বা তুল্যতা রক্ষা হয় না; অতএব সুযোগ বুঝিয়া একটা জ্ঞানকৃত অন্যায়
করিলেন। প্রথমাও দিতীয়ার অমুরূপ, বিশেষতঃ স্পষ্ট অন্যায় দেখিয়া
কি প্রকারে ক্ষান্ত থাকেন; অতএব একটা শ্রেষ্ঠতর অন্যায় করিলেন।
একবার কল চলিলে আর থামান কাহার্ সাধ্য ? ওদিগে ইহাঁদিগের
প্রভুগণ প্রত্যহ রাত্রিতে বিচারকার্য্যে নিযুক্ত হইতেছেন। ভ্রাতাদিগের
মধ্যে স্ত্রীসম্বন্ধীয় আলাপ নিষিদ্ধ, স্ত্রাং অনেক স্থলে "এক তরফা" বিচারেই
একান্নবর্ত্তী পরিবার নিঃশেষিত হয়। যদি ভ্রাত্রগণ "ওয়াইফের" বিষয়ে
আলাপ করেন, তবে কথা চালা চালিতে আর কিছু দিন অতিবাহিত হয়।
মীমাংসার জন্য চারি জনের সাক্ষাৎ হওয়া নিতান্ত অভবাতার লক্ষণ।
অতএব পরিশেষে মূল কথা অন্থরীক্ষে থাকিয়া কাল্পনিক কথার প্রসক্ষে

এই সকল কারণে আমরা বিবেচন। করি যে, মনে২ বিচ্ছেদ ইইবার পূর্বেই অন্ধ্রপথক কর। ভাল।

একায়বর্ত্ত্রী পরিবারের অস্থান্থ দোষের মধ্যে পরভাগ্যোপজীবিত। অতি প্রধান। যাঁহারা পৈতৃক সম্পত্তি প্রাপ্ত হয়েন, হাঁহারা স্বভাবত পরভাগ্যোপজাবী, স্বভারাং একায় পৃথগয় উভয় অবস্থাতেই সমান। কিন্তু গাঁহারা স্বয়ং উপার্জ্জন করেন, হাঁহারা সকলেই কখন তুল্যরূপ উপায়ী হইতে পারেন না। অথবা স্বাধীন হইবার ক্ষমতা জন্মিলে সামাস্থ কষ্টও অসন্থ বোধ হয়, স্বভরাং অল্প কাল মধ্যেই পৃথগয় হয়েন। আর যাঁহারা একায়ে থাকেন, হাঁহাদিগের অধিকাংশই উপার্জনে অক্ষম অথবা প্রধান লাভার তুল্য না হইতে পারিলে, অভিমান বশতঃ হাঁহার অয় ধ্বংস করাই শ্রেয় মনে করেন। কিন্তু ইহাদিগের স্থায় অকর্মণ্য পুরুষ পৃথিবীতে আর নাই। অথচ উপার্জনকারী আশ্রয় না দিলে হাঁহাদিগের যে দিন পাতের ব্যাঘাত হয়, এমত নহে; বরং কেহ২ অর্থ সঞ্চয়ও করিতে পারেন। পরিবারগণের মধ্যে উপার্জনের ন্যুনাতিরেক থাকিলে, এক জনের গর্ব্ব, অত্যের অভিমান, কাহারো স্বর্ধা এবং কখন কখন কোন ব্যক্তির দ্বারা লাতৃধনাপহত্রণ পর্য্যস্তও ঘটনা হয়।

অনস্তর এই বিপত্তি নিবারণ জন্ম আমরা যে উপায় অবলম্বন কর। কর্ত্তব্য মনে করিয়াছি, তাহা প্রকাশ করা যাইতেছে। এতছিষয়ে সর্বব সাধারণের পরামর্শ অভ্যাবশ্যক।

উপায়। গৃহস্বামী পুত্রকে উপার্জনে সক্ষম দেখিলে বিবাহ দিবেন এবং পুত্রবধূকে সংসার কার্য্য শিখাইবার জন্ম কিছু দিন তাঁহার শ্বজ্ঞার অধীনে রাখিবেন, অনন্তর সঙ্গতি অনুসারে তাঁহাদিগের জন্ম পুথক আবাস নির্দিষ্ট করিয়া দিবেন। নতুবা, বিবাহের ব্যয়সংক্ষেপ করিয়া কিঞ্চিৎ অর্থ দান করিবেন। এই রূপে এক জনের বাসস্থান পৃথক না করিয়া অন্ম পুত্রের বিবাহ দিবেন না। যাঁহারা উপার্জনে অক্ষম, তাঁহাদিগের বিবাহ না দিয়া কোন নির্দিষ্ট বয়সে কিঞ্চিৎ অর্থ দানাস্তে তাঁহাদিগেরে বিবাহ না দিয়া কোন নির্দিষ্ট বয়সে কিঞ্চিৎ অর্থ দানাস্তে তাঁহাদিগকে পৃথক করিবেন। পরিণামে কনিষ্ঠ পুত্র পিতৃআবাস অধিকার করিয়া মাতা, বিমাতা ও বৃদ্ধ পিতার প্রতিপালন ভার গ্রহণ করিবেন। পিতার অবর্ত্তমানে মাতা এবং তদভাবে ভাতা কি অন্ম অভিভাবক এই নিয়মে পিতৃ কার্য্য সম্পাদন করিবেন। ভূমি সম্পত্তি যদি পিতা বিভাগ করিয়া দেন, তবেই সর্ব্বাঙ্গ স্থান হইতে পারে। তাঁহার অক্সাৎ মৃত্যু হইলে ভাতৃগণ স্বয়ং বিভাগের উপায় করিবেন। কিন্তু কোন ব্যক্তি কিঞ্চিৎ মাত্র আপত্তি প্রকাশ করিলেই শালিশ নিযুক্ত করা কর্ত্ব্য। অন্ততঃ অগত্যা আদালতের সাহায্য লইতে হইবেক। কিন্তু ভূটানিয়ম অভিন্ন রূপে প্রতিপালন করা কর্ত্ব্য। যথা;—

- ১। বিরোধ হইবার অগ্রে অন্ন পৃথক করা বিধেয়।
- ২। পৃথগন্ধ হইয়া এত দূরবর্তী স্থানে আবাস নির্দিষ্ট করা উচিত যে ইচ্ছার বহিভূতি সাক্ষাৎ না ঘটে। সর্ব্বদা একত্র থাকিলে বিরোধ নিবারণ করা অসাধ্য, অতএব যাহাতে ইচ্ছা করিলে অনায়াসে বিনা সাক্ষাতে কাল যাপন করা যায়, এরপ বন্দোবস্ত করা আবশ্যক।



চার্য্যের মৃত্যু ঘটনায় আমরা হুঃখিত আছি, সেই হুঃখ সহকারে আজ্বি এই কয়েক পংক্তি স্মরণ চিহ্ন স্বরূপ তাঁহার পরলোকগত আত্মার উদ্দেশে উৎসর্গ করিলাম।

"পাণিনি বিচার" অতি আশ্চর্য্য গ্রন্থ। গ্রন্থখানি আগ্রন্থ পাঠ করিয়া গাঁহার মনে গ্রন্থকারের প্রতি ভক্তি রসের উদয় না হয়, তিনি অতি অসাধারণ ব্যক্তি হইবেন। দৃঢ় অধ্যবসায়সহ অনন্যসাধারণ পরিশ্রম, সত্যোদ্ভাবনে ও সত্য প্রকাশে অকুতোভয়ভাব, অতি পরিপাটি বিচার শক্তি, অল্পশী পণ্ডিতাভিমানিদিগের প্রগল্ভ বচন শ্রবণে প্রগাঢ়শ্রমী ও অগাধগামী ভট্রাচার্য্য সভাব স্থলভ কোপ প্রকাশ, প্রাচীন আর্য্যগণে আস্থা প্রদর্শন প্রুক্তক আর্য্যগণের মহত্ত স্থাপন জন্য ও লুপ্তপ্রায় আর্য্যগোরত উদ্ধার জন্ম একাস্তুমনে ও ব্রতপালনে চেষ্টা, এ গুলি জাজল্যমান রহিয়াছে। শারদীয়া প্রতিমার প্রধান পঞ্চ পুত্তলিকার স্থায় জাজ্বল্যমান রহিয়াছে। গৌরবোদ্ধার চেষ্টামূর্ত্তি মধ্যস্থলে দশহাতে বিরাজ করিতেছে। সকল গুলিই দেবমূর্ত্তি, প্রত্যেকটি দেখিলেই হিন্দুর মনে ভক্তির আবির্ভাব হয়, কিন্তু এই পুতলি সমষ্টি অতি আশ্চর্য্য দর্শন। ইহার মহন্ত আমরা সকল গুলিকেই প্রণাম আমাদের ক্ষুদ্রায়ত চিত্তে আয়ত্ত করিতে পারি না। করি, মধ্য মূর্ত্তিই মনে চিরঅঙ্কিত থাকে। "পাণিনি বিচার" অতি অপুর্ব্ব গ্রন্থ। তৎপাঠে বিচিত্রা শিক্ষা জন্মে। পাণিনি ব্যাকরণ কোন সময়ে হয়, এই বিষয়ে গ্রন্থমধ্যে অতি স্থন্দর বিচার আছে।

পাণিনি ব্যাকরণের কাত্যায়ন কৃত "বার্দ্তিক" আছে; সবার্দ্তিক সূত্রসমন্তের পতঞ্জলিকৃত "মহাভাষ্য" আছে; এই মহাভাষ্যের কৈয়ট ( \* ) কৃত টীকা আছে ; সিদ্ধান্তকৌমূদী প্রভৃতি আরো অনেক টীকা গ্রন্থ আছে ; কিন্তু আধুনিক বলিয়া আচার্য্য বিচার কালে সে গুলির বড় প্রসঙ্গ করেন নাই। এতন্তির কতকগুলি পদ্মময়ী রচনা আছে; সেগুলিকে "কারিকা" বলে। সকল ব্যাকরণেই চুই প্রকার সূত্র থাকে; সংজ্ঞাসূত্র ও পরিভাষা সূত্র। সংজ্ঞাসূত্র গুলি প্রকৃত সূত্র; ঐ সকল সূত্র কি প্রকারে বুঝিতে হইবে, তাহাই পরিভাষায় লিখিত থাকে।

পাণিনি ব্যাকরণের বার্ত্তিককার ভাষ্যকারগণের মধ্যে কাত্যায়নই সর্ব্বাপেক্ষা প্রাচীন। তাঁহার পূর্ব্বে এই গ্রন্থ সম্বন্ধে কেহই লেখনী সঞ্চালন করেন নাই। তাঁহার কৃত যেমন "বার্ত্তিক" আছে, তেমনি গুটিকত কারিকাও আছে। আর মহাভায়্যের অধিকাংশ বার্ত্তিকই মহাভায়্যকার পতঞ্জলি কৃত। মহাভাষ্যের আর কতকগুলি রচনাকে "ইষ্টি" বলে। পাণিনির অসম্পূর্ণতা ও অম্পৃষ্টতা কাত্যায়ন প্রদর্শন করেন। মহাভাষ্যকার সেই সমালোচন কতদূর সঙ্গত, তাহার বিচার করিয়াছেন ও পাণিনি সূত্র সম্বন্ধে যাহা নিজ বক্তব্য, তাহা "ইষ্টি" রচনায় গ্রন্থন করিয়াছেন। ইহাতেই স্পষ্ট প্রতীত হইবে যে, পাণিনির সকল সূত্রের কাত্যায়ন কৃত বার্ত্তিক নাই। কাতাায়ন বার্ত্তিকের সকল গুলিই পতঞ্চলি পরীক্ষা করিয়াছেন: কিন্ত পতঞ্জলিও সকল পাণিনি সূত্রের উল্লেখ করেন নাই; আবশ্যক হয় নাই। স্বতরাং কাত্যায়ন বা পতঞ্জলি কোন সূত্রের উল্লেখ করেন নাই বলিয়া সে গুলি যে প্রকৃত পাণিনি সূত্র নহে, পরে সন্ধিবেশিত হইয়াছে, এ কথা বলা যাইতে পারে না। সচরাচর প্রকৃতি প্রতায়ে, উভয়ের অর্থসঙ্গতি জন্য শব্দের অর্থ হইয়া থাকে ; কতকগুলি প্রত্যয় আছে, তাহাদের এরূপ অর্থ সঙ্গতি হয় না। তাহাদিগকে "উণাদি" বলে। সেই সকল প্রতায় যোগনিষ্পন্ন শব্দকেও উণাদি বলে। গোল্ডপ্ট্রকর দেখাইয়াছেন যে, পাণিনি ব্যাকরণে যে উণাদি গুলি আছে, তাহা পাণিনির নিজের; কিন্তু উণাদি স্ত্রগুলি সম্ভবতঃ কাত্যায়ন বরক্রচির। এবং ধাতৃ পাঠও পাণিনির নিজকত।

আচার্য্য গোল্ড ষ্টুকর কয় জ্বন বৈয়াকরণিক মধ্যে কাহার পরে কে, তাহা অতি স্থন্দর যুক্তি সহকারে স্থির করিয়াছেন। যাস্ক এক জন বৈয়াকরণিক। পাণিনি বলেন, নিপাত তিন প্রকার; উপসর্গ, গতি ও কর্ম প্রবণ্য। যাস্ক এক্লপ কিছু বিভেদ করেন নাই। যাস্কের পাণিনির পরে না হওয়াই সম্ভব। বিশেষতঃ যখন পাণিনির "যাস্কাদিভ্যো গোত্রে" একটি স্ত্রই রহিয়াছে, তখন যাস্ক যে পাণিনির পূর্ববর্তী লোক, তাহাতে আর কোন সন্দেহই হইতে পারে না।

ব্যাড়ি বা ব্যালি নামে আর এক জন সংগ্রহকার আছেন। কথিত আছে, তদীয় গ্রন্থ লক্ষ শ্লোকময়। পতঞ্জলির একটি সূত্র এই, যদি ভিন্ন সময়বর্ত্তী অনেক ব্যক্তির নাম একত্রে এক পদভুক্ত করিতে হয়, তাহা হইলে কাল গণনায় যে পূর্ববর্ত্তী, তাহাকে পূর্বের স্থাপন করিতে হইবে। আমরা একটি উদাহরণ দি। যেমন মৎস্তকৃশ্ববরাহ; পৌরাণিক মতে মৎস্থাবতারই কাল গণনায় অগ্রবর্তী, স্মৃতরাং সমস্ত পদেও মৎস্থা সর্ববির্ত্তী হইলেন। পতঞ্জলির উদাহরণ;—

"আপিশল-পাণিনীয়-ব্যাড়ীয়-গৌতমীয়া।" স্থতরাং ব্যাড়ি পাণিনির পরে হইলেন। ইহার আরো প্রমাণ আছে। পতঞ্জলি ব্যাড়িকে দাক্ষায়ণ বলিয়াছেন। দক্ষপুত্র দাক্ষি; সেই গোত্রজ্ব দাক্ষায়ণ। পাণিনি যুবন্ শব্দের "অপত্যং পৌত্র প্রভৃতি গোত্রং" এই রূপ ব্যাখ্যা করেন, অর্থাৎ পৌত্র প্রপৌত্র ইত্যাদিকে যুবন্ বলা যায়। উদাহরণে ভাষ্যকারের। যেমন দাক্ষির দাক্ষায়ণ ইত্যাদি লিখিয়াছেন। স্বতরাং দাক্ষায়ণ দাক্ষির তিন চারি পুরুষ পরবর্ত্তী হওয়া সম্ভব। পতঞ্জলি বলেন, পাণিনির মাতার নাম দাক্ষী। দাক্ষী, দাক্ষির জোষ্ঠা ভগিনী। স্বতরাং পাণিনি ও ব্যাড়ি (দাক্ষায়ণ) ছই পুরুষ ব্যবহিত।

বার্ত্তিককার বৈয়াকরণিক কাত্যায়ন যে ব্যাকরণকার পাণিনির পরবর্ত্তী, তাহাতেও অনেকে সন্দেহ করিতেন। অনেকে বলিতেন, তাঁহারা সমকালবর্ত্তী আচার্য্য নানা যুক্তি প্রদর্শন দ্বারা সেই সন্দেহ ভপ্পন করিয়া-ছেন। আমরা তাহার সকল গুলি এ প্রবন্ধে সন্ধিবেশ করিতে পারি না। একটি অতি সামান্য তর্ক উল্লেখ করিলাম। পাণিনির ৩৯৯২ বা ৩৯৯২ সূত্র আছে। তন্মধ্যে ১৫০০র অধিক সূত্রে কাত্যায়ন অঙ্গুলি ক্ষেপ করিয়া দোষ দেখাইয়াছেন। সেই জন্ম ৪০০০ বার্ত্তিক লিখিয়াছেন; সেই চারি সহস্রে বার্ত্তিকে ন্যুনত দশ সহস্রে বিশেষ স্থল আছে। যদি স্কুকার ও বার্ত্তিককার সমকালিক হইতেন, তাহা হইলে লোকে কাহার গৌরব করিত ? পাণিনির কখনই নহে। কিন্তু হিন্দু বিশ্বাসে পাণিনি কেবল প্রস্তাপাদ মহর্ষি নহেন; ঈশ্বাবতার। কাত্যায়ন পাণিনির অনেক পরে হইবেন, তাহার

আর সন্দেহ নাই। পতঞ্চলি যে সকলের পরে, তাহা নিজেই স্বীকার করেন। পাণিনি তাঁহার পূর্ব্ববর্ত্তী কতকগুলি বৈয়াকরণিকের নাম করিয়া-ছেন; যথা,—আপিশলি, কাশ্যপ, গার্গ্য, গালব, চাক্রবর্মণ, ভরম্বাজ, শাকটায়ন, শাকল্য, সেনক, স্ফোটায়ন। তাহার পর ক্রমে আমরা আর কয়েকটি নাম পাইতেছি; যাস্ক, পাণিনি, ব্যাড়ি, কাত্যায়ন (বরক্রচি) ও পতश्रालि । ইহাতে বৈয়াকরণিকদিগের মধ্যে পাণিনির স্থলাবধারণ হইল; কিন্তু পাণিনিব্যাকরণের বয়ক্রম কত ৷ এই প্রশ্নের আচার্য্য কিরূপ উত্তর দিয়াছেন, পাঠক মনোনিবেশ পূর্ব্বক দেখুন।

শাক্যসিংহ বুদ্ধ প্রাচীন ভারতে কিরূপ সামাজিক বিপ্লব উৎপাদন করেন, তাহা বঙ্গদর্শনের ২য় সংখ্যায় উদ্দীপনা প্রবন্ধে কথঞ্চিৎ বিবৃত হই-য়াছে। শাক্যসিংহ ধর্মবিশ্বাসেও বিষম বিপর্য্যয় উৎপাদন করেন। আধ্যেরা এত দিন অপবর্গ, মোক্ষ, মুক্তি, নিঃশ্রেয়স ইত্যাদি জন্ম গভীর কাননে সমাধি করিতেছিলেন। শাক্যসিংহ বলিলেন, ওরূপ আশা করিলে হুইবে না : একবারে নির্ব্বাণ পদ প্রাপ্ত হুইতে হুইবে। তিনি এই নির্ব্বাণ মত প্রচার করিলেন। বৌদ্ধ মতে নির্ব্বাণপদ সংজ্ঞারূপে ব্যবহৃত হইয়া থাকে: আর্য্যমতে সেরপ হয় না। পাণিনি বলেন "নির্ব্বাণোহবাতে।" নির্ব্বাণ শব্দের বৌদ্ধ অর্থ থাকা দূরে থাকুক, নির্ব্বাণ শব্দ "প্রদীপ নির্ব্বাণ" স্থলে যে অর্থে ব্যবহৃত হইয়া থাকে, তাহাও পাণিনি লেখেন নাই। "নিভে যাওয়া" অর্থ আর "বায়হীন" অর্থ অনেক বিভিন্ন; পাণিনির সময়ে তুই মর্থ প্রচারিত থাকিলে তাঁহার মত বৈয়াকরণিকের তাহা না লেখা অসম্ভব। স্বতরাং পাণিনি কেবল বৌদ্ধ মত প্রচারের পূর্কেব নহে, যে অর্থ অবলম্বন করিয়া বৌদ্ধেরা নির্বাণ শব্দের সংজ্ঞাবাচক অর্থ ব্যবহার করিয়াছেন, সেই অর্থ জ্বন্মিবারও পূর্বেব, ব্যাকরণ লিখেন। সিংহলীয় বৌদ্ধ গণনায় খ্রীষ্টজন্মের ৫৪৩ বৎসর পূর্ব্বে শাক্যসিংহের মৃত্যু হয়। স্থুতরাং পাণিনি তৎপূর্ব্ব কোন সময়ে বর্ত্তমান ছিলেন। তিনি গান্ধার (কান্দাহার) দেশবাসী ছিলেন, স্মুতরাং তিনি প্রতীচী বৈয়াকরণিক কাত্যায়ন ও পতঞ্জলি উভয়েই প্রাচী বৈয়াকরণিক।

পাতঞ্জল মহাভাষ্যের বয়ক্রম অতি স্থন্দর রূপে নির্ণীত হইয়াছে। পাণিনি লিখিয়াছেন, "জীবিকার্থে চাপণ্যে।" যে সকল বস্তু জীবিকার্থ ব্যবহৃত হইয়া থাকে অথচ বিক্রীত হয় না, তৎসমুদায়ের এইরূপ হইবে।

পতঞ্জলি স্বীয় ভাষ্যে বলেন, মৌর্য্যেরা হিরণ্যার্থী হইয়াই অর্চনা পদ্ধতি স্থাপন করেন, কিন্তু তাঁহাদের বেলা বিক্রয় নহে, তাঁহাদের সম্বন্ধে এ নিয়ম থাটিবে না ইত্যাদি। ইহাতেই বোধ হইতেছে যে, পতঞ্জলি মৌর্যুবংশীয় প্রথম রাজা চক্রগুপ্তের পরবর্ত্তী লোক। তাঁহার ভাষ্যের উপহাস ভঙ্গি লক্ষ্য করিলে তাঁহাকে সেই বংশের শেষ রাজার পরবর্তী বলিয়াও বোধ হয়। যুনানী পঞ্জিকায় বিশ্বাস করিলে চক্রগুপ্ত খ্রীষ্টের ৬১৫ বংসর পূর্বের রাজা হয়েন ও খ্রীষ্টের ১৮০ বংসর পূর্বের মৌর্য্য রাজ বংশের লোপ হয়। স্কুতরাং পতঞ্জলি খ্রীষ্ট জন্মের ৩০০ বংসর পূর্বের ও সম্ভবত ১৫০ বংসর পূর্বের মহাভাষ্য লেখেন। আরো প্রমাণ আছে ;—

পাণিনি সূত্র। অন্ততনে লঙ্।

কাত্যায়ন বার্ত্তিক। পরোক্ষেচ লোকবিজ্ঞাতে প্রযোক্তর্দর্শন বিধয়ে। পাতঞ্জল ভাষ্য। পরোক্ষেচ লোকবিজ্ঞাতে প্রযোক্তর্দর্শন বিষয়ে লঙ্ বক্তব্যঃ।

অরুণ্ডবনঃ সাকেতং। অরুণ্ডবনো মাধ্যমিকান্। ইত্যাদি

যখন কার্য্যটি পরোক্ষ, লোকবিখ্যাত, এবং যখন তাহা ক্রিয়া প্রয়োগ কর্ত্তার দর্শন বিষয় ছিল, অর্থাৎ যাহা তিনি দেখিতে পাইতেন, তখন লঙ্ হইবে, যেমন, যবন অযোধ্যা অবরোধ করিয়াছিল; মাধ্যমিকদিগকে অবরোধ করিয়াছিল; এরপ স্থলে অরুণৎ হইবে।

নাগার্জন মাধ্যমিক নামক বৌদ্ধ গ্রন্থের প্রবর্তক; বৌদ্ধ গ্রন্থে লিখিত আছে যে, বৃদ্ধের মৃত্যুর ৪০০ বংসর পরে নাগার্জন এই প্রস্থ সংস্থাপন করেন। স্বতরাং নাগার্জন এটি পূর্বর ১৪০ বংসরে জাঁবিত ছিলেন; পতঞ্জলিও সেই সময়ে ছিলেন। তা নহিলে তিনি যবনাবরোধ দেখিবেন কি প্রকারে? ভারতবর্ধের উত্তর পশ্চিমে (in Bactria) অনার্য্য একজাতি এই সময়ে রাজ্যস্থাপন (Græco-Bactrian Kingdom) করিয়াছিল, তাহাদিগকেই তৎকালে আর্য্যেরা যবন বলিতেন। গ্রাষ্ট পূর্বর ১৬০ হইতে ৮৫ পর্যান্ত এই জাতীয় নয় জন রাজা হয়েন। তন্মধ্যে একজনের নাম মেনান্দ্র। স্ত্রাবো বলেন, তিনি যমুনাতীর পর্যান্ত যবন রাজ্য বিস্তার করেন। মথুরায় তাঁহার নামান্ধিত একটি মুদ্রা পাওয়া গিয়াছিল। ইনিই অযোধ্যা আক্রমণ করিয়াছিলেন। লাসেন স্থন্দর রূপে দেখাইয়াছেন যে, গ্রান্ত পূর্বব ১৪৪ বৎসর হইতে বিংশতি বৎসরের অধিককাল ইনি রাজত্ব করেন।

অতএব এটি পূর্বেব প্রায় ১৩০ বৎসরের অথবা আজি হইতে প্রায় ঠিক ছই সহস্র বৎসর পূর্বের পতঞ্জলি মহাভাষ্য প্রণয়ন করেন। আচার্য্য গোল্ড-ষ্টুকর কহিয়াছেন, সংস্কৃত সাহিত্য সম্বন্ধীয় কালনির্ণয় কল্পে বোধ হয়, কেবল এই গণনাটি শুদ্ধ কল্পনা প্রসূতা নহে। যথার্থ। তিনি এ স্পর্দ্ধা করিতে পারেন। আমরা এই তর্কের সকল কথা লিখিতে পারি নাই। এ পর্য্যন্ত বাঙ্নিষ্পত্তিও করি নাই। তাঁহার সঙ্গে নীরবে এত দুর আসিয়াছি। যাঁহার। আচার্য্য গোল্ডই ুকর রচিত পাণিনি বিচার পাঠ করিয়াছেন, তাঁহারা আমাদিগকে ক্ষমা করিবেন, যাঁহারা পাঠ করেন নাই, অমুরোধ করি, একবার নির্জ্জনে পাঠ করিবেন।



ন বিশেষ গ্রন্থ সমালোচন করা বড় কটকর। যাহা ভাল পারিলে, ভাহাতে হস্তার্পন করিলে কিছু কট অবশ্যই হইবে; যদি কেবল সেই জন্মই কণ্ট হইত, তাহা হইলে তাহা আর কোন্ মুখে বলিয়া বেড়াইতাম। শুধু মুর্থতা প্রকাশ ভয়ের কণ্ট নতে, নানা কণ্ট আছে। অনেক সময়ে গ্রন্থকার সমালোচককে শত্রু বোধ করেন, স্বীয় গৌরবদ্বেষী মনে করেন, এসব ভাবিলে মনে একটু কন্ত হয় না ? অবশ্যুই হয়। উকিল, কন্সলি মধ্যে দেখিবেন, পরস্পর পরস্পরকে বিশেষ বক্রোক্তিতে বিশেষণ প্রয়োগ করিয়া উভয়ে প্রশাস্ত মনে বিচরণ করিতেছেন। কোন কোন দেশে লেখক ও প্রতিলেখকেও এইরূপ সম্বন্ধ স্থাপন হইয়াছে। এরূপ হওয়া যে ভাল, তাহা আমরা বলিতেছি না। গণ্ডার স্থুল চর্ম্মধারী বলিয়া জীব সৃষ্টি মধ্যে তাহাকে সর্ববপ্রধান বলি না! বরং আমরা ইহা বলি, যে ব্যক্তি স্বীয় অঙ্গে আঘাত লাগিলে বিশেষ ব্যথিত হয়, সেই পরের ব্যথার ব্যথা বৃঝিতে পারে। তবে আমরা একথাও বলিতেছি যে, বঙ্গীয় এাস্থকারগণ আর একটু ঘাত-সহিষ্ণু হইলে ভাল হয়। মৃৎকলস ঘা সহিতে পারে না; ধাতু কলস চারিদিকে টোল পড়িলেও আপন কার্য্য করিতে थारक। সমল वर्ग घा महिरच शारत ना, ठिए का कारिया याय, थाँरि स्माना যত পিটিবে, ফাটিবে না, চটিবে না, বাডিবে বই কমিবে না।

ৰাঙ্গালা ভাষা ও ৰাঙ্গালা সাহিত্যবিষয়ক প্ৰস্তাব। বিখ্যাত ৰাঙ্গালা গ্ৰন্থ-কারগণের সংক্ষিপ্ত জীবনবৃত্ত ও তাঁহাদের রচিত গ্রন্থসকলের কিঞ্চিৎ সমালোচন সমেত প্রথমত্বা। শ্রীরামগতি স্থায়রত্ব প্রণাত। হুগঙ্গী। প্রস্তাব লেখক স্থায়রত্ব মহাশয় আমাদের স্থুপরিচিত ও মাননীয়। এত কথা কিছু তাঁহাকে বলিলাম এমত নহে; তাঁহাকে গুটি কত কথা বলিতেছি। আমরা কর্ত্তব্য কার্য্য সাধন জন্ম তাঁহার গ্রন্থ সম্বন্ধে যাহা কিছু বলা আবশ্যক বোধ করিব, অকুতোভয়ে বলিব। ভাষার দোষেই হউক বা মিষ্ট লেখা লিখিতে অভ্যাস করি নাই বলিয়া আমাদের অভ্যাস দোষেই হউক, আমাদের ভাষাটা সব সময় মিষ্ট হইবে না। যদি কোন কথা বিদ্বেষ ভাবে বলি, তবে যেন ধর্ম্মে পতিত হই। আর আমরা সকল কথা স্পষ্ট করিয়া বলিয়া দিলাম, তথাপি যদি তিনি আমাদিগকে বিদ্বেষী মনে করেন, তাহা হইলে আমরা যথার্থই ছঃখিত হইব।

আমরা খণ্ড সমালোচন করিব না। সাধারণতঃ ভাষা বিষয়ে আমাদের যাহা বক্তব্য, বলিয়া যাইব। পাঠকগণ স্থায়রত্ব মহাশয়ের মতের সহিত আমাদের মতের তুলনা করিয়া দেখিবেন; চিন্তা করিবেন, আপাততঃ আর কিছু করিতে অন্থুরোধ করি না। তবে তুলনা করিবার জন্ম সমালোচ্য গ্রন্থ এক এক খণ্ড ক্রেয় করিবেন। তাহা না করিলে গ্রন্থকার ও সমালোচক, উভয়েরই শ্রম বিফল হইবে।

কোন বিশেষ ভাষা এক সময়ে হয় না, একবারে যায়ও না। নানা শব্দ ভিন্ন ভিন্ন সময়ে ভিন্ন২ রূপ ধারণ করে। কোন সময়ের প্রচলিত শব্দ যে রূপই কেন ধারণ করুক না, সেই শব্দ গুলির সমষ্টির নামকে তখনকার ভাষা বলে। "তখনকার" শব্দটিই আমরা উদাহরণ স্বরূপ লইলাম। সকলেই তখনকার লেখেন, "তক্ষণকার" বা "তৎক্ষণকার" লিখিতে কাহাকেও দেখিনা। কিন্তু "এখনকার" "এক্ষণকার" হুই রূপ পদই দেখিতে পাওয়া যায়। একজন হুই মূর্ভিতে দেখা দিতেছেন; অফ্রের এক বই হুই মূর্ভি এখন আর নাই। কালে বোধ করুন "এক্ষণকার" এরূপ মূর্ভিটিও লোপ পাইল, কেবল "এখনকার" রহিল। ভবিশ্বৎ ভাষাবিজ্ঞানবিৎ লিখিবেন", পূর্ব্বে 'এক্ষণকার' 'তক্ষণকার' বা 'তৎক্ষণকার' এইরূপ ছিল, এত দিন হুইল 'এখনকার' 'তখনকার' এই প্রকার লেখা চলিতেছে।" আমরা তাঁহার ভুল দেখিতে পাইতেছি। একটি শব্দের যেরূপ পরিবর্ত্তন হুইল, ঠিক অনুরূপ শব্দের পূর্ব্বরূপ রূপভেদ হুইতে আর সহস্রু বর্ষ লাগিল। স্থুতরাং ভাষা

ইংলণ্ডে রোমান, ডেনিশ, নর্মাণ রাজগণ সকলেই সাক্ষণ ভাষার অঙ্গে খেলাত দিয়া গিয়াছেন, ভাষা রাজভক্তি সহকারে সেই সকল রাজচিহ্ন এখনও অঙ্গে ধারণ করিয়া আছেন। বাইবেল অনুবাদকগণ সেই ভাষার সর্ব্ব অক্ষে খ্রীপ্রীয় তিলক চিহ্ন দিয়া গিয়াছেন, ভাষা তাহাও ধারণ করিতিছেন। রাজ্ঞী এলিজ্ঞাবেথের সময়ে বেকন প্রভৃতি যে রসের তরঙ্গ তুলিয়াছিলেন, ভাষা সেই রসে স্নান করিয়া সেই জ্ঞান চিহু শিরোভৃষণ করিয়া এখনও সেই রসের লাবণ্যে ঢল ঢল কান্তিতে বিরাজ করিতেছেন। জর্মান, ফরাসি, ইটালীয়, হিস্পানীয় প্রভৃতি সকল ভাষাই এইরপ রাজ্ঞ চিহ্ন, ধর্ম তিলক, জ্ঞানভূষণ প্রভৃতি ধারণ করিয়া আছেন। বঙ্গভাষাও সেইরপ আছেন।

বঙ্গদেশে এক সহস্র বংসর মধ্যে বোধ হয়, চারিটি কি পাঁচটি বিপ্লব ঘটিয়াছে। তুই তিনটি রাজবিপ্লব, তুই তিনটি ধর্মবিপ্লব। রাজবিপ্লব তুইটির ফল ভারতব্যাপী। বথ তিয়ার থিলজ্ঞি ও রবর্ট ক্লাইবের নাম দশম-বর্ষীয় বালক পর্যান্ত জ্ঞানে। খিলজি, শেখজি, সৈয়দজি সকলেই ভাষার অঙ্গে চিহ্ন রাখিয়া গিয়াছেন। ক্লাইবের জ্ঞাতীয় ভ্রাত্তগণের চেষ্টায় ও উৎসাহ দানে বঙ্গ ভাষা জগৎ বিখ্যাত হইতে চলিল। এই ভাষার এখন যত কেন গৌরব করি না, ইংরাজ-উৎসাহ গুণে যে ভাষার অনেক উন্লবি হইয়াছে, তাহাতে আর অণুমাত্র সন্দেহ নাই। আমরা তুইটি মাত্র রাজ-বিপ্লবের উল্লেখ করিলাম; কিন্তু তুই তিনটির কথা বলিতেছিলাম। তাহার কারণ আছে। বঙ্গদেশীয় সেন রাজগণের আগমন বার্ছা আমরা বিশেষ

জ্ঞানি না, কিন্তু স্থায়রত্ন মহাশয় বলিয়াছেন, যে সুন্দরবন মধ্যে যে সনন্দ-পত্রফলক পাওয়া গিয়াছিল, ও তিনি দেখিয়াছিলেন, তাহার বয়:ক্রমও প্রায় সহস্র বংসর হইবে; এবং তাহাতে বাঙ্গালা অক্ষরের সেই সময় যে রূপান্তর হইতেছিল, তাহা বেশ বুঝিতে পারা যায়। যাহাই হউক, অক্য অন্য নানা কারণে আমাদিগেরও প্রতীতি আছে, যে সেন রাজ্য স্থাপন জন্ম বঙ্গভাষার অনেক পরিবর্ত্তন হইয়া থাকিবে।

তুই ভিনটি ধর্মবিপ্লব হইয়াছে। প্রথম তুইটি, তন্ত্র মত বিস্তার ও ভাগবত মত বিস্তার। এ হুইটি সমুদায় আর্য্যবর্ত্তব্যাপী। তন্ত্র বা ভাগবতের সময় স্থির করা অত্যন্ত কঠিন। তন্ত্র শান্ত্রে বাঙ্গালা বর্ণ মালার বিশেষ বর্ণন আছে ও অনেকে বলেন যে, ভন্তশাস্ত্র সম্পূর্ণ এই দেশজাভ ও ইহাতে যে সকল আচার ব্যবহারের বর্ণনা আছে, তাহার অনেক গুলি বাঙ্গালি সম্বন্ধে বিশেষ খাটিতে পারে। স্বতরাং তন্ত্র শাস্ত্রের সময় নির্দ্ধারণ করিতে পারিলে বঙ্গভাষার ও বাঙ্গালি জাতির ইতিহাস কিছু স্থির হইতে পারে বলিয়া আমরা এবিষয়ের আলোডন করিতেছি। তন্ত্র শাস্ত্র খাটি বাঙ্গালি জিনিষ, এমন কথাও আমরা বলিতে পারি না। মহারাষ্ট্রে, রাজবারাদেশে তান্ত্রিক মত প্রচলিত ছিল; এখনও আছে, বলা যাইতে পারে ' তবে এতটুকু বলা যায় যে আর্য্য নাটকের প্রথমাঙ্ক যে সকল রঙ্গভূমিতে অভিনীত হইয়াছিল; সেই ক্রমর্ষি বা ব্রহ্মাবর্ত্ত দেশে, কুরু, মৎস্থা, পাঞ্চাল, শূরসেন প্রভৃতি দেশে, তাঁহারা সেই নাটকের প্রহসন অথচ লোমহর্ষণ ভাগ গুলি অভিনীত করেন নাই। করেন নাই—তাই বা ভরসা করিয়া বলিতে পারি কই ৷ পুণ্যক্ষেত্র বারাণসীতে তাঁহারা "খ্যামারহস্তু" মতের মুক্তি পথে বিচরণ জ্বস্থ্য, "উত্থাপিত্বা" "পিত্বাউত্থা" করিয়াছিলেন কি না, কেমন করিয়া বলিব ? যাহাই হউক, তন্ত্র শাস্ত্র কেবল বাঙ্গালায় আবদ্ধ ছিল না। বাঙ্গালির মেয়েরা, বোধ হয়, পূর্কেব কখনই কাঁচলি পরে নাই! যদি পরিত, ত ছাড়িত না। যদি তন্ত্রাভিনয় কেবল বাঙ্গালাতেই হইত তাহা হইলে, "কাঞ্চুলিক" মত কখনই তন্ত্রশাস্ত্র মধ্যে প্রবেশ করিতে পারিত না। তম্বুশাস্ত্র বাঙ্গালায় আবদ্ধ থাকুক বা না থাকুক, ইহাতে ভাষার কি করিয়াছে ? যিনি উগ্রভাবে এই প্রশ্ন জিজ্ঞাসা করিবেন, তিনি একটু শাস্ত হইয়া আরো কয়েকটি প্রশ্ন মনে মনে চিস্তা করিবেন। তন্ত্র শাস্ত্রে বাঙ্গালির আচার ব্যবহারের কত দূর পরিবর্ত্তন হইয়াছে । যাহাতে আচার ব্যবহারের পরিবর্ত্তন করে, তাহাতে ভাষার ব্যত্যয় করে কি না । যখন কালীকিঙ্কর কবি রামপ্রসাদ সেন গান করিয়াছিলেন।

> সুরাপান করিনে আমি হুধা থাইরে কুতৃহলে, আমার মন মাতালে মেতেছে আজ মদমাতালে মাতাল বলে।

তখন তন্ত্র মতে বাঙ্গালির বা বাঙ্গালা ভাষার কি করিয়াছিল, তাহা তিনি না বৃথিতে পারুন, আমরা এখন কতক বৃথিতে পারি। ভারতচন্দ্র, রামপ্রসাদ, নীলচন্দ্র, দেওয়ান মহাশয় প্রভৃতির রচনায়, ও তদ্বাতীত সহস্র জনের লক্ষ শ্যামা বিষয়িণী গীতিতে যে বাঙ্গালা ভাষার কতক পরিবর্তন হয় নাই, এমন কথা কেহই বলিবেন না: আর তন্ত্র শান্ত্র না থাকিলে এ সকল কোথায় থাকিতঃ

তন্ত্রশাস্ত্রকে আমরা যোগ শাস্ত্রের ও সাংখ্যদর্শনের একত্র নিষ্পন্ন অভি বিকৃত কীট পরিপূর্ণ কলমের চারা বলিয়া সময়ে সময়ে বিবেচনা করি। যোগ শাস্ত্রের পরমাত্মা ও জীবাত্মার যোগ লইয়া তন্ত্র প্রণেতাগণ সাংখ্যোক্ত পুরুষ-প্রকৃতিবাদে কলম লাগাইয়াছিলেন। সেই কলম তথনকার কুৎসিৎ প্রবৃত্তি লালসা মশলার গুণে শীঘুই সতেজ হয়, ও অচিরাৎ এক নৃতন বুক্ষে পরিণত হয়। সেই বৃক্ষে কালে যে বিষময় ফল ফলিয়াছিল, তাহা বর্ণনা করা যাইতে পারে না। সাংখ্য দর্শনের প্রকৃতিভন্ত চিন্তায় মগ্ন থাকিয়া এই সকল ত্রাহ্মণেরা সৃষ্টির আদিকারণকে প্রকৃতি বা শক্তি উপাধি দিয়া উপনিষদে, দর্শন শাস্ত্রে সেই কারণকে যে ক্লীবলিঙ্গ "ব্রহ্মবাক্যে" নির্দ্দেশ করিবার চেপ্তা করিয়াছিল, জগৎ কারণের সেই ত্রন্ধ উপাধি ইচ্ছা পূর্ব্বক অগ্রাহ্য করিয়া, জগদীশ্বরী, জগদস্বা পদের ব্যবহার আরম্ভ করিল। আবার যোগশাস্ত্রতত্ত্বে অভিনিবিষ্ট থাকিয়া এই জগদীশ্বরীর সহিত তাহাদের যোগ কি প্রকার, তাহার অমুধ্যান করিতে লাগিল। সৃষ্টিকর্ত্রীর সহিত স্বষ্ট জীবের যোগ কেবল এক প্রকারেরই হইতে পারে। তিনি প্রসূতি, আমরা প্রস্ত । বিশ্বাদের সহধর্মিণী ভক্তি আসিয়া এই বিশ্বাসকে এক রূপ জীবস্ত করিল। নৃতন তান্ত্রিক ভক্তি সহকারে দৃঢ় বিশ্বাসে স্ষ্টিস্থিতি কারণকে "জগদম্বে মা" বলিয়া অপূর্ব্ব তৃপ্তি লাভ করিল। সৃষ্টি কারণ এখন আর অচিস্তা অব্যক্তরূপ নহেন, তিনি জননী; জননী অচিস্তনীয়া নহেন; উপনিষদ সময়ের ব্রাহ্মণগণের স্থায় "নমস্তে সতেতে জ্বগৎ কারণায়, নমস্তে সতেতে সর্বালোকাশ্রয়ায়," বলিয়া ঈশ্বরোপাসনা করিয়া ভক্তিবান্
কি ক্ষান্ত থাকিতে পারে, বা তৃপ্তি লাভ করিতে পারে ? মাতার সহিত
সাক্ষাৎ সম্বন্ধ, জ্ঞানসম্বন্ধ নহে ; ক্ষুধা পাইলে মায়ের কাছে কেঁদে বলিব,
ত্যার সময় বলিব "মা জ্বল দেও!" মায়ের উপর অভিমান করিব, আবদার
করিব, স্নেহময়ী মায়ের স্নেহ বল পূর্ব্বক আকর্ষণ করিব ;—তম্বোপাসক
এই রূপ স্থির করিয়াছিলেন। এরূপ স্থির করিয়া আর কেহ অধ্যাত্ম
পদার্থবাচক শব্দ লইয়া, দীর্ঘ সমাস রচনা করিয়া কৃত্রিম ব্যাকরণের জাটলতা
রক্ষা করিয়া, দাঁতভাঙ্গা বর্ণ বিস্থাস করিয়া,—রচনা করিতে পারে ? তা
পারে না।

বাঙ্গালি তন্ত্রোপাসকের পক্ষে সৃষ্টি কারণ কেবল মা নহেন, তিনি বাঙ্গালি মা; স্বেহময়ী, কিন্তু সংস্কৃতজ্ঞা নহেন। উপাসকের জ্ঞান বলিল, ঈশ্বর সর্ববিৎ, তুমি যে ভাষায় ডাকিবে, তিনি তাহাতেই শুনিবেন; বাঙ্গালি উপাসকের ভক্তি বলিতে লাগিল, তোমার ঘরে যিনি তোমার ব্যারামের সময় তোমার গায়ে হাত বুলাইয়া "বাবা কেমন আছিদ্ রে ?" বলিয়া অতি কাতরম্বরে জিজ্ঞাসা করেন, তিনিই ঈশ্বরর়পিণী। মায়ের স্বেইই ঈশ্বরের শক্তি। যদি তুমি জ্বগদীশ্বরীকে, তোমার ঐ মায়ের সহিত যেরূপ কথা কহিতেছ, ঐরূপ শাদা কথায় মন খুলে ডাক, তাঁহার কাছে কাঁদ, তবেই তোমার প্রাণ ভরিবে। সাধক ভক্তির উপদেশ গ্রহণ করিল; প্রাণভরে গায়িল "আমায় দেও মা তবিল দারি" ইত্যাদি "আমি বিনা মাইনায় চাকর" ইত্যাদি। "ধনাধ্যক্ষত্ব পদ প্রদান কর," "আমি অবৈতনিক সম্পাদক," এরূপ বাক্য তাহার জিহ্বায় আসিল না। বাঙ্গালা ভাষা কাজে কাজেই এই পণ্ডিত পরিত্যক্তপথে, (আমরা বলি) অথচ সহজ, সোজা, ঠিক পথে চলিতে লাগিল।

ভাগবত। ভাগবত গ্রান্থ কত দিনের । এ প্রশ্নের উত্তর দেওয়া বড় কঠিন। ভাগবতের ১২ স্কন্ধ, ১৩ অধ্যায়ে লিখিত আছে "চতুর্দ্দশং ভবিষ্যংস্থাৎ।" ভাগবত ভবিষ্যের পরে হইল। তাহা হইলে বড় আধুনিক বিবেচনা করিতে হয়। পাদ্মে ও মাৎস্থে ভাগবত পুরাণের উল্লেখ আছে। কতক পুরাতন মনে করিতে হইল। পদ্মপুরাণে লিখিত আছে, "যবনাস্থ্যক্ষ গ্রীকোবাক্ট্রিয়ানেরা খাতান্ত; এ কোন যবন। গ্রীকো-বাক্-ট্রিয়ানেরা! না মুসলমানেরা! আবার পদ্মপুরাণ বলেন, পুরাণ মধ্যে সময়

গণনায় পাল্ল প্রথম, ভাগবত শেষ। এবার কিছুই বোঝা গেল না। পাল্ল যদি প্রথম, তবে ভাগবতের নাম জানিল কি প্রকারে ? আবার ভাগবতে সকল পুরা-ণেরই নাম আছে, স্থতরাং ভাগবত শেষ পুরাণ হওয়াই সম্ভব। ব্রহ্ম বৈবর্ত্তে বাঙ্গালিরা যে ভাবটি মনে ক্রিয়া এঁটো বা সগড়ি বলে, সেই ভাবটির আবির্ভাব দেখিতে পাওয়। যায় ; তাহাতে কেমন একটু বাঙ্গালি বাঙ্গালি বোধ হয়। ভাগবত এই বাঙ্গালি গন্ধী পুরাণেরও পরে ? ভবিয়েরও পরে ? তবে বড় আধুনিক। এমনও হইতে পারে যে, ভবিষ্যের বা ব্রহ্ম বৈবর্ধ্যের যে শ্লোকগুলি দেখিয়া আমরা অত্যন্ত আধুনিক বলিয়া থাকি, সেই গুলি পরে বসান। হউক বা না হউক, ভাগবত পুরাণ বড় আধুনিক নহে ৷ ইয়ুরোপীয় কোন কোন পণ্ডিত বলেন যে, ভাগবত, পুরাণ প্রীষ্টাব্দের ত্রয়োদশ শতাব্দীর লিখিত ও বোপদেব গোস্বামী ইহার প্রণেতা। ইহার বয়ক্রম যে এত অল্প ও মুসলমানের রাজ্যাধিকারের পর ইহা লিখিত ছইয়াছিল, তাহা আমাদের বিশ্বাস হয় না। ভাগবতের প্রগাঢ় অথচ কৃট রচনাভঙ্গি দেখিলে, অফ্যান্থ পুরাণ যে সময় মধ্যে লিখিত, সে সময়ের লিখিত বলিয়া বোধ হয় না, সকলের পরের লেখাই বোধ হয়। ভাগবতে অনার্য্য জাতি মধ্যে হুন (Huns) জাতির উল্লেখ আছে। স্থতরাং ইহা এয়োদশ শতাব্দীর লিখিত না হইয়া আরো প্রায় ছুই তিন শতাব্দী পূর্বের বলিয়া বোধ হয়।

পাঠক বিরক্ত হইয়া প্রশ্ন করিতে পারেন, মনে করুন, ভাগবত না হয় দশম শতাব্দীর রচনাই হইল; তাহাতে ভাষার কি হইয়াছে? গোপনে চিন্তা না করিয়া মহাশয়ের সমক্ষে কাগজে কলমে চিন্তা করিতেছি—অত কুদ্ধ হইবেন না। আর শ্রীমন্তাগবত বিষয়ে ভাবিতেছিলাম, স্কুরাং ক্ষমা প্রার্থনাও করিতে পারি না। ভাগবতের সূত্র এই বঙ্গ ভূমিতেও ওত প্রোতভাবে রহিয়াছে। ভাষায়ও সেইরূপ। জয়দেবের "ললিত লবঙ্গলতা পরিশীলন কোমল মলয় সমীরে" সেই ভাগবতেরই মধুর গন্ধ বহন করিতেছে; বিভাপতি, "রসধাম" চণ্ডীদাস "রসশেখর", কোন্ রসে? এই ভাগবতের রসে। চৈতন্যদেব যে প্রেমে মাতিয়াছিলেন, ভাগবতই তাহার নিদান। চৈতন্য দেবের বিষয় বিশেষ সমালোচন করিবার ইচ্ছা আছে। এক্ষণে জয়দেব, বিভাপতি, চণ্ডীদাস প্রভৃতি চৈতন্যের পূর্ব্বগামী ভাবুকদিগের রচনায় ভাষার কিরূপ পরিবর্ত্তন হইয়াছে, তাহাই দেখা

যাউক। প্রথমতঃ জ্বাদেবের সহিত বাঙ্গালা ভাষার কি সম্বন্ধ আছে! অতি আশ্চর্য্য সম্বন্ধ আছে। জ্বাদেবের ভাষা সংস্কৃত ও বাঙ্গালার মধ্য-বর্ত্তিনী ভাষা। তবে কি আমরা বলি যে সংস্কৃত হইতে বাঙ্গালা হইয়াছে। না, তাহা বলি না। সংস্কৃত ভাষা বাঙ্গালার জননী, মাতামহী বা পিতামহী নহে! তবে জ্বাদেবের সংস্কৃত এ হ্রের মধ্যবর্ত্তী কি রূপ! সজীব প্রাণী হইতে উদ্ভিদ তরুলতাদির জন্ম নয় নাই অথবা উদ্ভিদ হইতে জন্তু স্বষ্ট হয় নাই; কিন্তু পুরুত্ত্ব বা প্রবাল এক জাতি, ও জীবজাতির মধ্যবর্ত্তী। জ্বাদেবের ভাষাও সেই রূপ। সে ভাষা বিশুদ্ধ সংস্কৃত; অথচ "চলস্বি ক্র্প্রং" বলিলে নায়িকাকে আধ্যোমটা টানা, পেড়ে শাড়ী পরিহিতা বলিয়াই বোধ হয়। যেন বাঙ্গালির মেয়ে বাঙ্গালা কথাই কহিল। কোন গ্রন্থাক্তা নায়িকা সংস্কৃতে সন্তামণ করিতেছে, এমন বোধ হয় না। তাহাতেই বলিতেছিলাম, জ্বাদেবের ভাষা বাঙ্গালা ও সংস্কৃতের মধ্যবর্ত্তিনী। যদিও এ প্রবন্ধে বাঙ্গালা সাহিত্য সম্বন্ধে বিশেষ কিছু বলিতে আমাদের ইচ্ছা নাই, তথাপি জ্বাদেব, বিভাপতিকে প্রণাম করিবার জন্ম একটু দাড়াইতে হইতেছে।

শ্রীকৃষ্ণ, প্রেমী; রামচন্দ্র, ক্ষজ্রিয় ধর্মা রাজা; শাক্যসিংহ, শুদ্ধ বৃদ্ধ; ঈশা, নিঃস্বার্থ পরোপকারী মানব; গৌরাঙ্গ, ভগবান ভক্ত; মহম্মদ— তাঁহার পরগন্ধর; কোমৎ—মহাজ্ঞানী। ইহাঁরা মন্থুয় হৃদয়ের উপর আধিপত্য স্থাপন করিয়াছেন। অপেক্ষাকৃত বীর ধর্মা, ক্ষজ্রিয়ধর্মা পশ্চিম দেশীয়েরা শ্রীরামচন্দ্রের চরিত্র বৃঝিতে পারিল; তাঁহাকে চিনিতে পারিল; সাদরে এইণ করিল। কোমল স্বভাব বাঙ্গালি কোমল প্রেমে মজিল; আবার গৌরাঙ্গ আসিয়া যখন ভক্তি বাতাসে সেই প্রেম নদীতে নদীর কিনারায় নদীয়ায় চেউ উঠাইলেন, তখন তাহারা তাঁহার সঙ্গে সঙ্গে সেই তরঙ্গে নাচিতে নচিতে চলিল। গৌরাঙ্গের পূর্কেই এই প্রেমের ছড়াছড়ি হইয়াছিল। যে প্রেমাবতারকে ঈশ্বর বলিয়াছে, সে প্রেম হইতে ব্যভিচার সম্ভব, একথা কখনই মনে করিতে পারে না। প্রেম স্বর্গীয় পদার্থ, তা কি কখন কলুষিত হয় ? রামোপাসক কি সীতা নির্কাসনে পাপ মনে করিতে পারে ? ক্ষজ্রিয়ের কুলধর্ম পালনে পাপ কখনই হইতে পারে না। প্রকৃত গৌরাঙ্গোপাসক বৈষ্ণবকে যদি বলা যায়, "কেবল ভক্তিতে কোন ফল হইতে পারে না; জ্ঞান দ্বারা ভক্তির সংযম করা উচিত; ভক্তির

আধিক্যে বাতুলতা জন্মিতে পারে; ঈশ্বরদত্ত এই মহৎ জ্ঞান ইচ্ছাপূর্বক হারান কখনই উচিত নহে, তুমি ভক্তি একটু সংযত কর।" এ কথা কি বৈষ্ণব বৃঝিতে পারিবে ? সে বলিবে, "আপনি তাই বলুন, আমি যেন ভক্তির আধিক্যে বাতুলই হই; আমি যেন সেই 'দশা প্রাপ্ত' হইয়া চিরকাল যাপন করি! আহা! তাহইলে ত প্রভুর কৃপা হইয়াছে।"

জয়দেব, বিস্থাপতি প্রভৃতি সেই রূপ, প্রেম যে কখন কল্মিত হইতে পারে, কল্মিত প্রেম রূপ যে কোন পদার্থ আছে, তাহা অমুভবও করিতে পারেন নাই। প্রেম হইলেই হইল, সে প্রেম যখনই পাইয়াছেন, আফ্রাদে উন্মন্ত হইয়া, তারি লোফাল্ফি, তারি ছড়াছড়ি, তারি ঢলা ঢলি করিয়াছেন। যে আপনা ভুলে পরের জন্ম ব্যস্ত, তাঁহারা তাঁহারি জন্ম ব্যস্ত ছিলেন। বৃন্দাবন বিলাসিনী রাধা যখন ঘোরতিমিরা রজনীতে, চাতকিনী যেমন ধায় বারি পানে, সেই রূপ, সেই তিমির পুঞ্জ কৃষ্ণ বনে, একাকিনী,—লম্বিতাবেণী, চুম্বিতাধরণী একাকিনী শ্রাম গুণমণির জন্য ভ্রমণ করিতেন, তখন তাঁহারা সেই একগতা প্রাণার পশ্চাতে২ ধাবমান হইতেন। তাঁহারা পবিত্র হৃদয়ে রাধা শ্রামের মিলন দেখিতে পারিতেন। জয়দেব, বিন্তাপতি প্রভৃতি এই প্রেম পথের পথিক। পদকল্পতক্ষ গ্রন্থের প্রথম ভাগ এই প্রেমের পাথার, এই গ্রন্থে প্রম পরিচ্ছেদের কৃত্রাপি বিচ্ছেদ নাই। নায়কের বিচ্ছেদকে প্রেমবিচ্ছেদ বলি না। বরং বিচ্ছেদে কত প্রেম দেখুন।

পেখুমুকলাবতী প্রিয় সধী মাঝে।
আছইতে আছলা কাঞ্চন প্তলা।
ভূবনে অমুপম রূপ গুণে কুশলা॥
এবে ভেল বিপরীত ঝামর দেহা।
দিবসে মলিন জমু চাঁদ কি রেহা॥
বাম করে কপোল লুলিত কেশ ভার।
কর নথে লিগু মহী আঁথি জল ধার॥
বিভাগতি ভণ——

নব প্রেমে বিচ্ছেদের ছায়া পড়িয়াছে; ছায়ার এই চিত্র কি মনোহর ভাবেই দেশ যাইতেছে! আমরা বিত্যাপতির এই পদটি তুলিয়াই অগত্যা ক্ষাস্ত রহিলাম। ইহাঁদের স্থুন্দর পদাবলীর বিশেষ সমালোচনের ইচ্ছা রহিল।

প্রধান কয়টী বিপ্লবে ভাষার কত দূর পরিবর্ত্তন হইয়াছে, আমরা তাহাই দেখাইতে চেপ্তা করিতেছি। ভাগবতে ভাষার অনেক রূপান্তর করিয়াছে। ইহার প্রেমভাগে ভাষার কত দূর স্থন্দরতা, কোমলতা, সরসতা, লালিত্য সম্পাদন করিয়াছে, ভাষাকে কত দূর সংস্কৃতাপসারিণী করিয়াছে, সকলে বিবেচনা করুন। ইহার প্রগাঢ় রচনা প্রণালীতে বঙ্গভাষাকে কতক সংস্কৃতাভিসারিণী করিয়াছিল। তাহাই এখন বক্তব্য।

( ক্রমশঃ প্রকাশ্য।)



## দ্বিতীয় পরিচ্ছেদ

কলেই স্বীকার করেন, সভ্যতাবৃদ্ধিসহকারে জ্ঞান বৃদ্ধি হইতেছে। পরিচ্ছেদে এক প্রকার প্রদর্শিত হইয়াছে যে, সভ্যতার ভারতম্যানুসারে নীতিরও তারতম্য লক্ষিত হয়। এরূপ হইবার কারণ কি, সভাতার প্রকৃতি বিবেচনা করিলেই সহক্ষে বুঝা যায়। মনুষ্য যত পশুভাব পরিত্যাগ করিতেছে, যত প্রকৃতির নিয়ম অবগত হইয়া বাহ্য জগতের উপর কর্ত্তব সংস্থাপন করিতেছে, যত নিজের প্রবৃত্তি দমন করিয়া সমাজের মঙ্গল সাধন করিতে শিখিতেছে, ততই ক্রমে ক্রমে সভ্য "সভাতার ইভিহাস" নামক গ্রন্থে বাকল সাহেবও ইহা স্পষ্টাক্ষরে লিখিয়াছেন। তিনি মানসিক উন্নতিকেই সভাতার প্রধান লক্ষণ বলিয়া গণ্য করেন। তাঁহার মতে "এই উন্নতি ছাই প্রকার, নৈতিক ও বৌদ্ধিক; প্রথমটী সাক্ষাৎ সম্বন্ধে কর্ত্তব্য বিষয়ে, দ্বিতীয়টী জ্ঞান বিষয়ে।"(১) তিনি আরও বলেন, "যদি, এক পক্ষে, কোন জ্বাতির ক্ষমতা বৃদ্ধি সহকারে পাপ বৃদ্ধি হইতে থাকে, অথবা, অপর পক্ষে, যদি ধর্ম্মান্নতির সঙ্গে সঙ্গে অজ্ঞানতা বাদিতে থাকে, নিঃসন্দেহ সে জ্বাতি উন্নত হইতেছে না। এই তুই প্রকার গতি, নৈতিক ও বৌদ্ধিক, সভ্যতা রূপ ভাবের অঙ্গ স্বরূপ, এবং মানসিক উন্ধতির সম্পূর্ণ মর্ম্ম নির্দ্দেশক।" (২)

কিন্তু বাক্ল্ যদিও নৈতিক উন্নতিকে সভ্যতার অঙ্গ স্বরূপ বিবেচনা করেন, তাঁহার মতে মন্তুর্যার নীতি কিঞ্মাত্রও উন্নত হয় নাই; উহা চিরকালই স্থিরভাবাপন্ন আছে; পূর্ববিকালেও যেমন ছিল, এখনও তেমনই

<sup>(3)</sup> Buckle's History of Civilization. Vol. I. p. 174.

<sup>(2)</sup> Buckle's History of Civilization. Vol. I. p. 174-75.

আছে। লোকে পূর্ব্বাপেক্ষা সুনীতিসম্পন্ন হইয়াছে কি না, বাক্ল্ বোধ করেন, ইহা নির্ণয় করিবার একটী মাত্র উপায় আছে। দেখ, নীতি বিষয়ে কোন নূতন তত্ত্ব আবিষ্কৃত হইয়াছে কি না। লোকের কার্য্য বিশ্বাসের অমুগত; যদি অভিনব নৈতিক তত্ত্বের আবিষ্কার দ্বারা সেই বিশ্বাস পরিবর্তিত না হইয়া থাকে, তবে নীতিসম্বন্ধে কোন পরিবর্ত্তন ঘটিবার সম্ভাবনা নাই। এই যুক্তি অবলম্বন করিয়া বাক্ল্ সিদ্ধান্ত করিয়াছেন, নীতির উন্নতি নাই। তিনি বলেন, "আমাদিগের নৈতিক আচরণ সম্বন্ধে, সভ্যতম ইউরোপীয়দিগের জ্ঞাত এমন একটী নিয়ম নাই, যাহা প্রাচীনেরা জ্বানিতেন না।" (৩) "পরের ভাল করিবে; পরের উপকারার্থে আপনার বাসনা বিসৰ্জ্জন করিবে; প্রতিবেশীগণকে আত্মবৎ ভাল বাসিবে; শক্রদিগকে ক্ষমা করিবে; ইন্দ্রিয়গণকে দমন করিবে; পিতা মাতাকে ভক্তি করিবে ; উচ্চ পদস্থ ব্যক্তিদিগকে মাস্থ্য করিবে ; এই গুলি এবং আরো গোটা কতক নীতি শাস্ত্রের সার কথা। কিন্তু এগুলি কত সহস্রে বৎসর পরিজ্ঞাত রহিয়াছে, এবং কি উপদেশ, কি বক্তৃতা, কি গ্রন্থ দ্বারা কোন নীতিবেত্তা ও ধর্মোপদেষ্টা একটী বিন্দু বিসর্গও বৃদ্ধি করিতে পারেন নাই।" (৪) "যে বলে পূর্বাজ্ঞাত কোন নীতিত্ব মানবজাতি খ্রীষ্ট ধর্মের নিকটে প্রাপ্ত হইয়াছে, সে হয় ত মহামূর্য, অথবা জ্ঞানপূর্ববক বঞ্চনাকারী।" ( ৫ )

আমাদিগের ক্ষুদ্র বৃদ্ধিতে যত দূর আইসে, তাহাতে বােধ হয়, বাক্ল্
সাহেব মহাত্রমে পতিত হইয়াছেন। প্রথমতঃ আমরা স্বীকার করি না যে, যদি
নীতি বিষয়ক কোন নূতন তত্ত্ব আবিষ্কৃত না হইয়া থাকে, তাহা হইলে
নৈতিক উন্নতি হয় নাই। কোন অসামান্ত প্রতিভাসম্পন্ন ব্যক্তি অতি
দূরবর্ত্তী ভবিশ্বৎকাল যােগ্য নীতিতত্ত্ব আবিষ্কার করিতে পারেন। কিন্তু
তাঁহার সমকালবর্তী লােকদিগের অযােগাতা নিবন্ধন এই তত্ত্ব সমুদ্রতলস্থিত রত্নের স্থায় অব্যবহৃতাবস্থায় পড়িয়া থাকিতে পারে। তাহা
পুনক্ষন্ত বা জন সমাজে পরিগৃহীত হইতে অনেক সময় অতিবাহিত হইবার
সম্ভাবনা; এবং পরিগৃহীত হইলেও তন্ধারা লােকের কার্য্য নিয়মিত হইতে
বন্থকাল গত হইবে। কর্ত্ব্য জানিলেও অভ্যাসের বিপরীত কার্য্য করা

<sup>(</sup> o ) Ibid p. 181.

<sup>(8)</sup> Buckle's History of Civilization. Vol. I. p. 180.

<sup>(¢)</sup> Note to page 180 Vol. I. B. H. C.

সহজ্ব ব্যাপার নহে। অনেকে বলিয়া থাকেন, "আমাদিগের উপদেশাসুসারে চল, আমাদিগের আচরণের অমুকরণ করিও না।" তাঁহারা জ্বানেন, তাঁহারা অক্যায় করিতেছেন, কিন্তু প্রবৃত্তি দমন করিতে পারেন না। এইরূপ বিবেক ও বাসনার সমর কত লোকের অস্তঃকরণে চলিতেছে। ঐতিধর্ম প্রায় সহস্র বর্ষ ইউরোপ খণ্ডে প্রচলিত আছে; কিন্তু সেখানকার কত অংশ লোকে তাহার সারনীতিত্ত গুলি জানে, এবং যাহারা জানে তন্মধ্যে কত ভাগ লোকে তদমুরূপ কার্য্য করে। ঈশার শিক্ষার যথার্থ মর্ম্ম বুঝিয়া সম্যক্ প্রকারে তদমুসারে চলিলে ইউরোপীয়দিগের নৃতন দেবতুল্য ভাব হইত। তাহা হইলে আর তাঁহারা পরের স্বাধীনতা হরণ করিতে চেষ্টা পাইতেন না. অর্থ এবং ইন্দ্রিয়ের দাস থাকিতেন না। তাহা হইলে আর ভূমগুলের সভ্যতম বিভাগে সমরানল প্রজ্জলিত হইত না, নরশোণিত পাত হইত না, দেশ লুষ্ঠিত ও ভন্মীভূত হইত না ৷ যখন খ্রীষ্টধর্ম বহুকাল পরিগৃহীত হইয়াও নিতান্ত অসম্পূর্ণরূপে জ্ঞান ব্যাপ্ত ইউরোপ মগুলের কার্য্য নিয়মিত করিতে পারিতেছে, তখন স্বীকার করিতে হইবে যে, কোন নীতিতত্ব প্রকাশিত হইয়া কার্য্যকারী হইতে অনেক সময় লাগে। স্বভরাং যে সময়ে কোন অভিনব নৈতিকত্ত্ব উদ্ভাবিত হইতেছে না, সে সময়ে পূৰ্ব্বাবিষ্কৃত ত্ত্ব জ্বনিত নৈতিক-উন্নতি বহুল পরিমাণে আত্রে আত্রে হইতে পারে।

দিতীয়তঃ, ইহাও বিবেচনা করা উচিত যে, নীতিশাস্ত্র সর্ব্বশাস্ত্রাপেক্ষা জ্ঞালি: স্তরাং অক্য শাস্ত্রে যে কাল মধ্যে যে পরিমাণে নৃতন তব্ব আবিষ্কৃত হইবার সম্ভাবনা, নীতি শাস্ত্রে সে কাল মধ্যে সে পরিমাণে নৃতন তব্ব প্রকাশিত না হইবারই কথা। অগোস্ত কোম্ত দেখাইয়াছেন, যে বিজ্ঞানের বিষয় যত সরল, তাহার তত শীঘ্র উন্নতি হইয়া থাকে। নীতিবিজ্ঞান, মন্ত্র্যু সমাজ ও মানব প্রকৃতির সম্বন্ধ নিরূপণ করিতে গিয়া জ্ঞাটিলতম ব্যাপারে হস্তক্ষেপ করিয়াছে; কি প্রকারে ব্রায় উন্নত হইবে ? কি রূপ কার্য্যু মন্ত্রের মঙ্গলকর, কি রূপ কার্য্যু মন্ত্র্যুর মঙ্গলকর, কি রূপ কার্য্যু অমঙ্গলকর, বহুকাল পর্য্যুবেক্ষণ ব্যতিরেকে নির্ণীত হইবার নহে। অগোস্থ কোম্ত বিজ্ঞান শাখা নিচয়কে জ্ঞাটিলতার তার অ্যান্ত্রসারে প্রেণীবন্ধ করিতে প্রবৃত্ত হইয়া সরলতম গণিতকে সর্ব্বর্গমে স্থান দিয়াছেন, তৎপতে অপেক্ষাকৃত জ্ঞাটিলতর জ্যোতিয়কে, তদমস্তর জ্ঞাটিলতা বৃদ্ধির ক্রেমাবলম্বন পূর্ব্বক পদার্থ বিপ্তা, রসায়ন তত্ব, জ্ঞীবনতত্ব ও সমাজত্বকে যথাক্রমে রাখিয়া সর্বশেষে জ্ঞাটিলতাঞ্রেষ্ঠ নীতি শাস্ত্রকে

সংস্থাপন করিয়াছেন। স্তরাং যাঁহারা নীতিশাস্ত্রকে পদার্থবিদ্যা বা রসায়নতিশের স্থায় উন্নতিশীল না দেখিয়া তাহার একবারে উন্নতি নাই, স্থির করিয়া বসেন, তাঁহাদিগের নিতান্ত ভ্রম। জ্যোতিষের অনুন্নতি সন্দর্শনে প্রাচীনপণ্ডিতকুলচ্ড় সক্রেটিস্ও এক সময়ে ভাবিয়াছিলেন যে, গগনচর জ্যোতিষ্ক মগুলের বিষয়ে মানবজ্ঞাতি কখনও কিছু স্থির সিদ্ধান্ত করিতে পারিবে না। কিন্তু মনুয়োর জ্ঞানোন্নতিদ্বারা এক্ষণে সেই সিদ্ধান্ত ভ্রান্তিমূলক বলিয়া প্রতীত হইতেছে।

তৃতীয়তঃ, নীতিবিষয়কজ্ঞানসম্বন্ধে যে মানবজাতি চিরকাল স্থিরভাবাপন্ন রহিয়াছে, এ কথা অপ্রামাণ্য। যদি ইহা সত্য হইত, তাহা হইলে সর্বত্র সর্বাদা সকলের স্থায়াস্থায় বোধ একরূপই হইত। কিন্তু যাঁহারা ইতিহাসপাঠ ও দেশভ্রমণ করিয়াছেন, তাঁহারা বিলক্ষণ জানেন যে, দেশভেদে ও কালভেদে কর্ত্তব্যাকর্ত্তবাজ্ঞানের কত বিভিন্নতা লক্ষিত হয়। এক সময়ে বা এক প্রাদেশে যাহা সনাতন ধর্ম বলিয়া পরিগৃহীত হইতেছে, অন্য সময়ে বা অপর প্রদেশে তাহা নিতান্ত জ্বত্য ও নিন্দনীয় কর্ম বলিয়া গণা হইতেছে। স্পার্টাবাসি-দিগের মধ্যে চৌর্যার্ত্তি এবং আমাদিগের দেশে সহমরণ প্রশংসনীয় ছিল ; কিন্তু এক্ষণে কে এবম্বিধ ব্যাপারের অন্তুমোদন করে १ যদি পুরাবৃত্ত উদঘাটন করিতে না চাও, বর্ত্তমান কালের অসভ্য জাতিগণের প্রতি দৃষ্টি কর; জানিতে পারিবে, তাহারা নীতিতব্যস্থন্ধে সভ্যজাতিগণাপেক্ষা কত অনভিজ্ঞ। স্থাসিদ্ধ বিজ্ঞানবিদ হার্বাট স্পেন্সার লিখিয়াছেন, "অষ্ট্রেলীয় ভাষায় স্থায়পরতা, পাপ, দোষ, বুঝায়, এমন কোন শব্দ নাই। অধিকাংশ নিকৃষ্ট জাতিদিগের মধ্যে পরোপকারিতা ও ক্ষমাশীলতাসূচক কার্য্যের অর্থ বোধ হয় না, অর্থাৎ, সমাজ্ব সম্পর্কে মমুষ্য কার্য্যের জটিলতর সম্বন্ধ সকল বোধগম্য হয় না।" (৬) গ্যাল্বেখ্ সাহেব আমেরিকার আদিম নিবাসীদিগের মধ্যে অনেক কাল বাস করিয়া তাহাদিগের নীতি বিষয়ে এই বলিয়াছেন যে. "তাহার। অধিকাংশ পাপ কর্মকে পুণ্য জ্ঞান করে। চুরি, ঘর জ্ঞালানি, বলাৎকার এবং হত্যা, তাহাদিগের মধ্যে খ্যাত্যাপন্ন হইবার উপায় বলিয়া গণ্য হয়, এবং অল্প বয়স্ক আনেরিক বাল্যকাল হইতে হত্যাকে ধর্মশ্রেষ্ট জ্ঞান করিতে শিক্ষিত হয়।" (৭) পলিনেসীয় পর্য্যালোচনায় উক্ত

<sup>(</sup>b) Herbert Spencer's Principles of Psychology Vol. I. p. 369.

<sup>(9)</sup> Ethnological Journal 1869, p. 304.

হইয়াছে. "সন্তানগণের মধ্যে তিনভাগের হুইভাগ পিতামাতায় ইচ্ছাপূর্ব্বক মারিয়া ফেলে।" (৮) বাটন সাহেব কহিয়াছেন, "পূর্ব্ব আফ্রিকায় বিবেক নাই, এবং আত্মগ্লানি বলিতে মারাত্মক ছন্ধর্ম করিবার সুযোগ হারানজ্ঞ হুঃখ বুঝায়। ডাকাতি, সন্ত্রাস্ত ব্যক্তির লক্ষণ ; হত্যা— যত নিষ্ঠুর ও নিশীথকাল কালীন, তত ভাল—শ্রের চিহ্ন।"(৯) মধ্য আফ্রিকা পর্য্যটক পিথারিক সাহেব বলেন, "আমি রাক্ষসনাম-গর্বিত নিমনামদিগের নিকটে শুনিয়াছি যে, তাহাদিগের মধ্যে যাহারা বৃদ্ধ বা মৃত্যু সমীপবর্ত্তী হয়, তাহারা বিনষ্ট এবং ভক্ষিত হইয়া থাকে"। (১০) পাল্বিডুসেলু আফ্রিকাস্থ নরমাংসাশী ফান এবং ওশিবা জাতির বর্ণনায় লিথিয়াছেন, তাহার। মমুযাভোজী বলিয়া অহঙ্কার করে। (১১) ফিজ্রি দ্বীপপুঞ্ববাসীরা ভয়ঙ্কর রাক্ষস। (১২) অসভ্যক্ষাতিদিগের মধ্যে সর্ব্বাপেক্ষা উন্নত নবজ্বিলণ্ড-নিবাসিরা অল্পদিন মনুষ্যভক্ষণ পরিত্যাগ করিয়াছে। (১৩) ভাষা এবং চিত্তের দরিন্দ্রতা নিবন্ধন ধর্ম্মের উন্নত ভাব সকল ভ্যানডিমেন দ্বীপবাসিদিগের বোধগম্য করান যায় না, বলিয়া টাসমেনিয়ার ইংরাজ বিশপ নিম্পন তাহা-দিগের ধর্ম পরিবর্শ্তন চেপ্তায় বিরত হইয়াছেন। ভন রকাস বলেন যে. নবকালিডনিয়া নিবাসিরা নিল জ্জ, পশুবং বৃদ্ধিবিশিষ্ট, নীতিবোধবিবর্জ্জিড, অবিশ্বাসী, মিথ্যাবাদী, নরমাংসাশী। (১৪) মরিজ উয়াগ্রর নামক বিখ্যাত পর্য্যটক লিখিয়াছেন যে, দক্ষিণ আমেরিকার কাহিবিরা মানবাহারী; এমন কি, নিজের সন্থান পর্য্যন্ত ভক্ষণ করিয়া থাকে। (১৫) ব্রেজিলের অরণ্যস্থ আদিমবাসিদিগের সম্বন্ধে ডাব্রুর রবার্ট আভিলালিমন্ট কহেন, তাহারা উলঙ্গ,

<sup>(</sup>b) Polynesian Researches Vol. I. p. 334.

<sup>(3)</sup> Burton's First Footsteps in East Africa p. 176.

<sup>(50)</sup> Egypt, the Soudan and Central Africa by Johon Petherick.

<sup>(55)</sup> Explorations and Adventures in Equatorial Africa by Paul B. Duchaillu.

<sup>(32)</sup> Chamber's Encyclopedia Vol. II. p. 564.

<sup>(&</sup>gt;>) Ibid Vol. IV. p. 332.

<sup>(18)</sup> Man in the Past, Present and Future by L. Buchner p. 315.

<sup>(54)</sup> Ibid p. 321.

ব্রীড়াহীন, মমুয়ভক্ষক, নীতিভাবশৃষ্ঠ; যে জ্বন তাহাদিগের বন্ধু সেই ভাল, যে মিত্র নয়, সে মন্দ। (১৬) আমেরিকার দক্ষিণাংশস্থিত টিরাডেল্ ফিউগো দ্বীপবাসিদিগের বিষয়ে আমাদিগের বর্ত্তমান ভারতবর্ষীয় স্টেট্ সেক্রেটারী. ডিউক অব্ আর্গিল "আদিমমন্থয়" নামক গ্রন্থে (১৭) লিখিয়াছেন যে, তাহারা, বোধ হয়, সকল জাতি অপেক্ষা নিকৃষ্ট। তাহারা বিবস্ত্র ও নরমাংসাহারী; বৃদ্ধা স্ত্রীলোকগুলিকে কুকুরাদির স্থায় মারিয়া ভক্ষণ করে। ডারউইন্ বলেন, "যখন আমরা ঈদৃশ মন্থ্যুগণকে দেখি, তখন তাহারা যে আমাদিগের সদৃশজীব এবং এই ভূমগুলনিবাসী, এরূপ জ্ঞান করিতে কষ্ট হয়।" (১৮)

চতুর্থতঃ, প্রাচীনদিগের অজ্ঞাত একটা নৈতিক নিয়মও যে বর্ত্তমানকালের সভ্যতম ইউরোপীয়েরা জ্বানেন না, ইহা আমরা স্বীকার করি না। "কাহাকেও দাস করিয়া রাখিবে না," এই নীতিতস্থটী এক্ষণে ইউরোপ খণ্ডে জ্ঞানী-মাত্রেরই নিকটে সমাদৃত হইতেছে ! যদি "প্রাচীন" বলিতে ঐতিহাসিক, গ্রীক, রোমক, যিহুদী, হিন্দু, মৈসর প্রভৃতি প্রাচীন সভ্যন্ধাতিগণই বুঝায়, তাহা হইলেও দেখান যায় যে, উন্নতির সর্ব্বোচ্চ শিখরে উঠিয়াও তাঁহারা এতহটী অবগত হইতে পারেন নাই। রাজনীতিগ্রন্থে আরিষ্টট্ল্ দাসদিগকে সমাজের অঙ্গস্থরূপ বিবেচনা করিয়াছেন। (১৯) রোমের ব্যবস্থাকারেরা দাসত্ব সংক্রান্ত কতকথা বিধিবদ্ধ করিয়াছেন, এবং রোম ও গ্রীদে কৃষি প্রভৃতি পরিশ্রমের কার্য্য দাসদিগের দ্বারাই নির্ব্বাহিত হইত। মূসার ব্যবস্থা এবং বাইবলের অক্সান্ম স্থল হইতে জানিতে পারা যায় যে, যিহুদিদিগের মধ্যে দাসত্ব প্রচলিত ছিল। মানবধর্ম শাস্ত্রে মন্ত্র বলেন, দাসত্তই শৃদ্রোচিত কর্ম ; এবং হিরোডোটসু মিসর দেশে দাসের উল্লেখ করিয়াছেন। পুরাতন কোন সভ্য জাতির এমন কোন গ্রন্থ পাওয়া যায় না, যাহাতে দাসৰ স্থায়-বিরুদ্ধ অধর্ম কর্ম বলিয়া বর্ণিত হইয়াছে, বরং তদিপরীত প্রমাণই ভূরি ভূরি লক্ষিত হয়।

<sup>(&</sup>gt;b) Journey through North Brazil 1859 by Dr. Robert Ave Lallemont.

<sup>(39)</sup> Primeval Man by the Duke of Argyll p. 167.

<sup>(3</sup>b) Darwin's Voyage of the Beagle.

<sup>(53)</sup> See Aristotle's Politics.

ইহা আশ্চর্য্যের বিষয় বলিয়া বোধ হইতে পারে বটে যে, যে গ্রীক্জাতি স্বাধীনতাপ্রিয়তা গুণে অসংখ্য শত্রুদলন পূর্বক জয়পতাকা উড্ডীন করিয়া মানবমণ্ডলীর দৃষ্টান্তস্বরূপ হইয়া রহিয়াছে, যে জ্বাতির পুরাবৃত্ত পাঠ করিতে করিতে স্বতন্ত্রতা ও শৌর্যারসে অভিষিক্ত হইয়া চিত্তবৃত্তি সকল উন্নত ও নব-ফ্ৰুৰ্ত্তি সম্পন্ন হয়, সে জ্বাতিও দাসত্ব কলঙ্কে দূষিত ছিল এবং সে কলন্ধকে কলঙ্ক বলিয়া বোধ করিতে কখনও সক্ষম হয় নাই। কিন্তু যাঁহারা জানেন যে, স্বশ্রেণী বা স্বন্ধাতির সহিত সম্বন্ধ বুঝিতে যে সময় লাগে, সমগ্র মানবজাতির সহিত সম্বন্ধ বুঝিতে তদপেক্ষা কত অধিক সময় আবশ্যক, তাঁহারা অনায়াসেই উপলব্ধি করিতে পারিবেন, স্বশ্রেণী বা স্বজাতির প্রতি কর্ত্তব্যজ্ঞানস্বব্বেও সমুদায় মন্ত্র্যসম্পর্কীয় কর্ত্তব্যবোধ উদিত না হইবার কারণ কি ? বিসদৃশ প্রতীয়মান পদার্থ নিচয়ের সাদৃশ্য নির্ণয় দ্বারাই তাহাদিগকে এক নিয়মের অধীন বলিয়া জানা যায়। জ্ঞানবৃদ্ধিসহকারে ভিন্ন ভিন্ন জাতির বাহ্য বৈলক্ষণ্য সমুদায়ের অভ্যন্তরে মূল-প্রকৃতিস্থ সমতা যত লক্ষিত হইতেছে, দিন দিন খত প্রতিপন্ন হইতেছে যে, স্বজাতির স্থায় সমস্ত নরজাতির সুখহুংখের সন্তি প্রত্যেক ব্যক্তির সুথ হঃখ সম্বন্ধ রহিয়াছে, ভতই সাধারণনৈতিক তব্বের বিকাশ হইতেছে :

পঞ্চনতঃ, যদি "প্রাচীনেরা" বলিতে অতি পূর্বকালীয় অনৈতিহাসিক সময়ের লোক বৃঝায়, তাহা হইলে প্রমাণ করা যায় যে, তাঁহারা নীতিজ্ঞান সম্বন্ধে বর্ত্তমানকালীয় সভ্যজাতিগণাপেক্ষা অনেক দূর অনভিজ্ঞ ছিলেন। সকলেই স্বীকার করিবেন যে, বিবাহই সমাজের পত্তনভূমি। বিবাহ হইতেই পরিবার—পতি পত্নী, পুত্র কন্তা, পিতা মাতা, ভ্রাতাম্বসা, জ্বামাতা, বধু, মধুরতাময় পবিত্র ভাব ধারণ করিয়াছে। বিবাহ হইতেই দম্পতি প্রেম, মাতৃত্বেহ, পিতৃভক্তি, ভ্রাতৃপ্রণয় প্রভৃতি স্বর্গীয় সামগ্রী স্বষ্ট হইয়াছে। কিন্তু স্বতি পূর্বকালে বিবাহ ছিল না, সকলেই পশুবং যদৃচ্ছা বিহার করিত। ইহার প্রমাণ নিয়ে দেওয়া যাইতেছে।

আমরা পূর্ব্ব পরিচ্ছেদে দেখাইয়াছি, মহাভারত পাঠে জ্ঞানা যায়, ৃথ্বিকালে স্ত্রীলোকেরা অরুদ্ধ, স্বাধীন ও সচ্ছুন্দবিহারিণী ছিল।" ভারতবর্ধে ইহার অনেক ৮িহ্ন অন্তাপি বর্ত্তমান আছে। মালাবারের নায়র-দিগের মধ্যে মহিলাগণ স্ববর্ণে বিহার করিয়া থাকেন। কে কাহার পুত্র, কেহই বলিতে পারে না; স্থুতরাং ভাগিনেয় মাতুলের বিষয়াধিকারী। অযোধ্যায় তিহুরদিগের মধ্যে এইরূপ সচ্ছন্দবিহার দৃষ্ট হয়। মহাভারতে আরও লিখিত আছে যে, "উত্তর কুরুদেশে অত্যাপি এই ধর্ম মাস্ত ও প্রচলিত আছে।" (২০) উত্তর কুরু বলিতে প্রাচীন আর্য্যগণ ভারতভূমির উত্তর কোন পুণ্যময় দেশ বৃঝিতেন। বোধ হয়, ইহা আদিম আর্যাদিগের বাসস্থল হইবে। তাহা হইলে এরূপ অমুমান করা অসঙ্গত নয় যে, অতি পুর্বকালের আর্যাদিগুগণ যথেচ্ছবিহারী ছিলেন। প্রাচীন গ্রীকৃও রোমকজ্ঞাতির ইতিহাসদ্বারা এই মতের সম্পূর্ণ পোষকতা হয়। গ্রীকৃ পুরাবৃত্তলেখকগণ পুরাতনশ্রুতি অবলম্বন করিয়া বলেন যে, সিক্রপ্স গ্রীস্ দেশে বিবাহপদ্ধতি প্রচলিত করেন। প্র্টার্ক স্পষ্টাক্ষরে লিখিয়াছেন যে, রোমকদিগের মধ্যে বন্ধুদিগকে গ্রী প্রদান করা রীতি ছিল।

অতি পূর্ব্বকালে স্ত্রীগণ যে সর্ব্বসাধারণের ভোগ্য সামগ্রী ছিল, বর্ণিত আচার ব্যবহারে তাহার কোন কোন নিদর্শন পাওয়া যায়। বিবাহপ্রণালী বদ্ধনূল হইলেও স্বামী সহবাস স্থুখলাভ করিবার পূর্ব্বে কোন কোন দেশে এক দিনের জন্ম মহিলাগণ সাধারণ সম্পত্তি বলিয়া গণ্য হইত। হেরোডোটস্ লিখিয়াছেন যে, ব্যাবিলনীয়াতে কোন স্ত্রীলোক একবার রতিমন্দিরে না থাকিয়া বিবাহ করিবার অনুমতি পাইত না। (২১) ট্রাবো বলেন, আর্মিনিয়াতেও এই নিয়ম ছিল। (২২) ডিলরি সাহেবের মতে কার্থেজে এবং গ্রীসের কোন কোন অংশে এই প্রথা প্রচলিত ছিল। সাইপ্রস দ্বীপে, ইথিওপিয়ায়, লিডিয়ায় ঈদৃশ রীতির চিহ্ন লক্ষিত হয়। (২৩) ডাওডোরস্ সিকুলস্ কহেন, মেজ্বর্কা, মাইনকা, আইভিকা দ্বীপে বিবাহ রাত্রে পাত্রী উপস্থিত অতিথিবর্গের সাধারণ সম্পত্তি বলিয়া গণ্য হইতেন। (২৪)

চানেরা বলে, তাহাদিগের দেশে ফোহির সময়ে বিবাহপ্রথা প্রচলিত হয়। হেরোডোটস্ কহেন যে, মেসাজোটি এবং ইথিওপীয় অশেস্ জাতি বিবাহ কাহাকে বলে, জানিত না। মেসাজেটিদিগের বিষয়ে বিখ্যাত ইতিবৃত্ত ও

<sup>(</sup>२॰) মহাভারত, **আদিপর্ব ১২২ অ**ধ্যায়।

<sup>(</sup>२) Herodotus, Clio, 199.

<sup>(</sup>२२) Strabo. Lib. 2.

<sup>(</sup>२७) Lubbock's Origin of Civilization. p. 100.

<sup>(38)</sup> Ibid p. 101.

**আখিন** 

ভূগোলবিৎ ট্রাবোও এই কথা লিখিয়াছেন, (২৫) মিশরদেশেও উদ্বাহপদ্ধতি প্রারম্ভের জনশ্রুতি ছিল। (২৬)

এপর্য্যস্ত যাহা প্রকটিত হইল, তদ্ধারা প্রমাণ হইতেছে, সভ্যতম জ্বাতিগণও এক সময়ে বিবাহপ্রথাশৃক্ত ছিলেন। কি আর্য্যবংশোদ্ভত হিন্দু, গ্রীকৃ ও রোমকগণ, কি সৈমকুলকেশরী ব্যাবিলনীয় এবং কার্থেজীয় বা ফিনিসীয় জাতি, কি আফ্রিকাশিরোরত্ব মৈসরনিকর, কি তুরাণবংশচুড় চীনজ্বাতি, কেহই অতি পূর্ব্বকালে পরিণয় সূত্রে বদ্ধ হইতেন না। এতদ্যতিরিক্ত অনেক অসভ্য-জাতির মধ্যে গ্রীদ এবং রোমের প্রাত্মভাব সময়ে যে বিবাহপ্রণালী সংস্থাপিত হয় নাই, ইহাও দৃষ্ট হইতেছে। বোর্ণিও দ্বীপের অরণ্যবাসী ও আফ্রিকার মধ্যস্থ ডোকো প্রভৃতি অসভাতম জাতি আদিমাবস্থা অতিক্রম করিয়া অগ্রাপি উদ্বাহবন্ধনে আবদ্ধ হইতে শিখে নাই, পরিবার কাহাকে বলে জ্ঞানে না, পশুবৎ সচ্ছন্দ বিহার করে। (২৭) অপেক্ষাকৃত উন্নত আমেরিকার আপাচীরাও বিবাহ বুঝে না; কিছু দিনের জন্ম স্ত্রীপুরুষে একত্র থাকে, সম্ভানগুলি কিঞ্চিৎ বড হইলেই স্বদেশীয়দিগের দলে মিশিয়া যায় এবং জনক জননীর অপরিচিত হইয়া পডে। (২৮) নারীগণ যে পূর্ব্বকালে স<del>র্ব্ব</del> সাধারণের ভোগ্য বস্তু বলিয়া গণ্য হইত, অসভ্যদিগের কোন২ আচার দৃষ্টে তাহা অনুমিত হইতে পারে। গ্রিণ্লণ্ডের ইতিবৃত্তনামক গ্রন্থে ইঞ্জিডি সাহেব লিখিয়াছেন, এক্সিমোদিগের মধ্যে যে ব্যক্তি অম্লানবদনে বন্ধুদিগকে স্ত্রীদান করিতে পারে, সেই সর্ব্বাপেক্ষা অমায়িকস্বভাব বলিয়া কীর্ত্তিভ হয়। (১৯) এস্কিমো, আদিম আমেরিকগণ, পলিনেসীয়েরা, অষ্ট্রেলিয়াবাসীরা, নিগ্রোনিচয়, আর্বেরা, আবিসিনীয়, কাফ্রি এবং মোগলেরা, যে কেহ তাহাদিগের নিকটে অতিথি হয়, তাহাকে নৈমিত্তিক স্ত্রী দিয়া থাকে : এবং ইহা না করিলে তাহাদিগের বিবেচনায় আতিথ্য ভঙ্গ হয়। (৩০)

<sup>(</sup>२৫) Lubbock's Origin of Civilization.

<sup>(28)</sup> Buchner's Man in the Past, Present and Future p. 326.

<sup>(21)</sup> Buchner's Man in the Past, Present and Future p. 326.

<sup>(34)</sup> Ibid 323.

<sup>(</sup>२३) Egede's History of Greenland p. 142.

<sup>(00)</sup> Lubbock's Origin of Civilization. p. 102.

অতিপূর্ববালে যে লোকে কেবল বিবাহশৃন্ত ছিল, এমত নহে; মনুন্ত মারিয়াও ভক্ষণ করিত। যে নর আহারসামগ্রী বলিয়া গণ্য হইত, সেই নর ভালবাসার সামগ্রী বলিয়া গণ্য হইতেছে। একি অল্প নৈতিক উন্নতির চিহ্ন 
। আমরা পূর্ববপরিচ্ছেদে বলিয়াছি যে, সকল দেশেই নরবলি প্রচলিত ছিল, ইহার প্রমাণ আছে; এবং যেখানে নরবলি প্রদত্ত হইত, সেই খানেই কোন না কোন সময়ে নরমাংস ভক্ষণ প্রচলিত ছিল; কারণ লোকে যাহা সুখাল জ্ঞান করে, আহারার্থে তাহা দিয়াই দেবতাদিগকে সম্ভুষ্ট করিতে চেষ্টা পায়। আদিম কালের মানবজাতির অবস্থা যিনি মনোযোগপূর্বক পর্য্যা-লোচনা করিবেন, তিনিই তাৎকালিক রাক্ষসত্ব লক্ষণ স্বীকার করিবেন। কোমতের মতে আদৌ মনুষ্য নরমাংসাশী ছিল। (৩১) বুকনর বলেন, "ভগ্ন ও দগ্ধ মনুজান্থির যে বহুসংখ্যক আবিষ্ক্রিয়া হইয়াছে, তাহাতে বোধ হয়, ঐতিহাসিক সময়ের অধিকাংশ অসভ্য জাতিদিগের স্থায় অনৈতিহাসিক ইউরোপবাসিগণ মানবভোজী ছিল।" (৩২) অ্যাপি যে কোন কোন অসভ্য-জাতির মধ্যে নরমাংস ভক্ষণ চলিতেছে, ইহার উল্লেখ আমরা পুর্ব্বেই করিয়াছি। আফ্রিকাস্থ নিম্নাম, ফান্ এবং ওসিবাজাতি, আমেরিকার কাহিবি, ব্রেঞ্জলবাসী ও টেরাডেল্ফিওগো নিবাসীগণ, ফিজি, নবকলিডনিয়া প্রভৃতি দ্বীপাধিবাসি সকল, ইহার দৃষ্টান্ত স্থল। পূর্ব্বকালে আমাদের দেশে যে রাক্ষ্য ছিল, রামায়ণ ও মহাভারত প্রভৃতির বর্ণনাদ্বারা তাহা প্রতিপন্ন হইতেছে। প্রসিদ্ধ গ্রীকৃ পুরাবৃত্তবিদ্ হেরোডোটস্ মাসাজিটি নামক মধ্য আসিয়াস্থ জাতিবিষয়ে বলেন যে, যখন কেহ তাহাদিগের মধ্যে বৃদ্ধ হইত, তাহার জ্ঞাতি কুটুম্ব সকলে একত্রিত হইয়া তাহাকে মারিয়া আহার করিত। খ্রীষ্টধর্ম প্রচারক সেন্ট জেরোম লিখিয়াছেন যে, যখন তিনি বাল্যকালে গল্ প্রদেশে ছিলেন, ব্রিটেন নিবাসী স্কটিদিগকে নরমাংস ভক্ষণ করিতে দেখিয়াছেন। (৩৩)

অসভ্যজ্ঞাতিগণের অবস্থা হইতে সভ্যজ্ঞাতিগণের পূর্ব্বপুরুষগণের অবস্থা অনেক দূর অমুমিত হইতে পারে; কারণ সভ্যজ্ঞাতিগণ যে সকল সামাজিক

<sup>(%)</sup> See Miss Martineau's Translation of Positive Philosophy Vol. II. p. 186.

<sup>(02)</sup> Buchner's Man in the Past, Present and Future p. 261.

<sup>(99)</sup> Chamber's Encyclopedia Vol. II. p. 563.

সোপান অতিক্রম করিয়া গিয়াছেন, অসভ্যঙ্গাতিগণ তাহার কোন না কোনটায় পড়িয়া আছে। এই জন্মই আমরা মনুষ্মের আদিমাবস্থা বুঝিবার নিমিত্ত অসভ্য জাতিদিগের প্রতি বারম্বার দৃষ্টিপাত করিলাম।

ষষ্ঠতঃ, "পরের ভাল করিবে; পরের উপকারার্থে আপনার বাসনা বিসর্জন করিবে; প্রতিবেশীগণকে আত্মবং ভাল বাসিবে; শত্রুদিগকে ক্ষমা করিবে : ইন্দ্রিয়গণকে দমন করিবে : পিতা মাতাকে ভক্তি করিবে ; উচ্চপদস্থ ব্যক্তিদিগকে মাতা করিবে;" এই সকল উপদেশ হিন্দু, গ্রীক, রোমক, যিহুদী প্রভৃতি প্রাচীন সভ্যজাতিগণের মধ্যে পাওয়া যায় বটে, কিন্তু এই প্রবন্ধের মধ্যে যাহা২ লিখিত হইয়াছে, তন্ধারা প্রমাণ হইতেছে যে, অ্যাপি এমন অনেক অসভ্য জাতি আছে, যাহার: এই সকল নীতিত্ত্ব অবগত নহে এবং পূর্ব্বে এমন এক কাল ছিল, যখন এসম্দায় সতা কি হিন্দু, কি গ্রীক, কি রোমক, কি যিহুদী, কাহারও চিত্তক্ষেত্রে উদিত হয় নাই। যখন মনুষ্য মনুষ্যের আহার ছিল, যখন নরগণ ছলে বলে কৌশলে কোন নারীকে নিজায়ত্ত করিয়া পশুবং বাসনা পরিতপ্ত করিত, যখন পতি পত্নী, পিতা মাতা, এ সকল স্থধাময় শব্দ শ্রুত হইত না, তথন কাহার মনে এই সমস্ত নৈতিক উপদেশ প্রকাশিত বা স্থান প্রাপ্ত হইতে পারিত গ বাস্থবিক অনেক দুর সভ্য না হইলে কেহ এই সকল তত্ত্ব জানিতে পারে না, এবং প্রাচীন হিন্দু, গ্রীক, রোমক এবং যিছদি-দিগের অপেকা বর্ত্তমান কালীয় ইউরোপীয়গণ সভ্যতাবত্ত্বে অধিকদুর অগসর হুইতে পারেন নাই বলিয়াই নীতিতেও অধিক উন্নতি দেখাইতে পারিতেছেন না। তথাপি আমরা প্রতিপন্ন করিয়াছি যে, "কাহাকেও দাস করিয়া রাখিবে না" অর্থাণ "সকল মনুষ্যকেই স্বাধীন বলিয়া গণা করিবে" এই নীতিভশ্বটী প্রাচীনেরা জানিতেন না, নবোরা আবিষ্কার করিয়াছেন।

সপ্তমতঃ, মহামূর্থ বা বঞ্চক বলিয়া অভিহিত হইবার ভয় থাকিলেও, আমরা স্থাকার করিতে পারি না যে, গ্রীষ্টপর্ম কোন নৃতন নীতিতত্ব প্রকাশ করে নাই। ঈশার মতে প্রীতি ভিন্ন ধর্ম নাই। ঈশারপ্রেমে এবং মানবপ্রেমে এভিষিক্ত হও, মম্পূর্ণরূপে কায়মনোবাক্যে অভিষিক্ত হও, ভোমার কর্ত্তব্য সম্পন্ন হইল। যে পিতা মাতাকে তুমি সর্বাস্থাকরণের সহিত ভাল বাস, তাঁহাদিগের আছা যেমন উৎসাহচিত্তে যত্নের সহিত পালন কর, তেমনি ভাবে ইশরের মঙ্গলময়ী ইচ্ছার অমুবর্তী হইয়া চল। স্লেহময়ী ভগিনী বা প্রাণোপম ভাতার মঙ্গল সাধন জন্ম যেরূপে অধ্যবসায় ও ব্যগ্রতাসহকারে

আপনি অনেক কষ্ট সহিয়াও চেষ্টা করিয়া থাক, প্রত্যেক মন্মুয়্যের সম্বন্ধে তদ্রপ করিবে; সে ভোমার যত কেন অপকার করুক না, সে ভোমার যত কেন শত্রু হউক না, সে যত কেন পাপপঙ্কে নিমগ্ন হউক না, কেবল বাহা কার্য্যে নয়, অন্তরের প্রতিতন্ততে, এই সর্ব্বতঃপ্রসারী প্রেম ব্যাপ্ত থাকিবে, তাহা হইলে তুমি ধার্ম্মিক হইবে, নতুবা নয়। এইরূপে মন্তুয়ের সমস্ত কর্ত্তব্য একমাত্র প্রীতিতে পরিণত করিয়া ঈশা আমাদিগের বিবেচনায় সর্কোচ্চতম নৈতিক নিয়ম প্রকাশ করিয়াছেন। এই সামান্ত নিয়মেই পূর্ব্বাবিষ্কৃত বিশেষ বিশেষ নৈতিক নিয়ম পর্য্যবসিত হইয়াছে; এবং ইহাতেই উত্তরকাল সমৃদ্ধাবিত নীতিতত্ত্বসকলের মূল নিহিত রহিয়াছে। "পর দ্রব্য অপহরণ করিবে না, পরদারা হরণ করিবে না, মিথ্যা কথা কহিবে না, শক্রকে ক্ষমা করিবে, প্রতিবেশীদিগকে আত্মবৎ ভালবাসিবে," প্রভৃতি সমুদায় প্রাচীন কালের নিয়ম ভিন্ন, ভিন্ন নদীর স্থায়, একমাত্র দার্ব্বভৌম প্রেম দাগরে লীন হইয়াছে ; এবং "কাহাকেও দাস করিয়া রাখিবে না," "সকলেই সুখভোগে সমান স্বস্থান বোধ করিবে," ইত্যাদি বর্তমান সময়ের নীতিতত্ত্ব সকলও সুধাকর ও কমলার আয় সেই গ্রীতিসিদ্ধুর মন্থনে উত্থিত হইয়াছে; কেননা যে তোমার ভ্রাতা, সে কি তোমার দাস হইতে পারে १ সে যে সমান স্ববাধিকারী।

এই প্রবন্ধে যাহা যাহা লিখিত হইল, তদ্ধারা প্রমাণ হইতেছে যে, নীতিজ্ঞান সম্বন্ধে অসভ্যজ্ঞাতিদিগের অপেক্ষা সভ্যজ্ঞাতিগণ, এবং প্রাচীন-দিগের অপেক্ষা নব্য ইউরোপীয়গণ শ্রেষ্ঠ। স্থতরাং সভ্যতা বৃদ্ধিসহকারে নীতির উন্ধৃতি হইয়াছে, স্থীকার করিতে হইবে। প্রথম বর্ষঃ সপ্তম সংখ্যা



#### দাবিংশ পরিচ্ছেদ

চোরের উপর বাটপাড়ি

রা দাসীর চাকরি গেল, কিন্তু দত্তবাড়ীর সঙ্গে সম্বন্ধ ঘুচিল না। সেবাড়ীর সম্বাদের জন্ম হীরা সর্ব্বদা ব্যস্ত। সেখানকার লোক পাইলে
ধরিয়া বসাইয়া গল্প ফাঁদে। কথার ছলে স্থ্যমুখীর প্রতি নগেন্দ্রের কি ভাব,
তাহা জানিয়া লয়। যেদিন কাহারও সাক্ষাৎ না পায়, সেদিন ছল করিয়া
বাবুদের বাড়ীতেই আসিয়া বসে। দাসী মহলে পাঁচ রকম কথা পাড়িয়া,
অভিপ্রায় সিদ্ধ করিয়া চলিয়া যায়।

এই রূপে কিছু দিন গেল। কিন্তু এক দিন একটি গোলযোগ উপস্থিত হুইবাব সম্ভাবনা হুইয়া উঠিল।—

দেবেন্দ্রের নিকট হারার পরিচয়াবধি, হীরার বাড়ী মালতী গোয়ালিনীর কিছু ঘনং যাতায়াত হইতে লাগিল। মালতী দেখিল, তাহাতে হীরা বড় সন্তুষ্ট নহে। আরও দেখিল, একটি ঘর প্রায় বন্ধ থাকে। সে ঘরে, হীরার বৃদ্ধির প্রাথগ্য হেতু, বাহির হইতে শিকল এবং তাহাতে তালা চাবি আঁটা থাকিত, কিন্তু এক দিন অকস্মাৎ মালতী আসিয়া দেখিল, তালা চাবি দেওয়ানাই। মালতা হঠাৎ শিকল খুলিয়া হ্যার ঠেলিয়া দেখিল। দেখিল, ঘর ভতর হইতে বন্ধ। তখন সে বৃঝিল, ইহার ভিতর মানুষ থাকে।

মালতী তীরাকে কিছু বলিল না, কিন্তু মনেই ভাবিতে লাগিল—মামুষটা কে গ প্রথমে ভাবিল, উপপতি। কিন্তু কে কার্ উপপতি, মালতী সকলই ত জানিত—এ কথা সে বড় মনে স্থান দিল না। শেষ তাহার মনেই সন্দেহ হইল—কুন্দই বা এখানে আছে। কুন্দের নিরুদ্দেশ হওয়ার কথা মালতী সকলই শুনিয়াছিল। এখন সন্দেহ ভঞ্জনার্থ শীঘ্র সত্নপায় করিল।

হীরা বাবৃদিগের বাড়ী হইতে একটি হরিণশিশু আনিয়াছিল। সেটি বড়. চঞ্চল বলিয়া বাঁধাই থাকিত। এক দিন মালতী তাহাকে আহার করাইতেছিল। আহার করাইতে করাইতে হীরার অলক্ষ্যে তাহার বন্ধন খুলিয়া দিল। হরিণশিশু মুক্ত হইবামাত্র বেগে বাহিরে পলায়ন করিল। দেখিয়া, হীরাধরিবার জন্য তাহার পশ্চাৎ২ গেল।

গীরা যখন ছৃটিয়া যায়, মালতী তখন ব্যগ্রস্বরে ডাকিতে লাগিল, "হীরে! ও গঙ্গাব্দল।" হীরা দূরে গেলে, মালতী আছাড়িয়া কাঁদিয়া উঠিল "ওমা! আমার গঙ্গাব্দল এমন হলো কেন।" এই বলিয়া কাঁদিতে২ কুন্দের ঘরে ঘা মারিয়া কাতর স্বরে বলিতে লাগিল—"কুন্দ ঠাকুরুণ। কুন্দ। শীদ্র বাহির হও! গঙ্গাব্দল কেমন হইয়াছে।" স্বতরাং কুন্দ ব্যস্ত হইয়া ঘর খুলিল। মালতী তাহাকে দেখিয়া হি২ করিয়া হাসিয়া পলাইল।

কুন্দ দার রুদ্ধ করিল। পাছে তিরস্কার করে বলিয়া হীরাকে কিছু বলিল না।

মালতী গিয়া দেবেন্দ্রকে সন্ধান বলিল। দেবেন্দ্র স্থির করিলেন, স্বয়ং হীরার বাড়ী গিয়া এস্পার কি ওস্পার, যা হয় একটা করিয়া আসিবেন। কিন্তু সে দিন একটা "পার্টি" ছিল—স্বতরাং জুটিতে পারিলেন না। পর দিন যাইবেন।

# ত্ররোবিংশ পরিচ্ছেদ পিঞ্জের পাখী

কুন্দ এখন পিঞ্জরের পাখী—"সতত চঞ্চল।" ছুইটি ভিন্নদিগভিমুখগামিনী স্রোতস্বতী পরস্পরে প্রতিহত হইলে স্রোতোবেগ বাড়িয়াই উঠে।
কুন্দের হৃদয়ে তাহাই হইল। এ দিগে মহালঙ্কা—অপমান—তিরস্কার—
মুখ দেখাইবার উপায় নাই—সূর্য্যমুখী ত বাড়ী হইতে দূর করিয়া দিয়াছেন।
কিন্তু সেই লঙ্কাস্রোতের উপরে প্রণয়্যোতঃ আসিয়া পড়িল। পরস্পর
প্রতিঘাতে প্রণয় প্রবাহই বাড়িয়া উঠিল। বড় নদীতে ছোট নদী ডুবিয়া
গেল। সূর্য্যমুখীকৃত অপমান ক্রমে বিলুপ্ত হইতে লাগিল। সূর্য্যমুখী আর
মনে স্থান পাইলেন না—নগেক্সই সর্ব্র। ক্রমে কুন্দ ভাবিতে লাগিল,

"আমি কেন সে গৃহ ত্যাগ করিয়া আসিলাম ? ছটো কথায় আমার কি ক্ষিতি হইয়াছিল। আমি ত নগেন্দ্রকে দেখিতাম। এখন যে এক বারও দেখিতে পাই না! তা আমি কি আবার ফিরে সে বাড়ীতে যাব ? তা যদি আমাকে তাড়াইয়া না দেয়, তবে আমি যাই। কিন্তু পাছে আবার তাড়াইয়া দেয় ?" কুন্দনন্দিনী দিবানিশি মনোমধ্যে এই চিন্তা করিত। দত্তগৃহে প্রত্যাগমন কর্ত্তব্য কি না, এ বিচার আর বড় করিত না—সেটা ছই চারি দিনে স্থির সিদ্ধান্ত হইল যে, যাওয়াই কর্ত্তব্য—নহিলে প্রাণ যায়। তবে গেলে স্থ্যমুখী পুনশ্চ ছরীকৃত করিবে কিনা, ইহাই বিবেচ্য হইল। শেষে কুন্দের এমনই ছর্দ্দশা হইল যে, সে সিদ্ধান্ত করিল, স্থ্যমুখী দূরীকৃতই করুক আর যাহাই করুক, যাওয়াই স্থির।

কিন্তু কি বলিয়া কুন্দ আবার গিয়া সে গৃহপ্রাঙ্গণে দাঁড়াইবে ? একা ত যাইতে বড় লক্ষা করে—তবে হীরা যদি সঙ্গে করিয়া লইয়া যায়, তাহলে যাওয়া হয়। কিন্তু হীরাকে মুখ ফুটিয়া বলিতে বড় লক্ষা করিতে লাগিল। মুখ ফুটিয়া বলিতেও পারিল না।

স্থাদয়ও আর প্রাণাধিকের অদর্শন সহা করিতে পারে না। এক দিন ছুই চারিদ্ও রাত্রি থাকিতে কুন্দু শয্যা ত্যাগ করিয়া উঠিল। হীরা তথন নিদ্রিত, নিঃশব্দে কুন্দ ভারোদ্যাটন করিয়া বাটীর বাহির হইল। কুষ্ণ পক্ষাবশেষ, ক্ষীণচন্দ্র আকাশপ্রান্তে সাগরে নিক্ষিপ্তা বালিকা স্থন্দরীর স্থায় ভাসিতেছিল। বৃক্ষান্তরাল মধ্যে রাশি২ অন্ধকার লুকাইয়াছিল। অতি মন্দ শীতল বায়ুতে পথিপার্থস্থ সরোবরের পদ্মপত্র শৈবালাদি সমাচ্চন্ন জলে, বীচিবিক্ষেপ হইতে-ছিল না। সম্পৃষ্ট লক্ষ্য বৃক্ষাগ্রভাগ সকলের উপর অতি নিবিড নীল আকাশ শোভা পাইতেছিল। কুকুরেরা পথিপার্শ্বে নিদ্রা যাইতেছিল। প্রকৃতি স্লিগ্ধ গান্তীর্য্যময়ী হইয়। শোভা পাইতেছিল। কুন্দ পথ অমুমান করিয়া দত্তগৃহাভিমুখে, সন্দেহমন্দ পদে চলিল। যাইবার আর কিছুই অভিপ্রায় নহে—যদি কোন সুযোগে একবার নগেন্দ্রকে দেখিতে পায়। দত্তগৃহে ফিরিয়া যাওয়া ত ঘটিতেছে না—যবে ঘটিবে, তবে ঘটিবে—ইতি মধ্যে একদিন লুকাইয়া দেখিয়া আসিলে ক্ষতি কি ? কিন্তু লুকাইয়া দেখিবে কখন ? কি প্রকারে ? কুন্দ ভাবিয়া ভাবিয়া এই স্থির করিয়াছিল যে, রাত্রি থাকিতে দত্তদিগের গৃহসন্নিধানে গিয়া চারিদিগে বেড়াইব—কোন স্থযোগে নগেন্দ্রকে বাতায়নে, কি প্রাসাদে, কি উদ্যানে, কি পথে দেখিতে পাইব। নগেন্দ্র প্রভাতে

উঠিয়া থাকেন, কুন্দ তাঁহাকে দেখিতে পাইলেও পাইতে পারে। দেখিয়াই কুন্দ অমনি ফিরিয়া আসিবে।

মনে মনে এই রূপ কল্পনা করিয়া কুন্দ শেষরাত্রে নগেল্রগৃহাভিমুখে চলিল। অট্টালিকাসন্ধিধানে উপস্থিত হইয়া দেখিল, তখন রাত্রি প্রভাত' হইতে কিছু বিলম্ব আছে। কুন্দ পথ পানে চাহিয়া দেখিল—নগেল্র কোথাও নাই—ছাদ পানে চাহিল, সেখানেও নগেল্র নাই—বাতায়নেও নগেল্র নাই। কুন্দ ভাবিল, এখনও তিনি বুঝি উঠেন নাই—উঠিবার সময় হয় নাই। প্রভাত হউক—আমি ঝাউতলায় বসি। কুন্দ ঝাউতলায় বসিল। ঝাউতলা বড় অন্ধকার। ছই একটি ঝাউয়ের ফল কি পল্লব মুট মুট করিয়া নীরব মধ্যে খসিয়া পড়িতেছিল। মাথার উপরে বৃক্ষস্থ পক্ষিরা পাকা ঝাড়া দিতেছিল। অট্টালিকারক্ষক দারবানগণ কৃতে দারোদ্যাটনের ও অবরোধের শব্দ মধ্যে মধ্যে শুনা যাইতেছিল। শেষে উষাসমাগম স্টক শীতল বায়ু বহিল।

তখন পাপিয়া স্বরলহরীতে আকাশ ভাসাইয়া মাথার উপর দিয়া ডাকিয়া গেল। কিছু পরে ঝাউ গাছে কোকিল ডাকিল। শেষে সকল পক্ষী মিলিয়া গণ্ডগোল করিতে লাগিল। তখন কুন্দের ভরসা নিবিতে লাগিল—আর ত ঝাউতলায় বিসয়া থাকিতে পারে না, প্রভাত হইল—কেহ যে দেখিতে পাঠতে। তখন প্রত্যাবর্ত্তনার্থে কুন্দ গাত্রোখান করিল। এক আশা মনে বড় প্রবলা হইল। অন্তঃপুর সংলগ্ন যে পুম্পোছ্যান আছে—নগেন্দ্র প্রভাতে উঠিয়া কোন কোন দিন সেইখানে বায়ুসেবন করিয়া থাকেন। হয় ত নগেন্দ্র এতক্ষণ সেইখানে পাদচারণ করিতেছেন। একবার সে স্থান না দেখিয়া কুন্দ ফিরিতে পারিল না। কিন্তু সে উদ্যান প্রাচীরবেষ্টিত। থিড়কির দ্বার মৃক্ত না হইলে ভাহার মধ্যে প্রবেশের পথ নাই। বাহির হইতেও ভাহা দেখা যায় না। থিড়কির দ্বার মৃক্ত কি রুদ্ধ, ইহা দেখিবার জত্য কুন্দ সেই দিকে গেল।

দেখিল, দ্বার মুক্ত। কুন্দ সাহসে ভর করিয়া তন্মধ্যে প্রবেশ করিল। এবং উত্যানপ্রান্তে ধীরে ধীরে আসিয়া এক বকুল বৃক্ষের অন্তরালে দাঁড়াইল।

উচ্চানটি ঘনবৃক্ষ লতাগুলারাজি পরিবৃত। বৃক্ষশ্রেণী মধ্যে প্রস্তর রচিত স্থানর পথ, স্থানে২ শ্বেত রক্ত নীলপীতবর্ণ বহু কুসুমরাশিতে বৃক্ষাদি মণ্ডিত হইয়া রহিয়াছে—তত্বপরি প্রভাতমধুলুক্ক মক্ষিকা সকল দলে লনে ভ্রমিতেছে —বসিতেছে—উড়িতেছে—গুন্ গুন্ শব্দ করিতেছে। এবং মন্থুয়ের চরিত্রের অনুকরণ করিয়া একটা একটা বিশেষ মধুযুক্ত ফুলের উপর পালেং বুঁকিতেছে। বিচিত্রবর্ণ অতি ক্ষুদ্র পক্ষিগণ প্রস্ফুটিত পুস্পগুচ্ছোপরি বুক্ষফলবং আরোহণ করিয়া পুস্পরস্পান করিতেছে, কাহারও কণ্ঠ হইতে সপ্তস্বর সংমিলিত ধ্বনি নির্গত হইতেছে। প্রভাত বায়্র মন্দ হিল্লোলে পুস্পভারাবনত ক্ষুদ্র শাখা ছলিতেছে—পুস্পহীন শাখাসকল ছলিতেছেনা, কেননা তাহারা নম্র নহে। কোকিল মহাশয় বকুলের ঝোপের মধ্যে কালবর্ণ লুকাইয়া গলাবাজ্ঞিতে সকলকে জ্ঞিতিতেছে।

উন্থান মধ্যস্থলে, একটি শ্বেত প্রস্তর নির্দ্মিত লতা মণ্ডপ। তাহা অবলম্বন করিয়া নানাবিধ লতা পুস্পধারণ করিয়া রহিয়াছে এবং তাহার ধারে মৃত্তিকাধারে রোপিত সপুস্প গুলা সকল শ্রেণীবদ্ধ হইয়া রহিয়াছে।

কুন্দনন্দিনী বকুলাস্তরাল হইতে উন্থান মধ্যে দৃষ্টিপাত করিয়া নগেন্দ্রের দীর্ঘায়ত দেবমূর্ত্তি দেখিতে পাইল না। লতামগুপ মধ্যে দৃষ্টিপাত করিয়া দেখিল, যে তাহার প্রস্তর নির্দ্মিত স্লিগ্ধ হর্ম্মোপরি কেহ শয়ন করিয়া রহিয়াছে, কুন্দনন্দিনীর বোধ হইল, সেই নগেন্দ্র। ভাল করিয়া দেখিবার জন্ম সে ধীরেই বক্ষের অন্তরালেই থাকিয়া অগ্রবর্ত্তিনী হইতে লাগিল। তুর্ভাগ্যক্রমে সেই সময়ে লতামগুপস্থ ব্যক্তি গাত্রোখান করিয়া বাহির হইল। হতভাগিনী কুন্দ দেখিল যে, সে নগেন্দ্র নহে, সূর্য্যমূর্থী।

কুন্দ তথন ভীতা হইয়া এক প্রক্ষুটিতা কামিনীর অন্তরালে দাঁড়াইল। ভয়ে, অগ্রসরও হইতে পারিল না—পশ্চাদপস্তাও হইতে পারিল না। দেখিতে লাগিল, সূর্য্যম্থী উদ্যান মধ্যে পুষ্পচয়ন করিয়া বেড়াইতে লাগিলেন। যেখানে কুন্দ লুকাইয়া আছে, সূর্য্যম্থী ক্রমে সেই দিকেই আসিতে লাগিলেন। কুন্দ দেখিল যে, ধরা পড়িলাম। শেষে সূর্য্যম্থী কুন্দকে দেখিতে পাইলেন। দূর হইতে চিনিতে না পারিয়া জিজ্ঞাসা করিলেন, "ও কে গা গ"

কুন্দ ভয়ে নীরব হইয়া রহিল—পা সরিল না। সূর্য্যমুখী তখন নিকটে আসিলেন—দেখিলেন—চিনিলেন যে, কুন্দ। বিশ্বিতা হইয়া কহিলেন, "কুন্দ না কি ?"

কৃন্দ তখনও উত্তর করিতে পারিল না। সূর্য্যমুখী কুন্দের হাত ধরিলেন। বলিলেন, "কুন্দ? এসো—দিদি এসো! আর আমি তোমায় কিছু বলিব না।"

এই বলিয়া সূর্য্যমূখী হস্ত ধরিয়া কুন্দনন্দিনীকে অন্তঃপুর মধ্যে লইয়া গেলেন।

### চতুর্বিংশ পরিচেছদ অবভরণ

সেই দিন রাত্রে দেবেন্দ্র দত্ত, একাকী ছদ্মবেশে, সুরারঞ্জিত হইয়া, কুন্দনন্দিনীর অমুসন্ধানে হীরার বাড়ীতে দর্শন দিলেন। এ ঘর ও ঘর খুঁজিয়া দেখিলেন, কুন্দ নাই। হীরা মুখে কাপড় দিয়া হাসিতে লাগিল। দেবেন্দ্র রুষ্ট হইয়া জিজ্ঞাসা করিলেন, "হাসিস কেন ?"

হীরা বলিল, "তোমার ছঃখ দেখে। পিঁজরার পাথী পলাইয়াছে— আমার খানা তল্লাসী করিলে পাইবে না।"

তখন দেবেন্দ্রের প্রশ্নে হীরা যাহা২ জানিত, আছোপান্ত কহিল। শেষে কহিল, "প্রভাতে তাহাকে না দেখিয়া অনেক খুঁজিলাম, খুঁজিতে২ বাবুদের বাড়ীতে দেখিলাম—এবার বড় আদর।"

দেবেন্দ্র হতাশ্বাস হইয়া ফিরিয়া আসিতেছিলেন, কিন্তু মনের সন্দেহ মিটিল না। ইচ্ছা, আর একটু বসিয়া ভাব গতি বুঝিয়া যান। আকাশে একটু কানা মেঘ ছিল, দেখিয়া বলিলেন, "বুঝি বৃষ্টি এলো।" অনন্তর ইন্তপ্তঃ করিতে লাগিলেন। হীরার ইচ্ছা, দেবেন্দ্র একটু বসেন—কিন্তু সে স্ত্রীলোক—একাকিনী থাকে—তাহাতে রাত্রি—বসিতে বলিতে পারিল না। তাহা হইলে অধ্যপাতের সোপানে আর একপদ নামিতে হয়। কিন্তু তাহাও তাহার কপালে ছিল। দেবেন্দ্র বলিলেন, "তোমার ঘরে ছাতি আছে?"

হীরার ঘরে ছাতি ছিল না। দেবেন্দ্র বলিলেন, "তোমার এখানে একটু বসিয়া জলটা দেখিয়া গেলে কেহ কিছু মনে করিবে ?"

হীরা বলিল, "মনে করিবে ন। কেন ? কিন্তু যাহা দোষ, আপনি রাত্রে আমার বাডী আসাতেই তাহা ঘটিয়াছে।"

দে। তবে বসিতে পারি ?

হীরা উত্তর করিল না। দেবেন্দ্র বসিলেন।

তখন হীরা তক্তপোষের উপর অতি পরিষ্কার শয্যা রচনা করিয়া দেবেন্দ্রকে বসাইল। এবং সিন্ধুক হইতে একটি কুদ্র রূপা বাঁধা হুকা বাহির করিল। স্বহস্তে তাহাতে শীতল জ্বল প্রিয়া মিটাকড়া তামাকু সাজিয়া, পাতার নল করিয়া দিল। দেবেন্দ্র পকেট হইতে একটি ব্রাপ্তি ক্লাস্ক বাহির করিয়া, বিনা জলে পান করিলেন, এবং রাগযুক্ত হইলে দেখিলেন, হীরার চক্ষু বড় সুন্দর। বস্তুতঃ সে চক্ষু সুন্দর। চক্ষু বৃহৎ, নিবিড় কৃষ্ণতার, প্রদীপ্ত এবং বিলোল কটাক্ষ।

দেবেন্দ্র হীরাকে বলিলেন, "তোমার দিব্য চক্ষু!" হীরা মৃত্ব হাসিল, দেবেন্দ্র দেখিলেন, এক কোণে একখানা ভাঙ্গা বেহালা পড়িয়া আছে। দেবেন্দ্র গুণ করিয়া গান করিতে সেই বেহালা আনিয়া তাহাতে ছড়ি দিলেন। বেহালা ঘাঁকর ঘাঁকর করিতে লাগিল। দেবেন্দ্র জিজ্ঞাসা করিলেন, "এ বেহালা কোথায় পাইলে গ"

হীরা কহিল, "একজন ভিখারীর কাছে কিনিয়াছিলাম।"

দেবেন্দ্র বেহালা হস্তে লইয়া একপ্রকার চলন সই করিয়া লইলেন, এবং তাহার সহিত কণ্ঠ মিলাইয়া, মধুর স্বরে মধুর ভাবযুক্ত মধুর পদ, মধুর ভাবে গায়িলেন। হীরার চক্ষু আরও জ্বলিতে লাগিল। ক্ষণকাল জন্ম হীরার সম্পূর্ণ আত্মবিশ্বতি জ্বলিল। সে যে হীরা, এই যে দেবেন্দ্র, তাহা ভুলিয়া গেল। মনে করিতেছিল, ইনি স্বামী, আমি পত্নী। মনে করিতেছিল, বিধাতা তুই জনকে পরস্পারের জন্ম স্কলন করিয়া, বহুকাল হইতে মিলিত করিয়াছেন, বহুকাল হইতে যেন উভয়ের প্রণয়স্থাখে উভয়ের স্থা। এই মোহে অভিভূত হীরার মনের কথা মুখে ব্যক্ত হইল। দেবেন্দ্র হীরার মুখে অর্দ্ধব্যক্ত স্বরে শুনিলেন যে, হীরা দেবেন্দ্রকে মনে মনে প্রাণ সমর্পণ করিয়াছে।

কথা ব্যক্ত হইবার পর হীরার চৈত্রতা হইল, মস্তক ঘুরিয়া উঠিল। তখন সে উন্মত্তের স্থায় আকুল হইয়া দেবেন্দ্রকে কহিল, "আপনি শীঘ্র আমার ঘর হইতে যান।"

দেবেন্দ্র বিশ্বিত হইয়া কহিলেন, "সে কি, হীরা ?"

হীরা। আপনি শীভ্র যান—নহিলে আমি চলিলাম।

দে। সে কি, ভাড়াইয়া দিতেছ কেন ?

গীরা। আপনি যান—নহিলে আমি লোক ডাকিব—আপনি কেন আমার সর্ব্বনাশ করিতে আসিয়াছিলেন।

হীরা তখন উন্মাদিনীর স্থায় বিবশা।

দে। একেই বলে স্ত্রীচরিত্র ?

গ্রীর রাগিল—বলিল "স্ত্রীচরিত্র ? স্ত্রীচরিত্র মন্দ নহে। ভোমাদিগের গ্রায় পুরুষের চরিত্রই অতি মন্দ। তোমাদের ধর্ম জ্ঞান নাই—পরের ভাল মন্দ বোধ নাই—কেবল আপনার সুথ খুঁজিয়া বেড়াও—কেবল কিসে কোন স্ত্রীলোকের সর্বনাশ করিবে, সেই চেষ্টায় ফের। নহিলে কেন তুমি আমার বাড়ীতে বসিলে ? আমার সর্বনাশ করিবে, তোমার কি এ অভিপ্রায় ছিল না ? তুমি আমাকে কুলটা ভাবিয়াছিলে, নহিলে কোন্ সাহসে বসিবে ? কিন্তু আমি কুলটা নহি। আমরা ছংখী লোক, গতর খাটাইয়া খাই—কুলটা হুইবার আমাদের অবকাশ নাই—বভ মানুষের বউ হুইলে কি হুইতাম. বলিতে পারি না।" দেবেন্দ্র জ্রভঙ্গী করিলেন। দেখিয়া হীরা গ্রীতা হইল। পরে উন্নমিতাননে দেবেন্দ্রের প্রতি স্থির দৃষ্টি করিয়া কোমলতরস্বরে কহিতে লাগিল, "প্রভো, আমি আপনার রূপ গুণ দেখিয়া পাগল হইয়াছি। কিন্তু আমাকে কুলটা বিবেচনা করিবেন না। আমি আপনাকে দেখিলেই সুখী হই। এজন্ম আপনি আমার ঘরে বসিতে চাহিলে বারণ করিতে পারি নাই— কিন্তু অবলা, খ্রীজাতি—আমি বারণ করিতে পারি নাই বলিয়া কি আপনার বসা উচিত হইয়াছে ? আপনি মহাপাপিষ্ঠ, এই ছলে ঘরে প্রবেশ করিয়া আমার সর্বনাশ করিতে চেষ্টা করিয়াছেন। এখন আপনি এখান হইতে যান।" দেবেন্দ্র আর এক গ্লাস পান করিয়া বলিলেন, "ভাল, ভাল! হীরে, তুমি ভাল বক্তৃতা করিয়াছ। আমাদের ব্রাহ্ম সমাজে একদিন বক্তৃতা দিবে ?"

গীরা এই উপহাসে মর্ম্মপীড়িত। হইয়া, রোষ-কাতরম্বরে কহিল, আমি আপনার উপহাসের যোগ্য নই—আপনাকে অতি অধম লোকে ভাল বাসিলেও, তাহার ভালবাসা লইয়া রহস্ত করা কর্ত্রব্য নয়। আমি ধার্ম্মিক নহি, ধর্ম বৃঝি না—এবং ধর্মে আমার মন নাই। তবে যে আমি কুলটা নই বলিয়া স্পর্দ্ধা করিলাম, তাহার কারণ এই, আমার মনেং প্রতিজ্ঞা আছে, আপনার ভালবাসার লোভে পড়িয়া কখন কলম্ব কিনিব না। যদি আপনি আমাকে এতটুকও ভাল বাসিতেন, তাহা হইলে আমি এ প্রতিজ্ঞা করিতাম না—আমার ধর্ম জ্ঞান নাই, ধর্মে ভক্তি নাই—আমি আপনার ভালবাসার তুলনায় কলম্বকে তৃণজ্ঞান করি। কিন্তু আপনি ভালবাসেন না—সেখানে কি সুথের বিনিময়ে কলম্ব কিনিব ? কিসের লোভে আমার স্বাধীনতা ছাড়িব ? আপনি য্বতী স্ত্রী হাতে পাইলে কখন ত্যাগ করেন না, এ জন্ম আমার পূজা গ্রহণ করিলেও করিতে পারেন, কিন্তু কাল আমাকে হয়ত ভুলিয়া যাইবেন, নয়ত যদি স্মরণ রাখেন, তবে আমার কথা লইয়া দলবলের কাছে উপহাস করিবেন—এমন স্থানে কেন আমি আপনার অধীন হইব ? কিন্তু যে দিন

আপনি আমাকে ভাল বাসিবেন, সেই দিন আপনার দাসী হইয়া চরণসেব। করিব।"

দেবেন্দ্র হীরার মুখে এইরূপ তিন প্রকার কথা শুনিলেন। তাহার চিত্তের অবস্থা বুঝিলেন। মনে২ ভাবিলেন, "আমি তোমাকে চিনিলাম, এখন কলে নাচাইতে পারিব। যে দিন মনে করিব, সেই দিন তোমার দার। কার্য্যোদ্ধার করিব।" এই ভাবিয়া চলিয়া গেলেন।

দেবে<u>ন্দ্র</u> হীরার সম্পূর্ণ পরিচয় পান নাই।



গ্য কিসে হয় ? সৎকর্ম করিলে পুণ্য হয় অথবা সংকামনাতেই তাহা সম্পন্ন হইয়া থাকে ? অথবা উভয় একত্রিত না হইলে পুণ্যকর্ম হয় না ?—লোকে সৎপ্রবৃত্তি বিনাও সৎকর্ম করিয়া থাকে, এবং কখনং প্রকৃত অসং প্রবৃত্তি হইতেও সংকর্মের অনুষ্ঠান দেখিতে পাওয়া যায়। যশোবাসনাই অনেক পুণ্য কর্মের মূলীভূত। উহাতে সাদ্বিকতা না থাকিতে পারে, কিন্তু এরূপ কর্মকে অসং প্রবৃত্তি হইতে উৎপন্ন বলিয়া গণনা করা যায় না। যখন কেহ পরের ক্ষতি করিবার মানসে তাহার বিশ্বাস পাত্র হইবার জ্বন্য কোন সংকর্ম করে, তাহাই প্রকৃত রূপে অসং প্রবৃত্তিমূলক। তথাচ কখন কখন ঘটনা ক্রমে এতাদৃশ পাপিষ্ঠের ইচ্ছা সম্পূর্ণ না হইয়া, কৃত্রিম সংকর্মটী করিয়াই তাহার কৃত্রিয়ার অস্ত হইয়া থাকে।

মনে কর, কোন ব্যক্তি রাজমুক্ট অপহরণ মানসে লোকরঞ্জনে নিযুক্ত থাকিয়া পরিশেষে ঘটনাক্রমে আপন মুখ্য উদ্দেশ্যে বঞ্চিত হইল। এরপ স্থলে তাহার লোকরঞ্জন ক্রিয়া কদাচ পুণ্য কর্ম্ম বলিয়া গণ্য হইবেক না। কিন্তু যাহারা এই প্রকারে তাহাকর্ত্বক উপকৃত হইয়াছে, তাহাদিগের পক্ষেও সেই উপকার এক কালীন বিশ্বরণ করা কি কর্ত্তব্য গু

থেমিষ্টক্লিস্ যে স্বীয় বৃদ্ধিবলে নানা উপায়ের দ্বারা এথেন্সের প্রাধাস্ত সংস্থাপন করিয়াছিলেন, তাহাতে তাঁহার গৃঢ় অভিসন্ধি কি ছিল, তাহা কেহই জানে না, বরং তাঁহার স্বদেশহিতৈষিতার অকৃত্রিমতার প্রতি অনেক সন্দেহই আছে। তথাপি তিনি না থাকিলে সালামিসের যুদ্ধে গ্রীকেরা কদাত জয় লাভ করিতে পারিতেন না। আর যদি ঐ যুদ্ধের দ্বারা পারস্ত সমাট দূরীকৃত না হইতেন, তবে বৃঝি গ্রীসের সোভাগ্যস্থ্য আর উদয় হইত না এবং ইউরোপ অস্তাবধি অন্ধকারে আচ্ছন্ন থাকিত। অতএব থেমিষ্টক্লিস্কে

অতি পাষণ্ড মনে করিলেও তৎকৃত উপকার বিশ্বরণ করা মন্থ্যের সাধ্য নহে।

ফলত: সংকর্ম এবং সংকামনা, বিভিন্ন পদার্থ, এবং উভয়ের প্রতি পৃথক রূপে দৃষ্টিপাত করিলেই এতি বিষয়ক দ্বিধা দ্বীকৃত হইবেক। অমুক ব্যক্তির কামনা সং এবং স্বার্থপর নহে,—লোকের মনে এতাদৃশ সংস্কার না হইলে তাঁহার প্রতি প্রীতির উদ্রেক হয় না। কিন্তু কামনা যেরূপ হউক, কর্মটি সং এবং অন্সের উপকারজনক হইলেই কর্ত্তা কৃতজ্ঞতার ভাজন হয়েন। তদ্রপ হ্রভিসন্ধি না থাকিলে অপরাধী দণ্ডনীয় হয় না; তথাচ অজ্ঞানকৃত পাপ যে, পৃথিবীর ক্ষতিজনক, তাহাতে কোন সন্দেহ নাই। হিন্দু শাস্ত্রে অজ্ঞানকৃত পাপের জ্বন্থ যে পৃথক প্রায়শ্চিত্তের বিধান আছে, তাহার নিগৃঢ় কারণ এই। আমার আশয় ভাল, অতএব আমাকর্তৃক লোকের ক্ষতি হইলেও আমি জনসমাজে এবং জ্বগদীশ্বরের সমীপে সর্ব্বতোভাবে দোষহীন, এরূপ বিশ্বাস মঙ্গলকর নহে।

আমার সংকামনার জন্ম আমি পুণ্যবান বলিয়া গণ্য হইতে পারি, কিন্তু
আমার কার্য্য মন্দ হইলে, তাহার দোষ আমাকেই বহন করিতে হইবেক।
সদভিপ্রায় হইতে কুকর্ম উৎপন্ন হইলে কেবল বৃদ্ধির দোষ থাকাই জ্ঞান
করিতে হইবেক; কিন্তু বৃদ্ধির দোষ বড় তৃচ্ছ পদার্থ নহে। তবে বৃদ্ধিমন্তার
সীমা নাই, স্বতরাং বৃদ্ধির ইতর বিশেষে কিঞ্চিৎ বা অধিক পরিমাণে সকল
লোকেই পৃথিবীর ক্ষতি বা মঙ্গল সাধন করেন। এই জন্ম কেহ পুণ্যবান কি
না, এপ্রকার বিচার স্থলে কেহই তাঁহার বৃদ্ধির প্রতি লক্ষ্য করেন না। কিন্তু
বৃদ্ধি সংকামনার সহকারী না হইলে কিছুতেই ফল দর্শে না; অভএব বাঁহারা
সীয় কার্য্য ফলের দোষ গুণ বিচার না করিয়া, কার্য্যটী সদভিপ্রায় মূলক,
কেবল এই বলিয়া তাহার এতিক কিন্তা পারত্রিক মঙ্গলের প্রত্যাশা করেন,
তাঁহাদিগকে কথঞিৎ নিরস্ত করা কর্ত্ব্য। এবং কামনা, ভূয়সী প্রশংসার
যোগ্য হইলেও কর্ম্মফলের দোষ গুণের প্রতি অনাস্থা করা অস্থায়।

কোন২ নীতিশাস্ত্রবেত্তা বলেন, সৎকর্ম করিলে মনে এক প্রকার সুখোদয় হয়, এবং তাহাই কর্ম্মের সভতার প্রমাণ। কিন্তু সর্ব্রদাই দেখিতে পাওয়া যায়, কোন সৎকর্ম উপযু গপরি করিলে এই রূপ তৃপ্তির হ্রাস হইয়া থাকে। তবে ইহাতে কি সভতারও লাঘব স্বীকার করিতে হইবেক ?—কদাচনহে।

স্পৃহা সংই হউক আর অসংই হউক, চরিতার্থ হইলেই সুখ হয়, এবং অবরুদ্ধ হইলেই ব্লেশ জ্বাে ; ইহা মনুয়ের স্বভাবসিদ্ধ ধর্ম। মনামধ্যে বিভিন্ন স্পৃহা উদিত হইলে যেটা চরিতার্থ হয়, তাহা হইতে সুখ, এবং অপর গুলি পরিতৃপ্ত না হওয়াতে, তন্ত্রিমিত্ত কট অবশ্যুই অমুভূত হইবেক। ধরাতলে সংকর্মের মাহাত্ম্য এতই কীর্ত্তিত হইয়া আসিয়াছে যে, সভ্যসমাজে যখন কেহ কুর্কাম করিতে সর্ব্বপ্রথমে আরম্ভ করে, তখন তাহার মনোমধ্যে উহা হইতে ক্ষান্ত থাকিবার বাসনা এক কালে অনুপস্থিত থাকে না। স্থতরাং যে পর্যান্ত কুর্কামের অভ্যাস না হইয়া যায়, সে পর্যান্ত সদসং প্রবৃত্তির বিরোধজ্ঞনিত অসুখ অবশ্যুই হইতে থাকে। কিন্তু সংকর্মের অনুষ্ঠানস্থলে সকল সময়ে কুপ্রবৃত্তির উদ্রেক হয় না; এতাদৃশ অবস্থায় ইহার সুখ অবিচ্ছিন্নভাবে মনোমধ্যে বিকশিত হয়। কিন্তু যে স্থলে কোন কুপ্রবৃত্তিকে দমন করিয়া সংকর্মের অনুষ্ঠান করিতে হয়, সেস্থলে যে কিছু মাত্র কষ্ট বোধ হয় না, একথা কখনই বলিতে পারি না।

আবার অভ্যাস হইলে কামনার দোষগুণজ্জনিত সুখ ছুঃখ উভয়ই নিস্তেজ্ব হইয়া উঠে। এমন কি, কোনং বিষয়ে স্পৃহাগুলি স্পষ্টরূপে অনুভব করা যায় না। এক জনকে কটুক্তি করিবার সময়ে কোন সদাশয় ব্যক্তির যে চিত্ত বিকার প্রকাশ হয়, এক জ্বন ঠগীর (ফেঁসেড়ার) মনে নরহত্যা কালে তাহার চতুর্থাংশ উদয় হয় কি না, সন্দেহ স্থল। সাংসারিক ছ্রবস্থা নিবন্ধন যে ব্যক্তি কখন অনাহারীকে অন্ধদান করিতে পারেন নাই, ভাঁহার সেই ক্ষমতা উপস্থিত হইলে মনে যে অপূর্ব্ব করুণার উদয় হয়, কিছু কাল পরে বহু লোককে অন্ধদান করিলেও আর সেরূপ ভাব থাকে না।

এস্থলে ঠগীর পাপাধিক্য এবং অন্ধদাতার পুণ্যবৃদ্ধি অবশ্যই স্বীকার করিতে হইবেক। ইহাদিগের তীব্র স্পৃহার অভাব স্বাভাবিক নহে। প্রথম উভমে অবশ্যই অন্ধদানেচ্ছা এবং নরহত্যা বাসনা উভয়েরই যথেষ্ট তীব্রতা ছিল, কিন্তু অভ্যাস সহকারে তাহার অবস্থাস্তর হইয়াছে। অতএব অভ্যস্ত পুণ্য স্বাভাবিক পুণ্যাপেক্ষা নিকৃষ্ট নহে, বরং উৎকৃষ্ট বলিয়া গণ্য হইবেক।

হিন্দু শাস্ত্রের এক প্রধান লক্ষণ এই যে, শাস্ত্রকারের। পুণ্য কর্ম অভ্যাস করাইবার চেষ্টা করিয়াছেন।

"আসনাশন শয্যাভিরদ্ভিমূল ফলেন বা।

"নাস্ত কশ্চিদ্বসেদ্যেহে শক্তিতোহনৰ্চিতোহতিথিং।।

"অর্থ। শক্তামুসারে ভোজন শয়ন পানীয় ফল মূলাদি দারা অর্চিত না হুইয়া যেন কোন অতিথি তাঁহার বাটীতে বাস না করেন।

"তাৎপর্য্য ; শক্ত্যন্মসারে অতিথিকে পূজা করিবেক।" ভরত শিরোমণির মন্ম ১৯৯ পঃ ৪ অ: ২৯।

মনুর প্রভুষ সহকারে এতদ্দেশে অতিথি সংকার ধর্ম এত প্রচলিত হইয়াছে যে, তাহার প্রতিপালনে পুণ্য নাই, অবহেলনে পাপ হয়; লোকের মনে প্রায় এইরূপ বিশ্বাস হইয়া উঠিয়াছে। কিন্তু যে ব্যক্তি অতিথির পরিতোষ জন্ম আপনি অনাহারে থাকিতে প্রস্তুত, হয় ত দেশহিতৈষিতার কোন অমুষ্ঠান হইলে তিনি আদৌ তাহাতে যত্ন করিবেন না।

মিল্ প্রভৃতি কোন২ মহৎ ব্যক্তি অভ্যস্ত পুণ্যের নিন্দা করিয়াছেন।
( আমরা স্বস্থভাবামুবর্ত্তিতা \* বিষয়ক প্রবন্ধে ইহার আলোচনা করিয়াছি।)
তাঁহাদিগের মতে প্রবল বাসনা হইতে সৎকর্ম্মের উদয় না হইলে সেই সৎকর্ম্মের মাহাত্ম্য থব্ব হইয়া যায়। কিন্তু একথা বলিলে, কাহারো পাপ কর্ম্ম
অভ্যাসসহকারে যখন এতাদৃশ সহজ্ঞ হইয়া উঠে যে, তাহাতে প্রবৃত্ত
হইবার সময়ে তাহার মনে সতেজঃ স্পৃহার আবশ্যকতা থাকে না, তখন
তাহার সেই পাপ কর্মটীও কি গুরুতর নহে বলিয়া স্বীকার করিতে হইবেক ?
ইহা কদাচ যুক্তিসঙ্গত হইতে পারে না।

পরস্তু এস্থলে বলা কর্ত্ব্য যে, সং কি অসং কর্ম্মের অভ্যাস, ছুই প্রকার হইয়া থাকে। উভয়েই, কর্ম্মে প্রবৃত্ত হইবার সময়ে বাসনার প্রবলতা জানা যায় না। কিন্তু এক প্রকার অভ্যাসের প্রতিষেধ হইলে অভ্যন্ত কট্ট হয়; ছিতীয় প্রকার অভ্যাসের লক্ষণ এই যে অভ্যন্ত সং বা অসং কার্য্য নির্বাচ করিবার জন্ম আয়াসের প্রয়োজন থাকে না, এবং কার্য্যটী না করিলেও বিশেষ কট্ট বোধ হয় না। ইহার প্রথম দৃষ্টান্তে বাসনার বিলক্ষণ ভেজ্প আছে, কিন্তু তাহার অন্যভব করা গেল না—এবং ছিতীয় দৃষ্টান্তে বাসনার ভেজ্প প্রকৃতপক্ষে থর্বাই হইয়াছে, একথা স্বীকার করিতে হইবেক। কিন্তু জনসমাজে উভয়বিধ ক্কার্যাই তুলারূপে ক্ষতিজনক এবং যখন কোন ব্যক্তি অনায়াসে একটী কুকর্মে প্রবৃত্ত হয়, তখন উহা হইতে ক্ষান্ত থাকা তাহার পক্ষে অসাধ্য নহে বলিয়া, তাহার পাপের ন্যুনতা স্বীকার করা যায় না।

এই প্রবদ্ধে স্বস্থভাবাসুবর্ত্তিত। শব্দের পরিবর্ত্তে স্বাস্থ্রতিত। শব্দ প্রয়োগ করা
বাইবেক।

মিল চীন ও ভারতবর্ষের উদাহরণ দেখাইয়া বলিয়াছেন, এই ছুই দেশে সকল বিষয়ের নিয়ম নিবন্ধ থাকাতেই এক্ষণে শ্রীহীন হইয়াছে। পরন্ধ নিয়ম ना कतिला मध्कर्मा कथनरे অভাস্ত रहा ना। प्रमुश मध् अमध् छे छहा श्वरावहरे আধার। যত্নসহকারে সচ্চরিত্রতার উত্তেজনা এবং কুক্রিয়াসক্তির দমন না করিলে মনুষ্যপ্রকৃতি এবং জনসমাজের উন্নতি হইতে পারে না। অতএব নিয়ম নির্দ্ধারণকে দোষ দেওয়া অক্যায়। মিল বলেন, নিয়মামুসারে কার্য্য করিলে অচিরাৎ কণ্ঠার মন নিতান্ত অসার হইয়া যায়। কিন্তু কার্য্যের ফল কেবল কর্তাতেই ক্ষান্ত হয় না। তুমি সৎকর্মাই কর বা কুকর্মাই কর, মৃত্যুর পরে পৃথিবীর সহিত তোমার কি সম্বন্ধ থাকিবেক, তাহা বৃঝিতে পারি না। কিন্তু চিন্তারূপ ক্রিয়াই বল কি বাহা ক্রিয়াই বল, ভোমার কার্য্য মাত্রেই অবিনশ্বর। যত দিন মমুশ্যজাতি পৃথিবীতে থাকিবেক, ততদিন তোমার কার্যোর ফল জ্বগতে বিস্তার হইবেক। এক একটি কার্য্য কর্তার মন হইতে উদিত হয় :—অনন্তর তাহা হইতে এক দিকে কর্তার মানসিক অবস্থার ইতর বিশেষ, অন্য দিকে তাহা প্রকাশ হইলে অপর ব্যক্তির অবস্থান্তর হয়। মানসিক ক্রিয়াটি প্রকাশ না হইলেও কর্ত্তার মনে যে কিঞ্চিংকাল অবস্থান করে তাহার দ্বারা উহা কর্মান্তরে পর্য্যবসিত হয়। স্কুতরাং স্বয়ং হউক অথবা ভাহার ফলের দ্বারাতেই হউক. কোন কার্য্যই কেবল কর্ত্তাতে নিবৃত্ত থাকে না। প্রত্যেক কার্যা তৎপরবর্ত্তী অস্ম কার্যোর কারণ। এবং তাহা কর্ত্তা ও ফল-প্রাপ্তব্যক্তি হইতে কালসহকারে সহস্রদিকে ভ্রমণ করিতে থাকে। যেমন ভ্রাম্যমান জ্যোতিক্ষময়ের পরস্পর আঘাত দ্বারা ভয়ানক অগ্নি উৎপন্ন হইয়া উভয়েই অপার পদার্থ রাশিতে বিলীন হইতে পারে; তথাচ উহাদিগের পরমাণুভাগ বাষ্পাকারে, এবং গতি, উত্তাপরূপে ব্রহ্মাণ্ডব্যাপী হয়, কিন্তু ধ্বংস প্রাপ্ত হয় না! তদ্রপ মনুষ্যের কার্য্য, কর্তার সহিত বিযুক্ত হইলে আর লোকালয় হইতে অন্তর্হিত হইতে পারে না।

চীন ও ভারতবর্ষনিবাসিদিগের অবনতি হইয়াছে বটে, কিন্তু এই অবনতি কোন্ বিষয়ে, তাহার অমুধাবন করা কর্ত্তব্য। আমরা হিন্দুশাস্ত্রোক্ত সংকর্মের প্রকৃত মর্মা ভূলিয়া গিয়াছি, তাহাতে সংকর্মের লক্ষণ বিষয়ে স্থল বিশেষে ভ্রম হইয়া থাকে; এইরূপ ভ্রম ক্রমশঃ বৃদ্ধি পাইয়া সংকর্মের সহিত অনেক অসংকর্ম মিঞ্জিত হইতেছে, এবং মর্মা বিষয়ে অনবধানতা বশতঃ নৃতনং সংকর্মামুষ্ঠান বিষয়ে ব্যাঘাত জ্বাম্মিয়াছে। অতএব সংকর্মের মর্মা বিষয়ে

অনভিজ্ঞতা নিবন্ধন কৃকর্মের বৃদ্ধি এবং নৃতন সৎকর্মের অভাব ও তাহার আমুষঙ্গিক অবনতি হইয়াছে। এই ক্ষতি সামাশ্য নহে। কিন্তু আমাদিগের সৎকর্মের মধ্যে অনেকগুলি, কেবল শাস্ত্রীয় বিধি ছিল বলিয়াই এখনও প্রচলিত আছে। উহা বিন্দুবৎ, এবং উহার মর্ম্ম অজ্ঞাত, একথা সত্য হইলেও ঐ সকল কর্মকে তুচ্ছুজ্ঞান করা অস্থায়।

উল্লিখিত অতিথিসৎকার বিষয়ক মন্ত্রবচন এবং দরিদ্রকে অন্ধদানবিষয়ক অক্যাম্য শাস্ত্রীয় বিধির দারা হিন্দুজাতির অন্নদান ধর্ম বর্দ্ধিত হইয়াছে ; আবার পাত্র বিচার বিষয়ে উহার নিগৃঢ় মশ্মামুসারে কার্য্য না হওয়াতে, এতদ্দেশে পরভাগ্যোপজীবী লোকের সংখ্যাও বৃদ্ধি পাইয়াছে। কিন্তু এই জ্বন্থ মহু কিন্তা অন্ধান বিষয়ক নিয়মকে কি দোষ দেওয়া কর্ত্তব্য গ এক জনের স্বারা কোন সংকর্মবিষয়ক একটী নিয়ম প্রচলিত হইল, কিন্তু তাঁহার বংশাবলী স্ব স্ব বৃদ্ধি বিবেচনাকে আর্ত রাখিয়া, ক্রমশঃ বৃদ্ধিবৃত্তি এবং নিয়ম, উভয়েরই ক্ষয় করিতে থাকিল, তাহাতে নিয়ম প্রণেতাকে দোষ দেওয়া অক্সায়। অধুনা ইংরাজ্বদিগের আধিপত্যে সকল বিষয়েরই অতি স্থচারু বন্দোবস্ত স্থাপিত হইতেছে, কিন্তু যদি ভবিষ্যৎকালে বাঙ্গালিরা এখনকার মত, বিচার প্রণালী, কর সংগ্রহ নিয়ম, রেল রোড, টেলিগ্রাফ, এবং পানীয় জ্বল সংগ্রহের উপায়, ইত্যাদি বিষয় রক্ষা করিতে না পারেন, তাহাতে কেবল এইমাত্র দোষ দেওয়া যাইতে পারিবে যে, আমরা এই সকল বস্তুর উপকারভোগী হইলেও উহাতে আমাদিগের পূর্ণ অধিকার জম্মিতেছে না। সেইরূপ চীন ভারতবর্ষের নিয়মাবলির দোষ এই যে, লোকে তাহা সর্ব্বতোভাবে আয়ন্ত করিতে পারে নাই, এবং ইহাতে কেবল এই সিদ্ধান্ত হইতে পারে যে, কোন ব্যবস্থার মর্ম এক জনের বৃদ্ধির অগম্য হইলে তাহা কর্ত্বক উহা সম্যক্রপে রক্ষিত হওয়া তুষর ; কিন্তু অমুকরণ প্রবৃত্তির দ্বারাই হউক অথবা দণ্ডভয় প্রযুক্ত হউক. লোকে কোন সংকর্ম করিলে এবং কালসহকারে তদ্বিষয়ক অভ্যাস বদ্ধমূল হইয়া গেলে, যে পরিমাণ সৎকর্ম নিষ্পন্ন হইতে থাকে, তাহা অগ্রাহ্য করা কর্ম্বর নতে।

কামনা হইতে কর্ম্মের উদয়। কর্ম্ম, কামনা চরিভার্থ করিবার অমুপ্যোগী হইলে বৃদ্ধির দোষ প্রকাশ হয়। এবং একটি সৎকামনা চরিতার্থ করিবার জন্ম অনেকগুলি অসৎ প্রবৃত্তিকে দমন করিয়া রাখা আবশ্যক। ঐ সৎকর্মটী উপযুত্তপরি নিম্পাদিত হইলে অভ্যাস হইয়া যায়; অর্থাৎ সৎপ্রবৃত্তির উত্তেজনা, অসংপ্রবৃত্তি নিবারণ এবং কামনা ও কর্মের উপযোগিতা বিষয়ক চিন্তা, অভ্যাসের দ্বারা এই তিন প্রকার পরিশ্রমের সাহায্য হয়। কিন্তু তাহাতে কার্যাটির কোন ব্যত্যয় হয় না। অনন্তর পরিশ্রম লঘু হইয়াছে বলিয়া, যিনি নিশ্চিন্ত পাকেন এবং কার্য্যান্তরে হস্তক্ষেপ না করেন, তাঁহার শ্রমপটুতা অবশ্যই থর্বে হইবেক। পরিশ্রমে অপটু হইলে সহস্র অনিষ্ট হইতে পারে। অতএব যে ব্যক্তি কোন সংকর্ম অভ্যাস করণান্তর অন্য বিষয়ে আপনার শক্তি নিবিষ্ট না করেন, তিনি জনসমাজের ক্ষতিকারক। আলস্তের দোষ কেবল বাল্যকালেই ঘটে, এমত নহে। সময় অদৃশ্য এবং ইহাকে কাল্পনিক পদার্থ বলিয়া ভাবনা করা যাইতে পারে; কিন্তু সময় নষ্ট করা সামান্য পাপ নহে। বিশ্রাম, পরিশ্রমের অঙ্গ। কিন্তু যে পরিমাণ বিশ্রাম প্রয়োজন, তদপেক্ষা অধিক সন্তোগ করিলে, আলস্য বলিয়া গণ্য হয়। পরিশ্রমের লাঘ্ব হইলে বিশ্রাম বৃদ্ধি করা মহদোষ।

ঋষিনির্দিষ্ট নিয়মাশ্রায়ে এবং পৃর্ব্বপুরুষদিগের সদামুষ্ঠানের অনুসরণ দারা মনুষ্যজাতির শ্রামের অনেক সাহায্য হইয়াছে—কিন্তু সেই জন্ম বৃদ্ধি চালনা ক্ষান্ত করিলে সামান্ত ক্ষতি হয় না। অতএব নিয়ম নিমেধ করা কর্ত্তব্য নহে; বিবেচনা এবং সংপ্রাবৃত্তির উত্তেজনা করাই যুক্তিসঙ্গত। সভাবতঃ যে পুণ্য কর্ম অনুষ্ঠিত হয়, তাহার অনেক গুণ। কিন্তু নিয়মের দারা তাহার অভ্যাস হইলে কর্মের কোন হীনতা জ্বমে না, পরন্তু সেই অভ্যাস জনিত অবকাশ কর্মান্তরে নিযুক্ত না হইলে ক্ষতি উৎপাদন করে। অভ্যন্ত পুণ্যে আর কোন দোষ নাই।

যাঁহারা হিন্দুশাস্ত্রের নিয়ম নির্দ্ধারণ বিষয়ের দোষ দেন, তাঁহাদিগের এক প্রম এই যে, উক্ত শাস্ত্রে তত্ত্বজ্ঞান লাভের যে মাহাত্ম্য বর্ণিত আছে, তাহার প্রতি সম্যক্রপ অমুধাবন করেন না। হিন্দুধর্মের এক প্রধান নিয়ম এই, সংকর্ম অভ্যাস করণান্তর তত্ত্বজ্ঞান অর্জন করিতে হয়। সেই জ্ঞান জন্মিলে উক্ত কর্মবিষয়ক নিয়মের অধীন থাকিবার আবশ্যকতা নাই। কারণ জ্ঞানী ব্যক্তি সংকর্মের প্রকৃত মর্ম্ম বৃঝিয়াছেন। এই জ্ল্যু নির্দ্দিষ্ট নিয়ম পরিত্যাগ করিয়াও অন্য উপায়ের দ্বারা ঐ নিয়মের মর্ম্ম প্রতিপালন করিতে পারেন। সামান্য লোক এরূপ স্থলে স্বামুবর্তী হইবার চেষ্টা করিলে সকল দিক রক্ষা করিতে পারে না; এতাদৃশ বিধানের ছই মহৎগুণ দৃষ্ট হইবেক। সভ্যতার আদিম অবস্থায় সামান্য লোকদিগকে নিয়মের মর্ম্ম বুঝাইবার চেষ্টা করা রুধা,

এবং প্রয়োগের দ্বারা নিয়মগুলির লক্ষণ ও ফল পরীক্ষিত না হইলে তাহার মর্মামুত্রব করা অধিক আয়াস সাধ্য। অতএব সামাস্য ব্যক্তির পক্ষে হিন্দু-শাস্ত্রোক্ত বিধান দূষণীয় নহে। তবে আমাদিগের মহর্ষিগণ স্বং প্রণীত শাস্ত্রের মর্ম্ম প্রকটন করেন নাই। বোধ হয়, পূর্ব্বকালে গুরুপদেশের দ্বারা পুরুষামুক্তমে এই উদ্দেশ্য সম্পাদিত হইত, এবং কোন ভয়ানক রাষ্ট্রবিপ্লবের সময় কিছুকাল শিক্ষাকার্য্য স্থাগিদ হইয়া গিয়াছিল। অনন্তর নব্যশাস্ত্রাধ্যায়িগণ গুরুপদেশ অভাবে কেবল পুস্তক পাঠের দ্বারাই অধ্যয়ন সমাধা করাতে শাস্ত্রের নিগৃঢ় মর্ম্ম বিষয়ে শিশ্বগণকে উপদেশ দিতে পারেন নাই। স্কৃতরাং বর্ত্তমান কালে কেবল অমুমানের দ্বারাই শাস্ত্রের মর্ম্ম নিরাকরণ করা প্রয়োজন হইয়াছে। অতএব ঋষিগণ শাস্ত্রীয় বিধির উদ্দেশ্য লিপিবন্ধ না করাতে এই ক্ষতি হইয়াছে, একথা স্থীকার করিতে হইবেক। কিন্তু যে সকল অধ্যাপক মহাশয়ের। হিন্দুশাস্ত্রামুসারে কার্য্য করিতেছেন, তাঁহারা স্বং কর্ম্মফল অবলাকন করিলে শাস্ত্রীয় বিধির মর্ম্ম অনেক স্থির করিতে পারেন, সন্দেহ নাই। এ বিষয়ে ভাহাদিগের অমনোযোগিতা মার্জ্কনা করা যায় না।

ফরাসি দেশের দর্শনকার কোম্ৎ সকল সৎকর্মের নিয়ম নিবন্ধ করিতে ইচ্ছা করেন। মিল্ তাঁহার প্রতি দোষারোপ করিয়া স্বান্থবর্ত্তিতার প্রাধান্ত বর্ণনা করিয়াছেন। আমাদিগের মধ্যে ইংরাজি ভাষাজ্ঞ যুবক সম্প্রদায়ের অনেকেই মিলের শিশ্য এবং চরিত্র বিষয়ে নিয়ম সংস্থাপন করিতে তাঁহার প্রায় অনিচ্ছু।

মিল্ বলেন, কোম্তের মহাভ্রম এই যে, তিনি সকল বিষয়ে এবং সকল লোকের মধ্যে একতা সাধনের জন্ম চেষ্টা করিয়াছেন। কিন্তু সকল লোকের প্রকৃতি সমান নহে এবং প্রত্যেক মন্তুয়োর মনে ভিন্নং প্রকৃতির লক্ষণ দেখিতে পাওয়া যায়, অতএব জনসমাজ এবং মানব মনের একীকরণ চেষ্টা নিম্প্রয়োজন। আর বিভিন্নতা বর্দ্ধনে স্বান্থ্রবিভিতার উন্নতি হয়, অতএব মিলের মতে তাহাই ভাল।

কিন্তু একই বিষয়ে সকলের স্বান্ত্বর্তী হইবার প্রয়োজন নাই। এক জন স্বান্ত্বর্তী হইয়া অনাহারিকে অন্ধদানে প্রবৃত্ত হইল বলিয়া আর একজনের স্বান্ত্বর্তিতা রক্ষা করিবার জন্ম যে অন্ধদান নিষিদ্ধ এবং তাঁহার কেবল বস্তই দান করিতে হইবেক এমত নহে। বরং তিনি অন্ধদান বিষয়ে প্রথম ব্যক্তির অনুসারী হইয়া বন্ত্রদান বিষয়ে স্বান্ত্বর্তী হইলেই মঙ্গল হইবেক। স্বান্ত্বর্তী হইবার জন্ম যে নিয়মত্যাগ করা আবশ্যক, এমত নহে। কোন বিষয়ের নিগৃঢ় মর্ম্ম গ্রহণ করিয়া তদমুসারে কাহারো কর্মের প্রণালী স্বয়ং স্থির করিতে হইলে, অনেক পরিশ্রম আবশ্যক করে, কিন্তু নির্দ্ধারিত নিয়মের অনুসরণ অল্পায়াসেই হইয়া থাকে। এতদ্বারা যে অবকাশ লাভ হয়, তাহাতে পৃথক বিষয়ের চিন্তা করা এবং তত্পলক্ষে স্বামুবর্ত্তী হওয়াই যুক্তিসঙ্গত। এখনও মন্থয়ের চরিত্রসংস্কার বিষয়ে অনেক কর্ম্ম বাকি আছে। যখন জনসমাজে তত্পলক্ষে কোন নৃতন কার্য্যপ্রণালী আবিদ্ধার করা অসম্ভব হইবেক, তখনই স্বামুবর্ত্তিতার স্থলাভাব বশতঃ চিত্তোৎকর্ষের ব্যাঘাত হইবার সম্ভাবনা।

কোম্থ যে একতার প্রশংসা করিয়াছেন, সেই একতা নিতান্ত অবিভাজ্য পদার্থ নহে, এবং স্বান্থবর্ত্তিতাকেও তাহার এক অঙ্গ বলিয়া গণ্য করা যাইতে পারে। কোন্তের ব্যবস্থা এই যে, নিশ্চিত বিষয়ে একতা, অত্যত্র স্বাধীনতা আর সর্বত্র সদাকাজ্যা রক্ষা করা কর্ত্তব্য। অতএব যে বিধানের অত্যথা করিলে, কর্ত্তার নিজের হউক বা অত্যের হউক, নিঃসন্দেহ ক্ষতি হইবেক, তাহাতে সকলেরই স্বেচ্ছাচার নিষিদ্ধ। কারণ এমন কোন কর্ম্মই নাই যে তাহা কেবল কর্তার নিজের ক্ষতি করিয়াই ক্ষান্ত থাকে। তবে এরূপ কার্য্য, কি উপায় দ্বারা নিবারণ করিতে হইবেক, তাহার বিচার স্বতন্ত্র।

স্বান্ত্বৰ্ত্তিত। হইতে সদসৎ উভয় ক্রিয়াই সম্পাদিত হওয়। সম্ভব। অতএব যে স্থলে স্বান্তবৰ্ত্তিত। লোকের মঙ্গল বৰ্দ্ধন করে, সেই স্বান্ত্বৰ্ত্তিতাই কোম্তের একতার অন্তর্গত্ত। কোম্ত একতা এবং সামজ্ঞস্থোর যে প্রশংসা করিয়াছেন, তাহার হেতু এই যে, তদ্ধারা মানবজাতির উন্নতি পক্ষে স্থবিধা জন্ম। কোম্তের মতে উন্নতিই জীবনের উদ্দেশ্য; বন্দোবস্তই তাহার মূলাধার এবং ক্ষেত্র এতত্ত্যের গ্রন্থিস্করপ ও সারপদার্থ। যেখানে স্বান্ত্বর্তিতা স্নেহে পরিপ্লুত এবং উন্নতি মুখে ধাবিত, কেবল সেই থানেই উহা সংপ্রকৃতি বলিয়া গণ্য; কিন্তু এতাদৃশ স্বান্ত্বর্ত্তিতার জন্য বন্দোবস্তু অত্যাবশ্যক।



উপক্যাস

#### প্রথম পরিচ্ছেদ

ব্রকদা নিদাঘ কালে রাজ্বধি যমরাজ ভগবান মরীচিমালীর প্র**খ**র করনিবন্ধন দিবাভাগে রাজকার্য্য পর্য্যালোচনায় অসমর্থ হইয়া নিশীথ সময়ে মহাসমারোহে কাছারি আরম্ভ করিলেন। গ্যাসালোকে সভামগুপ আলোকময়, ফরাসি-প্রুসীয় মহাযুদ্ধ হইবার অব্যবহিত্কাল পূর্বে ক্রীত বিস্তীর্ণ ফরাসি গালিচা বিস্তারিত, দেয়ালে নৈপুণাকুশল শিল্লিশ্রেষ্ঠ ম্যাকেববিনিন্মিত ঘুঘু ঘড়ি, কয়েকখানি সম্পূর্ণমৃত্তি দর্শনোপযোগী মুকুর। কিন্তু সকলের উপরেই আবরণ, কারণ কালাস্তক মহোদয় একদিন কাচাভ্যন্তরে স্বীয় মূর্ত্তি দর্শন করিয়া ইংরাজি দশঘন্টা একাদশ মিনিট মূর্চ্ছিতাবস্থায় নিপতিত ছিলেন। আলেখ্যগুলি অতীব স্থন্দর; বোধ হয়, অমরাবতীপ্রতিম লণ্ডন নগরের যাবতীয় নাট্যশালাললামভূতা মহিলাকুল যমালয়ের আলেখ্যে বিরাজিত: কলিকাতার কতিপয় মহামুভবের ফটোগ্রাফ দীপ্তিমান দেখা যাইতেছে। নিরয়াধিপতির পুরোভাগে পরিমাণ আশীবিষ সদৃশ বক্র নল সঙ্গুল আলবলা, তাহার হির্থায় মুখ, ভদ্মারা রাজমহলসমুদ্ভূত তামাক নিঃস্ত ধ্মপান করিতে করিতে মহারাজ বলিলেন, ''অগুকার বিশেষ কার্য্য কি ?'' প্রধান মুন্সি চিত্রগুপ্ত অচিরাৎ গাত্রোত্থান পূর্ববক সমন্ত্রমে অভিবাদন করিয়া বলিলেন, "ভগবন, অভ পি ও কোম্পানির ষ্টীমারে ভীয়া ব্রিণ্ডিসি একখানি সরকারি চিটি এবং

সমীরণ যানে এক খানি বেনামি দরখান্ত প্রাপ্ত হইয়াছি; উভয়ই বঙ্গদেশ হইতে প্রেরিত এবং উভয়ই, জরুরি, শব্দান্ধিত।

রাজ্ঞার অন্থুমতি অন্থুসারে মুন্সিপ্রবর সরকারি লিপিথানি অগ্রে পাঠ করিলেন; যথা—

"মহামহিম মহিমাসাগর শ্রীলশ্রীযুক্ত সংহারনিরত মুদগরহস্ত রাজাধিরাজ যমরাজ মহোদয় অপ্রতিহত প্রতাপেয়।

অধীনের নিবেদন এই যে, শ্রীপাদ পদ্ম হইতে বিদায় হইয়া সৈম্মবাহী সিন্ধুপোতে আরোহণ পূর্বক বসস্ত ঋতুর প্রারম্ভে কলিকাতা নগরে উপনীত হইলাম। কলিকাতার প্রায় সমুদায় লোক, স্থ্রী পুরুষ, ধনী, দীন, শিশু স্থবির, হিন্দু মুসলমান, ব্রাহ্ম খ্রীষ্টীয়ান, আমাকে মহাসমাদরে গাঢ়ালিঙ্গন করিয়া পাত্ম অর্ঘ্য মধুপর্ক প্রদান করিয়াছেন। অন্যান নবতি পারসেন্ট আমার অমিততেক্তে অভিভূত। যে কয়েক জন অবশিষ্ট আছেন, তাঁহাদিগকে মদীয় শাসনাধীনে আনিবার নিমিত্ত যত্ন করিতেছি। সম্পূর্ণ সাফল্যের সম্ভাবনা দেখিতেছি না। বোধ করি, তাঁহাদের জন্ম "রুষ্ণ" দাদাকে প্রেরণের প্রয়োজন হইবে। কলিকাতার একজন যুবা পুরুষ মন্ত্রপূত শান্তিজলে আমার বিশেষ প্রতিবন্ধকতা করিতেছেন; আমি তাঁহাকে বাগে পাইলে ছাভিব না।

কলিকাতায় সেনাপতিকে প্রতিনিধি রাখিয়া আমি সসৈত্যে দিখিজয়া-ভিলাবে পরিভ্রমণ করিতেছি। ইষ্টইন্ডিয়া এবং ইষ্টারণবেঙ্গল রেলের তুই পার্শ্বস্থ সমুদায় প্রদেশ সম্পূর্ণ অধিকৃত হইয়াছে। ঢাকা, ময়মনসিংহ, শ্রীহট্ট, কাছাড়, ত্রিপুরা, বাখরগঞ্জ, নোয়াখালি এবং চট্টগ্রামে সমরানল প্রজ্ঞালিত ইইয়াছে, অচিরাং অম্মদের শাসনাধীন হইবে।

ভারতবর্ধের সকল স্থানেই অশ্বমেধের ঘোটক প্রেরণ করিব. এবং সকল স্থানেই কৃতকার্য্য হইব, তঙ্জন্ম আপনাকে কিছুমাত্র দ্বিধা করিতে হইবে না। বোস্বাই, মান্দ্রাজ, আগরা, লাহোর প্রভৃতি প্রধান প্রধান প্রদেশে দৃত প্রেরণ করিয়াছি, কেহই প্রতিদ্বন্ধী হয় নাই। পঞ্জাবাধিপতি অজাতশক্র রণজ্জিত ভারতবর্ধের মানচিত্র দর্শন করিয়া জিজ্ঞাসা করিয়াছিলেন, 'রক্তবর্ণে চিত্রিত গুলিন কাহাদের অধিকার?' প্রত্যুত্তরে জ্ঞানিলেন, ইংরাজদিগের। তখন তিনি বলিলেন, 'সব লাল হো যাগা'—রণজ্জিতের এতন্তবিশ্বদ্রাণী মদীয় দিগ্বিজ্বয়ে সম্পূর্ণ প্রয়োক্তব্য।

যমালয়ের কারাগারে স্থানাভাব বলিয়া আপনার আদেশাস্থসারে বন্দী প্রেরণে বিরত রহিলাম। ইতি তারিখ ১৫ শ্রাবণ।

> একান্তবশম্বদ শ্রীড়েংগুচন্দ্র হাড়ভাঙ্গ।''

লিপির মশ্মাবগত হটয়া কালান্তক হাইচিত্তে চিত্রগুপুকে কহিলেন, "ডেংগুচন্দ্রকে লিখিয়া পাঠাও যে তাঁহার বারকীর্ত্তিতে আমি সাতিশয় সন্তুষ্ট হটয়াছি, অচিরাৎ উচিত পুরস্কার প্রেরিত হটবে। কলিকাতার কতিপয় ব্যক্তি অভাপি ডেংগুচন্দ্রকে পূজা করে নাই শুনিয়া ছঃখিত হটলাম। যদি তাহারা শীতাগমনের পূর্কে ডেংগু মহাশয়ের পদানত না হয়, তবে "কৃষ্ণ" চন্দ্রকে প্রেরণ করা যাইবে। কৃষ্ণচন্দ্র বৃদ্ধ হইয়াছেন, তরিমিত্ত দূর প্রাদেশে গমন করিতে অনিচ্ছক, নিতান্ত আবশ্যক হইলে অগতা যাইতে হইবে।"

তদনম্বর মৃত্যিপ্রবর অপর লিপিখানি পাঠ করিলেন, যথা ;—

"তুষ্ট দমন শিষ্টের পালন শ্রীযুক্ত ধর্মারাজ যমরাজ মহোদয়। অথও প্রবল প্রতাপেষু।

গতকল্য বেলা এক প্রহরের সময় বাগেরহাট সবডিবিজ্ঞানের অন্তর্গত লোচনপুর প্রগণার মাল্লবর শ্রীযুক্ত বাবু পতন রায় জমীদার মহাশয়ের লোকের সহিত প্রমাদ নগরের পূজনীয় শ্রীযুক্ত রামনাথ চৌধুরী গাঁতিদার মহাশয়ের লোকের ভয়ন্ধর দাঙ্গা হইয়া গিয়াছে। উভয় পক্ষে বহুসংখ্য লাটিয়াল, সূড়কিওয়ালা, গড়গোয়ালা, দেসোয়ালী জমায়েৎবস্ত হইয়াছিল। অনেক গুলি লোক হত হইয়া ধাল্য থেতেরে পড়ে, কিন্তু সকলকেই মহারাজের দূতেরা আসিয়া লইয়া গিয়াছে, কেবল এক জনকে লইয়া যাইতে পারে নাই। চৌধুরী মহাশয়ের সদর নাএব নব চাটুর্য্যে এক জন গড়গোয়ালার প্রচণ্ড লাঠির ঘায় মাগাটি দোফাক হইয়া ফাটিয়া পঞ্চয় প্রাপ্ত হন, কিন্তু রায় মহাশয়ের বারপরদাজেরা নাএব মহাশয়ের মৃত দেহ এমত গুপ্ত স্থানে লুক্কায়িত করিল যে, আপনকার দূতেরা এবং আপনার প্রতিকৃতি লোচনপুরের পুলিস ইনিম্পেক্টারের লোকেরা ভাহার কিছু মাত্র সন্ধান গাইল না। মৃত নাএব মহাশয়কে লোচনপুরের কাছারিবাড়ীর বড় আটচালার পশ্চিম পার্থের কাম্বায় একখানি দড়ি দিয়া ছাওয়া চারপায়ায় শোয়াইয়া রাখিয়াছে। পা হইতে মাথা পর্যান্ত একখানি এক পার্টায় ঢাকা

আছে। যদি পত্রপাঠ দৃত প্রেরণ করেন, নাএব মহাশয়ের মৃতদেহ ধৃত হইবার সম্ভাবনা। এই দরখাস্তের এক কেতা অবিকল নকল আপনার পুলিসস্থ ভ্রাতার নিকটে প্রেরণ করিলাম। ইতি।"

যমরাজ্ব দরখান্ত শুনিয়া যারপরনাই উৎকলিকাকুল হইলেন। চিত্রগুপ্তের মুখের দিকে চাহিয়া বলিলেন, "হে মুন্সিশ্রেষ্ঠ, এ ছ্রহ ব্যাপার শ্রবণ করিয়া আমার হৃৎকম্প ইইভেছে। না জানি, কি সর্ববনাশ আমার নিমিত্ত প্রস্তুত ইইভেছে। মুখ্যু জীবনশৃষ্ঠ ইইবামাত্র আমার অধীন; কিন্তু আশ্চর্য্য ধূর্ত্ত জমিদারকর্ম্মচারীরা দিবসদ্বয় পর্যান্ত অনায়াসে একজন প্রধান গণ্য ব্যক্তির মৃতদেহ গোপন করিয়া রাথিয়াছে। প্রলয় ডিপার্টমেন্টের অধ্যক্ষ দেবাদিদেব মহাদেব শুনিলে আমাকে কি আর আস্তুরাথিবেন ? এক সেট্ ক্রেত্রগামী বেহারা প্রেরণ কর, এবং ভাহাদের বলিয়া দেও যেন এই রজনীমধ্যে নাএব মহাশয়ের মৃতদেহটি আমার সমক্ষে আনয়ন করে—ভাহারা যদি পিতা মহাশয়ের গাত্রোপান করিবার অত্যে যমালয়ে প্রত্যাগমন করিতে পারে, ভাহাদিগকে মদ খাইতে একটা বাঁধা আধুলি দিব।" আজ্ঞানপ্রাত্রি চিত্রগুপ্ত আটটি বেহারা প্রেরণ করিলেন।

লোচনপুরের কাছারির বড় আটচালার পার্শ্বন্ধ কক্ষে রামনাথ চৌধুরীর মৃত নাএব রক্ষিত হওনের পর পতন বাবুর কক্ষকারকেরা জানিতে পারিলেন, তৎসংবাদ পুলিসের সবইনিস্পেক্টার জ্ঞাত হইয়াছে। তাহারা অতিশয় ব্যক্ত হইয়া লাস্টি স্থানান্তরিত করিল, চারপায়া খানি খালি পডিয়া রহিল।

লোচনপুর পরগণার অন্তর্গত তরফ বিশ্বনাথপুরের গোমস্তা কুড়রাম দত্ত। কুড়রামের বয়স পঞ্চলগারিংশং বংসর, মস্তকে স্থুদীর্ঘ কুঞ্চিত কেশ, মধাভাগে একটি চৈতনক। তাহাতে তুইটি তাম্র মাতৃলি; ললাট প্রশস্ত, নধাস্থলে দড়কা রোগ সম্বন্ধীয় রেখাদ্বয়, রাজদত্তবং শোভা পাইতেছে; জ্রায়ুগ স্পষ্ট প্রত্যক্ষ হয় না; চক্ষু ক্ষুদ্র কিন্তু জ্যোতিহীন নহে, নাসিকাটি লম্বা, অল্প মক্ষোলীয়ানকট্ বলিয়া বোধ হয়; নাসারদ্ধে নানা বর্ণের চিকুর, গুন্ফ আয়ত নিবিড় কঠিন এবং অবিরত দণ্ডায়মান, সপ্তাহে একবার করিয়া কেয়ারি করা হয়। গলায় স্বর্ণ তারজ্ঞ ড়িত কৃষ্ণকলি ফুলের বিচি সদৃশাক্ষ মালা, বাহুতে ইষ্টকবচ মধ্যভাগে রক্তচন্দনের ফোটা, অঙ্গুলে একটি রক্ত একটি কাঞ্চন অঙ্গুরীয়, পরণে ময়ুরকণ্ঠ চেলির যোড়, পায়ে

ফুলপুকুরে চটি। সর্বাঙ্গে লোম, মস্তকের কেশে আবাসস্থান, সংকীর্ণ বিধায় সমৃদ্ধিশালী উৎকুনকুল গাত্রলোমে উপনিবেশ স্থাপন করিয়াছে। উদরটি স্থুল, কিন্তু নিরেট, অছাপি ভুঁড়ি বিদ্যা পরিগণিত হয় নাই। কুড়রাম জননীর অদূরদর্শিতাহেতু আস্তাকুড়ে ভূমিষ্ঠ হইয়াছিলেন, ধাত্রী তাঁহাকে সে স্থান হইতে কুড়াইয়া আনে, সেই জন্য তাঁহার নাম কুড়রাম। কুড়রাম যেমন দাঙ্গাবাজ, তেমনি মোকদ্দমাবাজ, জাল করিতে অদ্বিতীয়। কুড়রামের এবারত ভারি দোরস্ত। কুড়রাম কিছু দিন কবির দলে গান বাঁধিয়াছিলেন। তিনি এমনি সতর্ক, বিংশতি বৎসর পাটওয়ারি গিরি কর্মা করিয়া একবারমাত্র নিকেশী দেনায় জমিদারদিগের চুনের গুদামে এবং বারত্রয়মাত্র সরকারি জেলে অধিবাদ করিয়াছিলেন।

রামনাথ চৌধুরীর নাএবের মৃতদেহ স্থানাম্ভরিত হওনের অব্যবহিত পরেই কুড়রাম দত্ত শ্রাস্তি দূর মানসে তৎপরিত্যক্ত চারপায়াখানিতে আপনার বাক্সটি মস্তকে দিয়া শয়ন করিলেন। বাক্সটি বিষম বকেয়া, ডালার উপর আদ ইঞ্চি পরিমাণে ময়লা জমিয়া রহিয়াছে; বাম পার্শ্বে একটি ছিদ্র হইয়াছিল, তদ্ধারা আরস্কল্লা গমন করিয়া একখান কান কোঁড়া খাতা কাটিয়া ফেলে, ভবিগ্যদাক্রমণ নিবারণ করিবার জন্য ছিন্দ্রটি গালাদ্বারা বন্ধ করা হইয়াছে। বাকসের জন্মাবধি কোন সংশে পেতলের সাজ নাই। পুরাকালে একখানি পেতলের মুখপাত ছিল, কিন্তু তাহাও বহুকাল হইল অপস্ত হইয়াছে; বাকসের মুখপ্রাস্থে একটি শ্বেভ চন্দনের, একটি রক্ত চন্দনের, একটি হরিন্দার অদ্ধচন্দ্র চিত্রিত। বাক্সের ভিতরে নানাবিধ জবা— এক দিস্থা শাদা কাগচ, একটি কলমরাখ। বাঁশের চোঙ্গা, তাহার মধ্যে তিনটি কন্চির কলম, একটি খাঁকের কলম, একটি শজারুর কাঁটা, একথানি লোহার বাঁটের ছুরি আর আদ্থানি কাঁচি; সাত্থান কান কোঁড়া আর তিনখান খেরুয়া মোড়া খাতা; একটি চুনের পুটলি; একখানি খাপ খোলা আর একখানি খাপ সংযুক্ত চসমা; একটি গলাসি দেওয়া কাচের োয়াত ইত্যাদি। বাকসটি একখানি মোটা সাদা গড়ায় খুঁটে খুঁটে গেরো निया वांधा

কুড়রাম অল্লকাল মধ্যেই অঘোর নিজায় অভিস্কৃত হইলেন, তাললয়-বিশুদ্ধ ফরর্-ফরর্-ফরাং নাসিকাধ্বনি হইতে লাগিল। যমরাজ প্রেরিড বাহকগণ এমত সময়ে আটচালায় নিঃশব্দে প্রবেশ করিয়া চারপায়া সহিত কুড়রামকে লইয়া দ্রুতপদে প্রস্থান করিল।

বাহকগণ কুড়রামকে বহন করিতে করিতে দক্ষিণ দার দিয়া যেই যমপুরে পদার্পণ করিল, আর গুড়ুম করিয়া তোপ পড়িয়া গেল। বৈতরণী নদীর তীরে কুড়রামের চারপায়া রাখিয়া বেহারারা প্রাতঃক্রিয়া সম্পাদনাস্তর পুনর্বার চার পায়া উঠাইবার উপক্রম করিতেছে, এমত সময়ে কুড়রাম আড়ামোড়া ভাঙ্গিয়া খট্টাঙ্গোপরি উঠিয়া বসিলেন, এবং নয়নোশ্মীলন করিয়া দেখিলেন, তিনি কোন অপরিচিত দেশে আনীত হইয়াছেন। যমরাজের সোধ সমীপে ঝাউ গাছের শ্রেণী দেখিয়া তাঁহার প্রতীতি হইল, তাঁহাকে রামনাথ চৌধুরীর কাছারিতে চুরি করিয়া আনিয়াছে এবং গুমি করিয়া হাথিবে। কুড়রাম দেখিলেন, লাটিয়াল বা স্কুড়কিওয়াল। কেহই তাঁহাকে ঘেরিয়া নাই, কেবল আট জন জীর্ণ বাহক আছে, তাহাদিগকে এক একটি চপেটাঘাতে ভূমিসাৎ করিতে পারেন: স্বুতরাং পলায়ন করিবার অতীব উপযুক্ত সময়। বেহারারা যেমন খাট ধরিবে, কুড়রাম অমনি ভাহাদিগকে এক একটি প্রচণ্ড চড় মারিয়া তর্জন গর্জন সহকারে কহিলেন—"ওরে নচ্ছার বেটারা, প্রাণে ভয় থাকে ত চার পায়ার নিকট আর আসিস না. আমি পতন বাবুর প্রধান পাটওয়ারি, আমি কি তোর রামনাথ চৌধুরীকে ভয় করি ? এই দণ্ডে তোদের কাছারি বাড়ীতে আগুন দিয়া থাওব দাহন করিয়া যাইব, আমার প্রতাপে বাঘে গোরুতে এক ঘাটে জল খায়, এক প্রহরের মধ্যে তোদের মনিবের মৃগুপাত করিব।"

আট জন বেহারার মধ্যে তিন জন ভয়ন্ধর সজীব চড়ের প্রভাবে ঘুরিতে ঘুরিতে বৈতরণী নদী গর্ভে পড়িয়া গেল, তিন জন কায়া পরিবর্ত্তন করিয়া ডোমকাক হইয়া অন্তরীক্ষে কর্কশ কোলাহল করিতে লাগিল, একজন উদ্ধিখাসে যমরাজ্ঞকে সংবাদ দিতে গেল, এক জন খট্টাঙ্গ সমীপে দাঁড়াইয়া রহিল। কুড়রাম ভাবিলেন, "একি ভীষণ ব্যাপার, কোথায় আইলাম ? বেহারা মরিয়া ডোমকাক হইল কেন ?" বেহারা তাঁহাকে চিন্তাযুক্ত দেখিয়া কহিল, "মশাই গো, এটা চৌধুরীদের কাছারি বাড়ী নয়, এটা যমপুরী। মোরা নব ঠাকুরকে আন্তি গিয়েলাম, তা ভুল করে ভোমারে এনে ফেলিচি, মারামারি করবেন না, আর মোরে ঝা বল্বেন, তাই কর্বো।"

কুড়রাম কিয়ংকাল আলোচনা করিয়া বাক্স খুলিয়া এক ভক্তা কাগচ বাহির করিয়া একখানি পরোয়ানা লিখিলেন, এবং ছুই বার তিন বার তাহা মনে মনে পাঠ করিয়া বেহারার মন্তকে বাক্সটি দিয়া কহিলেন, আমাকে যমরাজের সমক্ষে লইয়া চল। বেহারা যে আজ্ঞা বলিয়া পথ দশীইয়া চলল।

প্রভাত কার্য্য সম্পাদন করণানস্তর কৃতান্ত নিতান্ত উৎকলিকাকুল চিত্তে বাহকগণের আগমন প্রতীক্ষা করিতেছেন, এমত সময়ে কুড়রামের চপেটাঘাতার্ত্ত বাহক অতিবেগে তাঁহার সমীপে আসিয়া কহিল, "কর্ত্তামশাই, পেল্যে যাও, পেল্য়ে যাও, আর অক্ষেনেই, মাল্যে মাল্যে, বৈতণীর ধারে এক জন বীর এয়েছে, ভোমার মুওপাত করবে, এক চড়ে আট্রা কাহার ঘাল করেছে।" চিত্রগুপ্ত জিজ্ঞাসা করিলেন, "লাস আনিয়াছিস কি না ?" বেহারা কহিল, "নব ঠাকুরকে কনে মুক্য়েচে ভার অন্দি সন্দি পালাম না, মোদের কাঁদে একটা নতুন যম এসে পড়েছে।" যম জিজ্ঞাসা করিলেন, "নৃতন যমকে পাঠালে কে ?" বেহারা বলিল, "সে আপনি এয়েছে।" এইরপ কথোপকথন হইতেছে, এমত সময়ে কুড়রাম তাঁহার বাক্স বাহক সমিতিব্যাহারে যম রাজের সমীপে উপস্থিত হইয়া পরোয়ানা প্রদান করিলেন, যমরাজ চিত্রগুপুকে পাঠ করিতে অমুমতি দিলেন। চিত্রগুপ্ত পরোয়ানা পাঠ করিলেন, যথ ;—

## ইজ্যতাছার শ্রীযমালয়াধিপতি ক্বতান্ত মালম করিবা।

जीप्रमाभिव ।

মপ্রকাশ নাই যে ইতিপূর্বে তুমি অবিরত শত শত অপরাধে দণ্ডনীয় হইলেও তোমার পূর্বেতন অপূর্বে কার্য্যদক্ষতায় দৃষ্টি রাখিয়া তোমার অখও প্রচণ্ড রাজদণ্ড খণ্ডন করা যায় নাই। কতিপয় বংসর অভীত হইল, তুমি অতিশয় পাষণ্ড হইয়াছ, রণ্ডামি, ভণ্ডামি, যণ্ডামি ভোমার অঙ্গের আভরণ হইয়াছে, ভোমার ছারা রাজকার্য্য সম্পাদন হইবার কিছুমাত্র সম্ভাবনা নাই। তুমি এমনি অকর্মণ্য, জমীদারের কয়েক জন অল্প বেতন ভোগী আমলা

তোমার চক্ষে ধূলা দিয়া তরফ ছানির নায়েবের মৃত দেহ অনায়াসে ছাপাইয়া রাখিল। তোমাকে লেখা যাইতেছে, তুমি পরোয়ানা প্রাপ্তি মাত্র অশেষ গুণালঙ্কৃত শ্রীযুক্ত বাবু কুড়রাম দত্ত মহোদয়কে চার্য্য ব্ঝাইয়া দিয়া পদচ্যত হুইবা। বহুত বহুত তাগিদ জানিবা। ইতি।"

যমরাজ সদাশিবের পারোয়ানার মন্মাবগত হইয়া হা হতোন্মি বলিয়া রোদন করিতে করিতে জিজ্ঞাসা করিলেন, 'দত্তজ মহাশয় কখন চার্য্য লইবেন ?" দত্তজ উত্তর দিলেন, "এই দণ্ডে।" চিত্রগুপ্ত তংক্ষণাৎ চার্য্যের কাগ্র পত্র প্রস্তুত করিয়া উভয়ের স্বাক্ষর করিয়া লাইলেন এবং যদরাজ সিংহাসন হইতে অবতরণ পূর্ব্বক পারিশদ বর্গের সহিত উপবেশন করিলেন। কুড়ুরাম গাত্র দোলাইতে দোলাইতে এবং ফুর্ত্তি বিক্ষারিত বদনে সিংহাসনাধিরত হইয়া চিত্রগুরেপ্রর প্রতি একটি জনাওয়াশীল বাকি প্রস্তুত করিতে অমুজ্ঞা দিলেন। তখন পদচ্যত যম কুডরামকে সম্বোধন করিয়া কহিলেন, "ধর্মরাজ, আমার কয়েক দিনের বেতন এবং শাদাজালানির দাম বাকি আছে, সে গুলিন প্রাপ্ত হইলে আমি রাহা খরচ করিয়া বাড়ী যাইতে পারি।" ধর্মরাজ কুডরাম কহিলেন, "আমি এবিষয় ভগবান ভবানীপতিকে জানাইব, তিনি অনুমতি দিলেই আপনার দরমাহা ও সরজামি চুকাইয়া দেওয়া যাইবে।'' পুরাতন যম নৃতন যমের এতদ্বাক্যে অতিশয় ছঃখিত হইয়া বলিলেন, "ধশ্বরাজ, আস্থাবলে যে বয়ারত্বয় আছে, তাহার একটি সরকারি আর একটি আমার নিজ থরিদ, যদি অনুমতি হয়, আমার নিজ খরিদা বয়ার**টি** আমি লইয়া যাই।" **ধর্**মরাজ কুড়রাম কহিলেন, "তুমি ত্টিই লইয়া যাও, আমি কলিকাতা হইতে ত্বোয় চৌঘুড়ীওয়ালা বাবুদের এথানে আনয়ন করিব।" পুরাতন যম প্রস্থান করিলে নূতন যম সভা ভঙ্গ করিয়া সহর পরিদর্শনাভিলায়ে গমন করিলেন।

যমালয়ের বয় সকল অতি অপরিসর এবং নিতান্ত অসমতল। ফেটান বা বেরুচ, আফিসজান বা ব্রাউনবেরি চলিবার উপযোগী নহে। যিনি সর্ববশ্রেষ্ঠ, তিনিই মহিষারোহণে গমনাগমন করেন, স্ত্তরাং রাস্তার অবস্থার প্রতি কাহারে। দৃষ্টি ছিল না। ধর্মরাজ কুড়রাম ইঞ্জিনিয়ারদিগের প্রতি অতিশয় জুদ্ধ হইয়া অমুমতি দিলেন, এক ঘন্টার মধ্যে সমুদায় রাস্তা পরিসর এবং সুমার্জিত হইবে, অম্বতা ইঞ্জিনিয়ারবর্গের শিরশ্ছেদন করিবেন। চিত্র গুপ্ত কহিলেন, "ধর্মরাজ! রাস্তা চৌড়া করিতে গেলে অনেক বড় মামুষের

বাড়ী পড়িবে, সে সমুদায়ের মূল্য নির্দ্ধারিত করিবার জন্ম এক জন ডেপুটি-কালেকটারের প্রয়োজন, এখানে যাঁহারা আছেন, তাঁহারা সর্ভেয়িং জানেন না।" ধর্মরাজ কুড়রাম কহিলেন, "আমি সরভেয়িংপারদশী এক জন ডেপুটিকে আনাইয়া দিতেছি।" যমালয়ের বিভালয়টি দর্শন করিয়া কুড়রাম যারপরনাই মন্মান্তিক বেদুনা পাইলেন, কারণ ছাত্রেরা জমাওয়াসিলবাকী লিখিতে জানে না এব: কবিওয়ালাদের গীতও বাঁধিতে পারে না। তিনি এতি দ্বিতা দ্বয়ে দ্বতিসাধক ছুইটি নূতন শ্রেণী স্থাপন করিলেন। সৈতৃশালা, হস্তিশালা, অশ্বশালা, ধনাগার, কারাগার, হাঁসপাতাল, পাগলা গারদ দেখিতে দেখিতে সন্ধ্যা উপস্থিত হইল। গাত্রলোম আর প্রত্যক্ষ হয় না, শিবের মন্দিরে কাঁসর ঘণ্টা বাজিতে লাগিল, বৈতরণী তীরে ঋত্বিক মণ্ডলী সন্ধা। করিতে বসিলেন। কুড়রাম রাজাট্টালিকায় প্রত্যাবর্ত্তন করিলেন।

ত্রিদিবেশ্বরী শুটা যেমন চিরজীবিনী এবং স্থিরযৌবনা, যমরাজ রাজমহিষী কালিন্দীও সেই রূপ, তবে শচীর রূপ দেখিলে মনে আনন্দোদ্ভব হয়, কালিন্দীর রূপ দেখিলে হৃদয়ে আতক্ষের উদয় হয়। যে যখন ইন্দ্রত্ব প্রাপ্ত হন, শচা তখন তাঁহারি রাণী; যে যখন যমঃ প্রাপ্ত হয়; কালিন্দীও তখন তাহারি রাণী। কালিন্দী কুফবর্ণা এবং সুলাঙ্গী, তাহার উদর পরিধি চতুদশ গজ তুই ফুট পাঁচ ইঞ্চি; হস্তিমস্তকের ক্যায় মস্তক, রোগা রোগা চুল একং চিবি যুগলে বিভক্ত, সীমন্তে সাত হাত লম্বা, ছুই হাত চৌড়া, আদ হাত উদ্ধ সিন্দুর রেখা, ললাট এত প্রশস্তু, উপত্যকা-ধিত।কাকীৰ্ণ ন। হইলে সেখানে বসাইয়া দ্বাদুশটি ব্ৰাহ্মণ ভোজন করান যাইত: লাসিক: নাতি থৰ্কা নাতি দীৰ্ঘ, তাহাতে একটি নত ছলিতেছে, নতটি কুন্তকাত্তক পরিমাণ মোটা, লোলকটি যেন একটি কলসী, মুক্তাছয় ত্রী সুপক বিলাতি কুমড়া বিশেষ; দাঁত গুলিন দীর্ঘ এবং অভিশয় উচ্চ, ওঠ ছারা ঢাকা পড়ে না ; জিহ্বা ট গোজিহ্বা, হাত দিলে কর কর করিয়া উঠে, ডাক্তারেরা দেখিলে বলিবেন, কালিন্দীর জ্বর হইয়াছে: কালিন্দীর হক মসণ নহে, হাতির গায়ের মত খস খসে। নবাভিষিক্ত রাজার পরিতোষ শংসাধনার্থ কালিন্দী বেলা ছুই প্রহর হুইতে সন্ধ্যাপুষ্যস্ত বে<mark>শ বিভাশ</mark> করিলেন। ক্রমে ক্রমে এক শত বিরাশী খান শাড়ী পরিধান করিলেন, কিছুতেই মন উঠিল না, পরিশেষে এক খান চুমুরি শাড়ী মনোনীত হ**ইল**। অঙ্গে আদমন সর্ঘপতৈল ঢেউ খেলিতে লাগিল; প্রকাণ্ড গণ্ডদেশে মুখামুত

সহযোগে অত্র খণ্ড সমূহ শোভা পাইতে লাগিল। পদ যুগলে বাইশ গাছা মল। ঘু ঘু ঘড়িতে ঘু ঘু করিয়া এগারটা বাজিল, রাজমহিষী অমনি বাম হস্তে পানের বাটা, দক্ষিণ হস্তে পূর্ণ ঘট ধারণ পূর্বক ঝম্ ঝম্ করিয়া অপরিচিত স্থামিসন্ধিধানে গমন করিলেন।

শয়ন মন্দিরে কুড়রাম দিব্যাস্তরণ সংস্থীণ বিস্তীর্ণ শ্যাভলে শয়ন করিয়া ভাবিতেছেন, "য়মালয় হইতে পলায়ন করিবার উপায় কি, জাল ধরা পড়িলে দ্বীপাস্তর হইতে হইবে, পুরাতন য়ম আপিল করিলেই জাল বাহির হইয়া পড়িবে।" শয়নাগারে অস্লারের বাড়ীর ঝাড় জ্বলিতেছে! শয়ার নিকটে কয়েক খানি সেরউডের বাড়ীর কোচ এবং চেয়ার বিরাজিত। কালিন্দী তথায় আগমন করিয়া দাঁত গুলিন বাহির করিয়া একটু হাসিয়া কুড়রামকে নমস্কার করিলেন। কুড়রাম কহিলেন, "কল্যাণি, ভুমি কে?" কালিন্দী বলিল, "আমি য়মরাজরাজমহিষী কালিন্দী, আপনার দাসী, ধর্মরাজের সেব। করিবার নিমিত্ত আগত।" কুড়রাম ভাবিলেন, "এই বারে গেলেম, য়দিও ছুই এক দিন এখানে থাকিতাম, এ মৃত্তি দর্শনে আর থাকিতে পারি না, মহিষীর গায় গা ঠেকিলে ক্ষতবিক্ষত হইয়া য়াইবে, কি কৌশলে ও রক্ত বীজ বিনাশিনীর ভীষণালিঙ্কন হইতে উদ্ধার হই; গৃহিণীর জ্বালায় গৃহ তাগে করিতে হইল, স্ত্রী অনেক অনর্থের মূল। কালিন্দী কুড়রামকে ছর্ম্মণায়মান দেখিয়া কহিলেন, "প্রাণ বল্লভ, আমি তোমা বই আর জ্বানিনা—

তুমি শ্রাম আমি পারি,
তুমি শুক আমি শারী,
তুমি বাঁড় আমি গাই,
তুমি হাতা আমি ছাই,
তুমি বেড়ী আমি হাঁড়ি,
তুমি ঘোড়া আমি গাড়ি,
তুমি বোল্তা আমি চাক,
তুমি গোকী আমি গক,
তুমি পোকা আমি ফুল,
তুমি কর্ণ আমি ছল,

তুমি ছাগ আমি ছাগী,
তুমি মিন্সে আমি মাগী,
তুমি ডাগু৷ আমি গুলি,
তুমি বাঁশ আমি ডুলি,
তুমি ডালা আমি ডালি
তুমি শালা আমি শালী।

রাজ্ঞীর মুখ ভঙ্গিমায় কুড়রামের পেটের ভাত চাল হইয়া গেল, বক্ষাভ্যন্তরে দড়াশ দড়াশ করিয়া শব্দ হইতে লাগিল, একটু চড়ুকে হাসি হাসিয়া বলিলেন "শোভনে! ভোমার বচন পীযুষে আমার কর্ণকৃষর পরিভূপ্ত হইয়া গেল, শভাশ্বমেধ যজ্ঞ ফলে ভোমা হেন স্থুলোদরা দারানিধি প্রাপ্ত হইলাম, কিন্তু হরিশে বিষাদ, আমার গণিভূত যক্ষাকাশ আছে, সেন মহাশয় এতদবস্থায় সহধর্মিণী সহবাস নিষিদ্ধ বলিয়া বাবস্থা দিয়াছেন। অভএব হে চারু হাসিনি, দিবসত্র ভোমার ভূতাকে অবসর দিতে হইবে।' কালিন্দী একট পানের থিলি কুড়রামের মুখে দিয়া বিষাদিত মনে কক্ষান্তরে শয়ন করিতে গেলেন। থিলিটি চর্বণ করিবামাত্র হড় হড় করিয়া কুড়রামের অরপ্রাশনের অর পর্যান্থ উঠিয়া পড়িল। ভাটপাতা, নিম, মাচের আশে, কুইনাইন রাজমহিষীর প্রিয় পানের মসলা, স্থামিবশীভূত করণাশায় যত পারিয়াছিলেন, বাভিয়া বাছিয়া থিলিতে দিয়াছিলেন। ধর্মরাজ কুড়রাম ইাপাইতে হাঁপাইতে প্রতিজ্ঞা কবিলেন, প্রমদাপ্রদত্ত পানের থিলি আর না খুলিয়া গাইবেন না। কুড়রাম নিজা গেলেন। স্ত্রীর মুখ মনে পড়াতে তিন বার ডরিয়া টিয়াছিলেন।

## দিতায় পরিচ্ছেদ

পদচুতে যম বিষয় বদনে ভবনে প্রবেশ করিয়া জননীকে সমুদায় পরিচয় দিলেন। যমরাজ জননী যারপরনাই ছংখিত হইলেন; নয়ন দিয়া অবিশ্রান্ত হাঞ্চবারি নিপতিত হইতে লাগিল। কাতর স্বরে কহিলেন, 'বাবা যম, এ ছভিক্ষ সময়ে ভোমার কর্মটি গেল, এ রাবণের পুরী কি প্রকারে প্রতিপালন করিবে। তুমি আহার কর, তার পরে ভোমাকে সমভিব্যাহারে লইয়া বিষ্ণু ঠাকুরের নিকটে যাইব, লক্ষ্মীর দ্বারা অন্ধরোধ

করাইব। আজ কাল অঞ্চলপ্রভাব অতীব প্রবল।" যমরাজ্ব আহার করিতে বসিলেন, কিন্তু বসা মাত্র, একটি ভাতও মুখে দিতে পারিলেন না। মায়ের প্রাণ, তনয়কে ভোজনে পরাশ্বুখ দেখিয়া ব্যাকুল হইতে লাগিলেন, কত সাহস দিতে লাগিলেন। কহিলেন, "ভয় কি বাবা, তুমি এত হতাশ হইতেছ কেন ? তোমার এত কালের কর্ম্ম কথনই একবারে ছাড়াইয়া দিবে না। বিশেষ লক্ষ্মী ঠাকুরুণ অমুরোধ করিলে কেহই বক্রভাব প্রকাশ করিবেন না, আর যদি একান্ডই কর্ম্ম যায়, বৈছ ব্যবসায় অবলম্বন করিবে। তোমার হাত্যশ সকলেই অবগত আছেন, আর আমি অনেক শিল্প কার্য্য জানি, জতা টুপি মোজা বিনাইয়া তোমায় সাহায্য করিব।" জননীর সাহস বাক্যে যমরাজের ছ্রভাবনা অনেক দূর হইল। সম্বরে ভোজন সমাপন করিয়া উড়ানি খানি কোঁচাইয়া স্কন্ধে ফেলিলেন, ঠন ঠনের জ্বতা যোড়াটি পায় দিলেন, তার পরে এক গাছ বাঁশের লাঠি হস্তে করিয়া জননীর সহিত বিষ্ণুলোকে গমন করিলেন।

দিবাবসান। লক্ষ্মী নিজ কক্ষে অবস্থান করিতেছেন, স্বভাবতঃ সর্বাঙ্গ-স্তুন্দরী, অঙ্গে অলঙ্কার দিবার প্রয়োজন নাই, কেবল মণিবন্ধে তুগাছি হীরক বলয়, পায়ে চারগাছি জলতরঙ্গ মল, নিতম্বে একছডা মোটা সোনার গোট, কণ্ঠে ত্নর মুক্তামালা, মস্তকে সজল জলদক্রচি উজ্জ্বল কেশদামে ফিরেঙ্গি খোঁপা বাঁধা, কর্ণে কাঁচপোকা হুলতুল্য দোহুল্য নীল পান্ন। ছাঁচি পানে স্থমধুর অধর হিঙ্গুলের স্থায় টুক টুক করিতেছে। এক খানি রেলওয়ে পেড়ে সিমলার ধোপদাস্ত ফিনফিনে ধৃতি পরিধান, তাহার স্বচ্ছতা নিবন্ধন উজ্জ্বল গৌরবর্ণের আভা বাহির হইতেছে। লক্ষ্মী **চুর্গেশ নন্দিনী** অধায়ন করিতেছিলেন, অধীয়মান পত্রে প্রদর্শনী প্রদানপূর্বক পুস্তকখানি মুড়িয়া আয়েসার বিষাদ আলোচনা করিতেছেন। এমত সময় যমরাজ জননী সমুপস্থিত হইয়া গলায় অঞ্চল দিয়া প্রণাম করিলেন। লক্ষ্মী আগমন প্রয়োজন জিজ্ঞাসা করিলে যমরাজজ্জননী আত্যোপাস্ত সমুদায় বৃত্তান্ত বর্ণন করিয়া রোদন করিতে করিতে কহিলেন, "মা, আপনি ত্রিলোক প্রতি-পালিনী; আমার যমের প্রতি একটু দয়া করুন, যম আমার এক দিনের মধ্যে আদ খানি হইয়া গিয়াছে।" লক্ষ্মী বলিলেন, "বাছা যমের কর্ম্ম গিয়াছে শুনিয়া আমি অতিশয় ছঃখিত হইলাম, কিন্তু শিবের আজ্ঞা লঙ্ঘন করা নিতান্ত হুঃসাধ্য, তিনি অমুরোধ শোনেন না, তা বাছা, তুমি আর

রোদন করিও না, আমি ঠাকুরকে বলিয়া যত দূর পারি, তোমার উপকার করিব।" যমরাজ জননী লক্ষ্মীর বাক্যে আশ্বস্তা হইয়া আশীর্কাদ করিলেন, "মা, আপনার ধনে পুজে লক্ষ্মী লাভ হউক, মা আপনি মনে করিলে সকলি করিতে পারেন, আপনি বিষ্ণু ঠাকুরকে বিশেষ করিয়া বলুন, তিনি আমার যমকে বজায় করিয়া দেন। মা আমি বৃদ্ধ হইয়াছি, আর অধিক দিন বাঁচিব না, যে কদিন বাঁচি, আপনার কুপায় যেন কষ্ট না পাই।" লক্ষ্মী কহিলেন, "বাছা, আমায় অধিক বলিতে হইবে না, তোমার ছঃখে আমি অতিশয় ছঃখিত হইয়াছি, তুমি যমকে বৈঠকখানায় বসিতে বল, আমি ঠাকুরকে ডাকিয়া পাঠাইতেছি।" যমরাজ্জননী প্রস্থান করিলেন। লক্ষ্মী পরিচারিকাকে কহিলেন, "বিন্দি, ঠাকুরকে এক বার বাড়ীর ভিতর ডাকিয়া আন।"

বিষ্ণু সম্প্রতি একটি গরুড়ের জুড়ি কিনিয়াছিলেন; পক্ষিদ্বয়ের তত্ত্বাবধারণে অতিশয় ব্যস্ত, এক বার ওহাে বেটা ওচাে ও বেটা বলিয়া গাত্রে হস্ত বিক্ষেপ করিতেছেন, এক বার কোঁচার অগ্রভাগদ্বারা ঠোঁট মুছাইয়া দিতেছেন, এক বার তাহাদের বক্রগ্রীবা অবলােকন করিতেছেন, এমত সময়ে বিন্দি আসিয়া উপরআদালতের সমন সর্ভ করিল। বিষ্ণু যদিও অতিশয় গরুড়প্রিয়, ওয়ারেন্টের আশস্কায় অচিরাৎ বিন্দির অস্থানারী হইলেন। লক্ষ্মীর কক্ষাভান্তরে প্রবেশ করত নারায়ণীর নবচম্পকদামসম চিবুকে একটি আদরগর্ভ টোকা মারিয়া কহিলেন, "আসামি হাজ্বির, দণ্ড বিধান করুন।" নারায়ণী প্রণয়পূর্ণ রোষকসায়িত লােচনে বলিলেন, "কথার শ্রী দেখ, উহাতে যে আমার অকল্যাণ হয়, দাসীকে অমন কথা বলিলে তাহাকে কেবল অপ্রতিভ করা হয়।" বিষ্ণু কহিলেন, "এখন তােমার প্রার্থনা কি ?"

লক্ষ্মী। আমি ভিক্ষা চাই।

বিষ্ণু। কি ভিক্ষা গ

লক্ষী। দাও যদি তবে বলি।

বিষ্ণু। আমি অঙ্গীকার করিতে পারি না।

লক্ষী। কেন?

বিষ্ণু কারণ, আমার এমন কিছুই নাই, যাহা <mark>আমি তোমাকে না</mark> দিয়াছি। লক্ষী। এক জব্য নৃতন পাইয়াছ।

বিষ্ণু। তাহাও তোমার, নাম কর।

লক্ষ্মী। পরোপকার করিবার পম্থা।

বিষ্ণু। তাহাও দিলাম।

তখন লক্ষ্মী কৃতজ্ঞতাসহকারে বিষ্ণুর হস্ত ধরিয়া কহিলেন, "সদাশিব যমের কর্ম ছাড়াইয়া দিয়াছেন, তাহার কর্মাটি তাহাকে পুনর্বার দিতে হইবে, যমের মা এতক্ষণ এখানে বসিয়া কাঁদিতেছিল, আহা! বৃড়মাগীর ছঃখ দেখিয়া আমার চক্ষু দিয়া জল পড়িতে লাগিল। আমার প্রতি তোমার অকৃত্রিম স্নেহের উপর বিশ্বাস করিয়া আমি স্বীকার করিয়াছি, তাহার কর্ম তাহাকে পুনর্বার দিব।" বিষ্ণু বিস্মিত হইয়া কহিলেন, "সে কি, সদাশিব এমন কি গুরুতর অপরাধ পাইলেন যে সভার বিনা অনুমোদনে যমকে পদচ্যুত করিলেন। যাহা হউক যখন তুমি তাহার ওকালত নামায় স্বাক্ষর করিয়াছ, তখন সে কর্ম পাইয়া বসিয়া রহিয়াছে। আমি অবিলম্বে ব্রহ্মাকে সমভিব্যাহারে লইয়া মহাদেবের নিকট গমন করিব। বোধ হয়, মহাদেব যমকে ভয় দেখাইবার জন্ম এমত কড়া ছকুম দিয়াছেন, পুনর্বার তাহার পদস্থ হইবার সম্পূর্ণ সম্ভাবনা।" লক্ষ্মীর অলক কৃত্বলে একটি দোল দিয়া বিষ্ণু প্রস্থান করিলেন।

বিষ্ণুর অভিমতানুসারে কোচম্যান বিম্মার্ক রাউন ভারর্ণর ফিটানে নূতন গরুড়ের জুড়ি যোজনা করিলে নারায়ণ আরোহণ পূর্বক পদ্মযোনির সপ্তসরোবরোগানে যাইতে কহিলেন। রক্ষা গ্রীষ্মকালে উগানে বাস করেন। যম পদচ্যুত পরোয়ানা খানি নারায়ণের হস্তে দিয়া কোচবক্সে উঠিয়া বসিলেন। ঘর ঘর করিয়া গাড়ী ছুটিতে লাগিল এবং নারায়ণ পরোয়ানা পাঠ করিতে লাগিলেন। সদাশিবের স্বাক্ষরের প্রতি তাঁহার এক বার সন্দেহ উপস্থিত হইল, কিন্তু গাঁজা টানিয়া সহি করিয়াছেন বিবেচনায় সে সন্দেহ তিরোহিত হইল। পরোয়ানা পাঠ শেষ হইল, গাড়িও সপ্তসরোবরোগানে পৌছিল।

সরোবরতীরে বিস্তীর্ণ গালিচা পাতিয়া ব্রহ্মা সলিলশীকর সম্পৃক্ত সুশীতল সমীরণ সেবন করিতে করিতে বেদচতৃষ্টয়ের চতুর্থ সংস্করণের প্রফ দেখিতে-ছিলেন। সংশোধনে এমনি মনোনিবেশ করিয়াছিলেন, বিষ্ণু সম্মুখে দণ্ডায়িত হইলেও তাঁহাকে দেখিতে পাইলেন না। বিষ্ণু ব্রহ্মার তদবস্থা

দর্শন করিয়া কিঞ্চিৎ উচ্চ শব্দে বলিলেন, "মহাশয়, প্রণাম হই।" ব্রহ্মা তখন মুখোত্তোলন করিয়া বিষ্ণুকে দেখিতে পাইয়া অতিশয় লঙ্চিত হইলেন, এবং সম্মান সহকারে আলিঙ্গন করিয়া বলিলেন, "বাবাজি যে অসময় ?" বিষ্ণু কহিলেন, "বিশেষ কার্য্যান্থরোধ ব্যতীত মহাশয়কে বিরক্ত করিতে আসি নাই, আপনার বেদের চতুর্থ সংস্করণ বাহির হইবার বিলম্ব কি ৷ আপনি বেদ লইয়৷ এমনি ব্যতিব্যস্ত, আপনার সহিত সাক্ষাৎ করিতে আসিতে ভয় হয়।" ব্রহ্মা কহিলেন, "সে কি বাবাজি, আমি আপনার আঞ্রিত, আপনার ভবন, আপনার উল্লান, আমিও আপনার, যখন মনে করিবেন, তথনই আসিবেন। আপনার আগমনে বেদের উন্নতি ভিন্ন অবনতি হয় না। বোধ করি, আগামী শীতের প্রারম্ভেই চতুর্থ সংস্করণ সমাধা হইবে।" বিষ্ণুর পশ্চাৎ যমকে দর্শন করিয়া ব্রহ্মা কহিলেন, "অকালে কালের আগমন; অবশ্য কোন বিভাট ঘটিয়াছে, যমের শরীব এমন শীর্ণ কেন, কোন পীড়া হইয়াছে নাকিণ্" বিষ্ণু কহিলেন, "যমরাজ মন: পীড়ায় প্রপীড়িত, সদাশিব যমকে পদচ্যুত করিয়াছেন, এই পরোয়ানা খানি পাঠ করুন।" ব্রহ্মা পরোয়ানার মর্মাবগত হইয়া বলিলেন, "যমের এ বিপদ ঘটিবে, ভাহা আমি পূর্ব্বেই জ্বানিতে পারিয়াছিলাম! কয়েক বৎসর হইল, যম রাজকাধ্য পর্য্যালোচনায় সম্যক পরাঙ্মুখ হইয়াছিলেন, উনি এমনি ভীক্ন যে পর-শ্রীকাতর তুর্দান্ত নরাধমদিগের নিকটে যাইভেন না, কেবল নিরপরাধ মধুর স্বভাব মহোদয়গণকে নিহত করিয়াছেন। কুতান্দের যে কার্য্য শৈথিল্য, সদাশিবের তো দোষ দিতে পারি না, তিনি উচিত কর্মাই করিয়াছেন।" বিষ্ণু কহিলেন, যম আপনার সন্থান ; সহস্রাপরাধে অপরাধী হইলেও মার্জ্জনীয়। যম নিতান্তামুগত, বছকালের চাকর, উহাকে একবারে পদচ্যুত করা বিচার সংগত হয় না।" যমরাজ করযোড় করিয়া অতি বিনীত ভাবে বলিলেন, "ভগবন্ চতুমুখ, সন্তানকে একবার মার্জ্জনা করুন, আমি আপনার সমক্ষে প্রতিজ্ঞা করিতেছি, আর কখন আমাকে কর্ম্মে অমনোযোগী দেখিতে পাইবেন না।" ব্রহ্মা বিষ্ণুকে সম্বোধন করিয়া বলিলেন, "বাবাজির অভিপ্রায় কি ?" দয়া পয়োধি সন্ত্রদয় ক্র্যীকেশ উত্তর দিলেন, "মার্জ্জনা করা।" ব্রহ্মা ক্ষণকাল চিন্তা করিয়া বিষ্ণুর মতে অকপটচিত্তে সম্মতি প্রদান করিলেন। ব্রহ্মাকে সেই দণ্ডেই মহেশ্বর ভবনে যাইবার জ্বগ্র

বিষ্ণু অনুরোধ করিলেন, এবং কহিলেন, "ফিটান প্রস্তুত আছে, পাঁচ মিনিটে যাইবে, পাঁচমিনিটে আসিবে।" ব্রহ্মা কহিলেন, "বাবাজি, অছা বেলাবসান হইয়াছে, গমন প্রভ্যাগমনে রাত্রি হইবে, বিশেষ সন্ধ্যার পর মহেশ্বরকে স্বভাবে পাওয়া ভার। আপনার তো অবিদিত কিছুই নাই, অতএব যমকে অছা বাড়ী যাইতে বলুন, কল্য প্রভাতে আটটা না বাজিতে আমি মহেশ্বরের নিকট গমন করিব, আপনি যমকে লইয়া সেই সময় সেখানে যাইবেন।" যম ব্রহ্মাবিষ্ণুর চরণ স্পর্শ করিয়া প্রস্থান করিলেন। ব্রহ্মাবিষ্ণুর হস্ত ধরিয়া কহিলেন, "বাবাজি, আহার না করিয়া যাইতে পারিবেন না, শচীনাথ উড্হিট্লির পোর্ট পাঠাইয়াছেন, তোমার অনাগমনে তাহা খোলা হয় নাই।" ব্রহ্মা বিষ্ণু ভোজনাগারে গমন করিলেন।

পরদিবস প্রাতঃকালে আটটা বাজিবার পাঁচ মিনিট বাকি আছে, মহাদেব স্বীয় কক্ষাভ্যন্তরে বিস্তীর্ণ শার্দ্দূল চর্ম্মোপরি উপবিষ্ট ; ছই হস্তে কমণ্ডলু ধরিয়া <mark>গরম চা খাইতেছেন<sup>।</sup> ভগবতী পার্শ্বে বিরাজিতা,</mark> শিরীশকুস্থমাপেক্ষাও স্তকুমার করশাখা দ্বারা শশাক্ষশেখরের পৃষ্ঠ দেশের ঘামাচি মারিতেছেন। গত রজনীতে শ্লপাণি সিদ্ধি থাইয়া সংজ্ঞা শৃ্য হইয়া পড়িয়াছিলেন। সিদ্ধি শিবের মৌতাত, তবে অচেতন ইহার কারণ কি ? নন্দী নৃতন বাজারে গাঁজা কিনিতে আসিয়া শুনিয়াছিলেন, বাণ্ডীতে নেসা না হইলে মরফিয়া মিশাইয়া দিতে হয় এবং সিদ্ধিতে নেসা না হইলে ঝুল মিশাইয়া দিতে হয়। মহাদেব সিদ্ধিতে নেসা হয় না বলিয়া নন্দীকে সর্ব্বদাই ভৎ সনা করেন। গত নিশিতে নন্দী ষাড়ের ঘর হইতে কতকটা ঝুল আনিয়া সিদ্ধিতে মিশাইয়া দেন, তাহাতেই ধুর্জ্জটির ঘোরতর নেসা হয়। নেসার প্রথমোন্তমে ব্যোমকেশ ব্রেভো নন্দী বলিয়া হাসিতে লাগিলেন, কিন্তু ক্ষণকাল পরে যেমন নেসা পাকিয়া আইল, অমনি অধিকার অঙ্গে ঢলে পড়িলেন। বমন প্রবাহে শ্য্যাভাসমান, দিগম্বরী হাবুড়ুবু খাইতেছেন। পার্ব্বতী পত্তিপ্রাণা এবং ঘুণাশীলা; অবিলম্বে কলুষিত শয্যা স্থানান্তরিত করিয়া অভিনব শয্যা রচনাপূর্ব্বক স্পন্দহীন পিনাক-পাণিকে স্থাপন করিলেন, এবং খিড়্কির পুছরিণীতে আপনার অঙ্গটি আপাদ মস্তক গদ্নেলের সাবান দিয়া ধৌত করিয়া আইলেন। গৃহে আসিয়া নৃতন বস্ত্র পরিধান করিলেন, তবু যেন বমনের গন্ধ পাইতে লাগিলেন; গাত্রে ল্যাভেগুার সিঞ্চন করিলেন। মৃত্যুঞ্জয় মৃতবৎ নিপতিত,

নিকটে বসিয়া ভালবৃস্ত দ্বারা বায়ু সঞ্চালন করিতে করিতে নিজিত হইয়া-ছিলেন। মহাদেব চা খাইয়া বলিলেন, "ভগবতি, আমার শরীর সম্পূর্ণ সুস্থ হইয়াছে, পাচিকাকে বল, সকালে সকালে আমাকে মৌরলা মাচের ঝোল দিয়া চারটি ভাত দেয়।" ভগবতী হাসিতে হাসিতে বলিলেন, "র**জ**নীর বৃত্তান্ত কি তোমার মনে আছে ৷ যে কাণ্ড করিয়াছিলে, আর যে তোমাকে সঞ্জীব দেখিব, মনে ছিল না, আমি কি না সেই রাত্রিতে ঘাটে গিয়া গা ধুয়ে আসি।" মহাদেব অপ্রতিভ হইয়া কহিলেন, "প্রেয়সি, আমি তোমার রাঙ্গাপদে পদে পদে অপরাধী, আমি তোমার পদারবিন্দ ধারণ করিয়া বিনীতভাবে প্রার্থনা করিতেছি, আমার অপরাধ মার্জ্জনা কর।" মহাদেব মহেশ্বরীর পদদ্বয় ধরিয়া আছেন, এমন সময় ক্রন্ধা সেখানে আসিয়া উপস্থিত। ভগবতী লঙ্ছাবনত মুখী হইলেন, শিব কহিলেন, "ব্রহ্মা, আমি ভগবতীর ধ্যান করিতেছিলাম, আপনি আসিয়াছেন ভাল হইয়াছে, আমার হইয়া হুটো কথা বলুন।" ব্রহ্মা জিজ্ঞাসিলেন, "অভয়ার অভিমান হইল কিসে !" মহাদেব উত্তর দিলেন, "গত রাত্রিতে সিদ্ধি রস্ত অ আ হইয়াছিল, স্বতরাং অভয়ার নিজার ব্যাঘাত ঘটিয়াছিল।" ব্রহ্মা বলিলেন, "ও তো আপনার সাপ্তাহিক রঙ্গ, কিন্তু সুশীলা শৈলবালা সে জন্ম ত কখন অভিমান করেন ना।" महाराज्य कहिराजन, "वावा, हामित मात वर्ष भात, अभातां कतिलाभ, অপরাধোপযুক্ত ঘা কত প্রদান কর, দেনা লহনা সমান হইয়া যাউক, তাহা না করিয়া ফিক্ ফিক্ করিয়া হাসিয়া সাদর সম্ভাষণ করিলে অতিশয় কুষ্ঠিত হইতে হয়।" ব্রহ্মাকে সম্বোধন করিয়া ভগবতী বলিলেন, "ঠাকুর ওঁর কথায় কর্ণপাত করিবেন না, উনি মই প্রহর আমার সহিত ঐ রূপ উপহাস করিয়া থাকেন, আমি ওঁয়ার চরণসেবার দাসী, আমার নিকটে কুষ্ঠিত কি ?" মহাদেব কহিলেন, "না হে চতুমুখ, অন্নদা আমার জ্বটের উকুন, সতত শিরোধার্য্য, দাসী বলিয়া আমার অকল্যাণ করিতেছেন।" ভগবতী কহিলেন, "ভবে নখরে নখরে নিপাত কর, যমের বাড়ী চলে যাই।" বিষ্ণুর সমভিব্যাহারে যমকে আসিতে দেখিয়া মহাদেব হাসিয়া বলিলেন, "ভগৰতি, ভোমার যম জামাই ছুই উপস্থিত, যাহার কাছে ইচ্ছা, তাহার কাছে শাও।" ভগবতী অবগুঠনাবৃতা হইয়া কক্ষাস্তরে প্রস্থান করিলেন।

মহাদের যমকে নিরীক্ষণ করিয়া জিজ্ঞাসা করিলেন "যম এমন স্থিয়মান কেন ?" ব্রহ্মা কহিলেন, "আপনি রসাকর্ষণী মূল ছেদ্ন করিয়া জিজ্ঞাসা করিতেছেন, তরু শুষ হইল কেন ? যম আমাদের অতিশয় অমুগত, উহাকে আপনার মার্জ্জনা করিতে হইবে, আমার এবং নারায়ণের বিশেষ অন্ধুরোধ। যম অপরাধী নহে, আমরা এমন কথা বলি না, যম সহস্র সহস্র অপরাধে অপরাধী; আপনি একাকী যমকে পদচ্যুত করিয়া তাহার স্থানে কুড়রাম দত্তকে নিযুক্ত করিয়াছেন, তৎ সাঙ্গত্য পক্ষে আমাদিগের কিছু মাত্র তর্ক নাই। আপনার অমুজ্ঞ। অম্মদাদির নিকটে অথণ্ড্য বলিয়া পরিগণিত: আপনার ক্রোধ ক্ষণপ্রভাবৎ ক্ষণকাল স্থায়ী, আপনার দয়া মারুল্লিভ চিরপ্রবাহিত; অতএব হে বদাস্ততাবারাংনিধি বগলাবল্লভ! অরুণাঙ্গজের প্রতি অমুকম্পা প্রকাশ করিয়া তাহাকে নৈরাশ্যার্ণব হইতে উদ্ধার করুন।" ব্রহ্মার বচনে মহাদেব অতিশয় বিস্মিত হইয়া বলিলেন, "ব্রহ্মা, আমি গাঁজা খাই বটে, কিন্তু গাঁজাখোরের মত কর্ম করি না। আপনি এতক্ষণ কি প্রলাপ বক্ততা করিলেন, তাহা আমার কিছুমাত্র বোধগম্য হইল না। বোধ হয়, গত যামিনীতে আপনার মাত্রাতিক্রম হইয়া থাকিবে। আমার প্রতীতি ছিল, সোমরসে বস্তুত্রয়মাত্র সমৃস্তুত হয়—তৈলাক্ত নাসিকা, নিজা এবং প্রস্রাব হয়, কিন্তু অন্ত জানিলাম, একটি চতুর্থ উপসর্গ হইয়া থাকে. সেটি প্রলাপ। আমি যমের ভোজনাবশিষ্ট অন্ন স্পর্শ করি নাই, আপনি करिएउए इन, आिय जाशांक পদ্চাত कतिशां छ। कान मिन विनादन, আমি ত্রিদিবাধিপতিকে দ্বীপান্তর করিয়াছি।" ব্রহ্মা হতবৃদ্ধি হইয়া বিষ্ণুর দিকে দৃষ্টিপাত করিলেন, বিষ্ণু তৎক্ষণাৎ "সদাসিব" স্বাক্ষরিত পরোয়ানা খানি মহাদেবের হত্তে দিলেন। মহাদেব পরোয়ানা খানি আছোপান্ত পাঠ করিয়া কহিলেন, "এ পরোয়ানা আমার দপ্তর হইতে বাহির হয় নাই, স্বাক্ষরটি আমার স্বাক্ষরের স্থায় বটে, কিন্তু আমি স্পৃষ্ট বলিভেছি, এ আমার স্বাক্ষর নহে। যমরাজ্বের বিরুদ্ধে কোন অভিযোগ এক মাসের মধ্যে আমার সেরেস্তায় উপস্থিত হয় নাই, স্বতরাং এমন পরোয়ানা বাহির হইবার কিছুমাত্র সম্ভাবনা ছিল না।" যমকে সম্বোধন করিয়া জিজ্ঞাসা করিলেন, "তুমি কি চার্য্য বুঝাইয়া দিয়াছ ?" যম উত্তর দিলেন, "আজ্ঞা হাঁ।" মহাদেব ক্ষণকাল চিন্তা করিয়া কছিলেন, "আমার বোধ হয়, অসুরেরা এ কাণ্ড করিয়া থাকিবে, অনেক কাল দেবাস্থুরে যুদ্ধ হয় নাই, এই পরোয়ানা যুদ্ধের স্ত্রপাত। আর বিলম্ব করা উচিত নহে, এই দণ্ডে দণ্ডধর নিকেতনে গমন করিতে হইবে।" বিষ্ণু विक्कामा করিলেন, "ভাল যম, কুড়রামের সমভিব্যাহারে সৈল্পসামস্ত কত আসিয়াছে ?" যম উত্তর দিলেন, "জনপ্রাণী না, কিন্তু মহাশয়, কুড়রাম একা এক সহস্র, আপনি কৃষ্ণাবভারে কংশালয়ে হাতে মাথা কাটিয়াছিলেন, কুড়রাম চাপেটাঘাতে কয়েকজন বাহকের মুগু উড়াইয়া দিয়াছে।" ব্রহ্মা কহিলেন, "শচীনাথকে সংবাদ দেওয়া উচিত।" বিষ্ণুর মতে বহুবারম্ভ অপ্রয়োজনীয়, যেহেতু ভাঁহার প্রভীতি হইতেছে যে, কোন আমোদপ্রিয় লোক যমকে উদমাদা রকম দেখিয়া যমের সহিত কৌতুক করিয়াছে। কুড়রামকে দেখিবার নিমিত্ত ব্রহ্মা বিষ্ণু মহেশ্বরের সাতিশয় কৌতুহল জন্মিল এবং অচিরাৎ স্পেসিয়াল ট্রেনে যমের সমভিব্যাহারে যমালয়ে গমন করিলেন।

পারিশদবর্গে পরিবে, ইত হইয়া কুড়রাম সিংহাসনে উপবিষ্ট। চিত্রগুপ্ত অভিবাদন করিয়া কহিলেন, "ধর্মরাজ, যমালয়ের কারাগার গুলিন প্রশস্ত না করিলে বন্দীগণের অতিশয় কণ্ট হইতেছে, যেরূপ লোক আসিতেছে, বোধ হয় ছটি কারাগার করিবার আবশ্যক হইবে।" ধর্মরাজ কুডরাম কহিলেন, "এমন উপায় বলিয়া দিতেছি, যদ্বারা কারাগার প্রশস্ত করিবার প্রয়োজন দুরীভূত হইবে। তুমি ছরায় অকালমৃত্যু ব্যাটাকে শৃত্যল দ্বারা হাতে গলায় বান্ধিয়া কারাগারে ফেলিয়া রাখ, এক মাসের মধ্যে দেখিবে, কারাগার অর্দ্ধেক শৃশু পড়িয়া আছে।" চিত্রগুপ্ত সম্পূচিত **চিত্তে** কুড়রামকে জানাইলেন যে, অকালমৃত্যু পুরাতন যমের বড় প্রিয়পাত্র এবং সভা হইতে সে নিযুক্ত, তাহার কারাবাসামুজ্ঞা আপীলে থণ্ডন হইবার সম্ভাবনা। চিত্রগুপ্তের বচনে কুড়রাম অতিশয় ক্রোধান্বিত হইলেন, ক্ষু<mark>ড চকু</mark> দিয়া অগ্নিষ্ট্<sub>লি</sub>ঙ্গ বহির্গত হইতে লাগিল এবং বাক্সের উপরে স**জো**রে চপেটাঘাত করিয়া বলিলেন, "আমার নাম ছকুম, তোমার নাম তামিল, ভোমাকে যে হুকুম দিভেছি, তুমি ভাহা ভামিল কর, ভবিশ্বতে কি হইবে, তাহা তোমার দেখিবার প্রয়োজন নাই। কুড়রাম কম্পিত হস্তে রায় লিখিতেছেন, এমন সময় ব্রহ্মা বিষ্ণু মহেশ্বর পদচ্যুত কৃতান্তের সহিত সভা মণ্ডপে উপস্থিত হইলেন। কুড়রাম সমন্ত্রমে সিংহাসন হইতে অবতরণ পূর্ব্বক ব্রহ্মা বিষ্ণু মহেশ্বরের চরণে সাষ্টাঙ্গে প্রণিপাত করিয়া ভক্তিভাবে দণ্ডায়মান রহিলেন।

মহাদেব কুড়রামকে জিজ্ঞাসা করিলেন, "বাপু, তুমি সশরীরে কি প্রকারে ব্যালয়ে আগমন করিলে ?" কুড়রাম উত্তর দিলেন "প্রভা, আমি লোচনপুর

কাছারির আট চালায় শয়ন করিয়াছিলাম, যমপ্রেরিত বাহকগণ আমাকে এখানে আনিয়া ফেলিল। আমি এখানে পৌছিয়া মহা তুর্ভাবনায় পড়িলাম, অপরিচিত দেশ, সহায় সম্পত্তিহীন, কি করি, অবশেষে কাগজ কলম লইয়া একখানি পরোয়ানা দ্বারা যমকে পদচ্যুত করিলাম। আত্মপক্ষ সমর্থনে হুজুরের নামটী জাল করিয়াছিলাম। অধীনের সে অপরাধ মার্জ্জনা করিতে হুইবে, বিশেষ 'ধ্যায়েন্নিত্যং মহেশং রক্ত্বত গিরিনিভং চারু চল্রাবতং সং' ধাান করিতে করিতে স্বাক্ষর করিয়াছিলাম। হে শশান্ধশেখরনীলকণ্ঠ! দক্ষযজ্ঞবিনাশনমার্জনীয়মহেশ্বর! অকিঞ্চনের অপরাধ মার্জ্জনা করুন।" মহাদেব কুড়রামের স্থবে তুপ্ত হুইয়া কহিলেন, "বাপু কুড়রাম, জাল করা অতি গুরুতর অপরাধ, অতএব দ্বীপান্তর স্বরূপ তোমাকে লোচনপুরের কাছারি বাড়ীতে পৌছাইয়া দিই।"

মহাদেব যমকে সম্বোধন করিয়া কহিলেন "বাপু, মরা মানুষের উপর প্রভুত্ব গ্রহণ করিয়া জীয়ন্ত মানুষের কাছে গিয়াছ চালাকি করিতে। একটা জীয়ন্ত মানুষ যমালয়ে আনিয়া কারখানাটা দেখিলে তো ? নাকে কানে খত দাও আর কখন জীয়ন্ত মানুষের ছায়া মাড়াইবে না।" যমকে ভৎ সনা করিয়া ব্রহ্মা বিষ্ণু মহেশ্বর স্ব স্থানে প্রস্থান করিলেন। যমরাজ সিংহাসনে অধিরাঢ় হইলেন। কুড়রাম নিদ্রা ভঙ্গে দেখেন, লোচনপুরের কাছারি বাড়ীর আটচালার পার্যস্থ কামরায় চারপায়ার উপর শয়ন করিয়া আছেন।



## দিতীয় পরিচ্ছেদ

ভ্যীদার

বিষ্ণাল ভূষামী। ব্যাহ্মাদি বৃহত্তন্ত, ছাগাদি ক্ষুদ্র জন্তুগণকে ভক্ষণ করে; রোহিতাদি বৃহৎ মৎস্তা, সফরীদিগকে ভক্ষণ করে; জমীদার নামক বড় মান্ত্র্য, কৃষক নামক ছোট মান্ত্র্যকে ভক্ষণ করে। জমীদার প্রকৃতপক্ষে কৃষকদিগকে ধরিয়া উদরস্থ করেন না বটে, কিন্তু যাহা করেন, তাহা অপেক্ষা হৃদয়শোণিত পান করা দয়ার কাজ। কৃষকদিগের অস্থাস্থ বিষয়ে যেমন তৃদিশা হউক না কেন, এই সর্ব্রব্রপ্রসবিনী বস্ত্র্মতী কর্ষণ করিয়া তাহাদিগের জীবনোপায় যে না হইতে পারিত, এমত নহে। কিন্তু তাহা হয় না; কৃষকে পেটে থাইলে জমীদার টাকার রাশির উপর টাকার রাশি ঢালিতে পারেন না। স্বতরাং তিনি কৃষককে পেটে থাইতে দেন না।

আমরা জ্বমীদারের দ্বেষক নহি। কোন জ্বমিদারকর্তৃক কখন আমাদিগের অনিষ্ট হয় নাই। বরং অনেক জ্বমীদারকে আমরা বিশেষ প্রশংসাভাজন বিবেচনা করি। যে সুহৃৎগণের প্রীতি আমরা এ সংসারের প্রধান
স্থাের মধ্যে গণনা করি, তাঁহাদিগের মধ্যে অনেকে জ্বমীদার। জ্বমীদারের
বাঙ্গালি জ্বাতির চূড়া, কে না তাঁহাদিগের প্রীতিভাজন হইবার বাসনা করে ?
কিন্তু আমরা যাহা বলিতে প্রবৃত্ত হইতেছি, তাহাতে প্রীতিভাজন হওয়া
দূরে থাকুক, যিনি আমাদের কথা ভাল করিয়া না বৃঝিবেন, হয় ত তাঁহার
বিশেষ অপ্রীতিপাত্র হইব। তাহা হইলে আমরা বিশেষ হৃঃখিত হইব।
কিন্তু কর্মব্য কার্য্যান্থুরোধে তাহাও আমাদিগকে স্বীকার করিতে হইতেছে।

বঙ্গীয় কুষকেরা নিঃসহায়, মন্তুশ্য মধ্যে নিতান্ত তুর্দ্দশাপন্ন, এবং আপনাদিগের তুঃথ সমাজ-মধ্যে জানাইতেও জানে না। যদি মৃকের তুঃখ দেখিয়া তাহা নিবারণের ভরসায় একবার বাক্যব্যয় না করিলাম, তবে মহা পাপ স্পর্শে। আমরা এই প্রবন্ধের জ্বন্স হয় ত, সমাজ্বপ্রেষ্ঠ ভূসামিমগুলীর বিরাগভাজন হইব—অনেকের নিকট তিরস্কৃত, ভর্ৎ সিত, উপহসিত, অমর্য্যাদা প্রাপ্ত হইব—বন্ধুবর্গের অপ্রীতিভা**জ**ন হইব। কাহারও নিকট মূর্য, কাহারও নিকট দ্বেষক, কাহারও নিকট মিথ্যাবাদী বলিয়া প্রতিপন্ন হইব। সে সকল ঘটে, ঘটুক। যদি সেই ভয়ে বঙ্গদর্শন, কাতরের হইয়া কাতরোক্তি না করে.— পীজিতের পীড়া নিবারণের জন্ম যত্ন না করে,—যদি কোন প্রকার অনুরোধের বশীভূত হইয়া সত্য কথা বলিতে পরাব্যুখ হয়, তবে যত শীঘ বঙ্গদৰ্শন বঙ্গভূমি হইতে লুপ্ত হয়, ততই ভাল। যে কণ্ঠ হইতে কাতরের জন্ম কাতরোক্তি নিঃস্থত না হইল, সে কণ্ঠ রুদ্ধ হউক। যে লেখনী আর্ত্তের উপকারার্থ না লিখিল, সে লেখনী নিক্ষলা হউক। গাঁহারা নীচ, ভাঁহারা যাহা ইচ্ছা বলিবেন, আমরা ক্ষতিবিবেচনা করিব না। গাঁহারা মহৎ, তাঁহারা আমাদিগকে ভ্রান্ত বলিয়া মার্জ্জনা করিবেন,—এই ভিক্ষা। আমরা জানিয়া শুনিয়া কোন অযথার্থোক্তি করিব না। বরং মামাদিগের ভ্রম দেখাইয়া দিলে, কুতজ্ঞ হইয়া তাহা স্বীকার করিব। যতক্ষণ না সে ভ্রম দেখিব, ততক্ষণ যাহা বলিব, মুক্ত কণ্ঠেই বলিব।

আমাদিগের বিশেষ বক্তব্য এই, আমরা যাহা বলিতেছি, তাহা জমীদার সম্প্রদায় সম্বন্ধে বলিতেছি না। যদি কেহ বলেন, জমীদার মাত্রেই ছ্রাত্মা বা অত্যাচারী, তিনি নিতান্ত মিথ্যাবাদী। অনেক জমীদার সদাশয়, প্রজা বৎসল, এবং সত্যনিষ্ঠ। স্কৃতরাং তাঁহাদিগের সম্বন্ধে অত্র প্রবন্ধপ্রকাশিত কথাগুলি বর্ত্তে না। কতক গুলি জমীদার অত্যাচারী; তাঁহারা এই প্রবন্ধের লক্ষ্য। আমরা সংক্ষেপের জন্ম এ কথা আগেই বলিয়া রাখিলাম। যেখানে জমীদার বলিয়াছি, বা বলিব, সেই খানে এ অত্যাচারী জমীদার গুলিই বুঝাইবে। পাঠক মহাশয় জমীদার সম্প্রদায় বুঝিবেন না।

বাঙ্গালি কৃষক যাহা ভূমি হইতে উৎপন্ন করে, তাহা কিছু অধিক নহে। তাহা হইতে প্রথমতঃ চাসের খরচ কুলাইতে হয়। তাহা অল্প নহে। বীজের মূল্য পোষাইতে হইবে, কৃষাণের বেতন দিতে হইবে, গোরুর খোরাক আছে; এ প্রকার অস্থাম্য খরচও আছে। তাহা বাদে যাহা থাকে, তাহা প্রথমে মহাজন আটক করে। বর্ষাকালে ধার করিয়া খাইয়াছে, মহাজনকে তাহা পরিশোধ করিতে হইবে। কেবল পরিশোধ নহে, দেড়ী শুদ দিতে হইবে। শ্রাবণ মাসে ছই বিশ ধান লইয়াছে বলিয়া, পৌষ মাসে তিন বিশ দিতে হইবে। যাহা রহিল, তাহা অল্প। তাহা হইতে জমীদারকে খাজানা দিতে হইবে। তাহা দিলেক। পরে যাহা বাকি রহিল, অল্পাবশিষ্ট, অল্প খুদের খুদ, চর্বিবত ইক্ষ্র রস, শুদ্ধ পদ্দের মৃত্তিকাগত বারি। তাহাতে অতি কপ্তে দিনপাত হইতে পারে, অথবা দিনপাত হইতে পারে না। তাহাই কি কৃষকের ঘরে যায় গ পাঠক মহাশয় দেখুন।—

পৌষ মাসে ধান কাটিয়াই কৃষকে পৌষের কিস্তি খাজ্বনা দিল। কেহ কিন্তি পরিশোধ করিল—কাহার বাকি রহিল। ধান পালা দিয়া, আছড়াইয়া, গোলায় তুলিয়া, সময়মতে হাটে লইয়া গিয়া, বিক্রয় করিয়া, কৃষক সম্বৎসরের খাজানা পরিশোধ করিতে চৈত্রমাসে জমীদারের কাছারিতে আসিল। পরাণ মণ্ডলের পৌষের কিস্তি পাঁচ টাকা, চারি টাকা দিয়াছে. এক টাকা বাকি আছে। আর চৈত্রের কিস্তি তিন টাকা। মোটে চারি টাকা সে দিতে আসিয়াছে। গোমস্তা হিসাব করিতে বসিলেন। হিসাব করিয়া বলিলেন, "তোমার পৌষের কিস্তির তিন টাকা বাকি আছে।" পরাণ মণ্ডল অনেক চাংকার করিল—দোহাই পাডিল—হয় ত দাখিলা দেখাইতে পারিল, নয়ত না। হয় ত গোমস্তা দাখিলা দেয় নাই, নয় ত চারি টাকা লইয়া, দাখিলায় হুই টাকা লিখিয়া দিয়াছে। যাহা হউক, তিন টাকা বাকি স্বীকার না করিলে সে আখিরি কবচ পায় না। হয় ত, ভাহা না দিলে গোমস্থা সেই তিন টাকাকে তের টাকা করিয়া নালিশ করিবে। স্বভরাং পরাণ মণ্ডল ভিন টাকা বাকি স্বীকার করিল। মনে কর, তিন টাকাই তাহার যথার্থ দেনা। তথন গোমস্তা স্থদ ক্ষিল। জমীদারী নিরিক টাকায় চারিআনা। তিন বৎসরেও চারিআনা, এক মাসেও চারিআনা। তিন টাকা বাকির স্থদ ৮০ আনা। পরাণ তিন টাকা বার্যানা দিল। পরে চৈত্রের কিস্তি তিন টাকা দিল। তাহার পর গোমস্তার হিসাবানা। তাহা টাকায় ছুই পয়সা। পরাণ মগুল ৩২ টাকার জ্মা রাখে। তাহাকে হিসাবানা ১ টাকা দিতে হইল। তাহার পর পার্ববণী: নাএব, গোমস্তা, তহশীলদার, মুছরি, পাইক, সকলেই পার্ব্বণীর হকদার। মোটের উপর পড়তা গ্রাম হইতে এত টাকা আদায়

হইল। সকলে ভাগ করিয়া লইলেন। পরাণ মণ্ডলকে তজ্জন্য আর ত্বই টাকা দিতে হইল।

এ সকল দৌরাত্ম জমীলারের অভিপ্রায়ানুসারে হয় না, তাহা স্বীকার করি। তিনি ইহার মধ্যে স্থায্য থাজানা এবং স্থদ ভিন্ন আর কিছুই পাইলেন না, অবশিষ্ট সকল নাএব গোমস্তার উদরে গেল। সে কাহার্ দোষ ! জমীদার যে বেতনে দ্বারবান রাখেন, না এবেরও সেই বেতন; গোমস্তার বেতন থানসামার বেতন অপেক্ষা কিছু কম। স্থতরাং এ সব না করিলে তাহাদের দিনপাত হয় কি প্রকারে ! এ সকল জমীদারের আজ্ঞানুসারে হয় না বটে, কিন্তু তাঁহার কার্পণ্যের ফল। প্রজার নিকট হইতে তাঁহার লোকে আপন উদরপ্রির জন্ম অপহরণ করিতেছে, তাহাতে তাঁহার ক্ষতি কি ! তাঁহার কথা কহিবার কি প্রয়োজন আছে !

তাহার পর আযাঢ় মাসে নববর্ষের শুভ পুণ্যাহ উপস্থিত। পরাণ পুণ্যাহের কিস্তিতে ছই টাকা খাজানা দিয়া থাকে। তাহা ত সে দিল, কিন্তু সে কেবল খাজানা। শুভ পুণ্যাহের দিনে জমীদারকে কিছু নজর দিতে হইবে। তাহাও দিল। হয় ত জমীদারেরা অনেক শরিক, প্রত্যেককে পৃথক২ নজর দিতে হয়। তাহাও দিল। তাহার পর নায়েব মহাশয় আছেন—তাঁহাকেও কিছু নজর দিতে হইবে। তাহাও দিল। পরে গোমস্তা মহাশয়েরা। তাঁহাদের আয্য পাওনা—তাহারাও পাইলেন। যে প্রজার অর্থ নজর দিতে দিতে ফুরাইয়া গেল—তাহার কাছে বাকি রহিল। সময়ান্তরে আদায় হইবে।

পরাণ মণ্ডল সব দিয়া থুইয়া ঘরে গিয়া দেখিল, আর আহারের উপায় নাই। এদিকে চাসের সময় উপস্থিত। তাহার থরচ আছে। কিন্তু ইহাতে পরাণ ভীত নহে। এ ত প্রতি বংসরই ঘটিয়া থাকে। ভরসা মহাজন। পরাণ মহাজনের কাছে গেল। দেড়ী-স্থদে ধান লইয়া আসিল। আবার আগামী বংসর তাহা স্থদ সমেত শুধিয়া নিঃস্ব হইবে। চাসা চিরকাল ধার করিয়া খায়, চিরকাল দেড়ী স্থদ দেয়। ইহাতে রাজ্ঞার নিঃস্ব হইবার সম্ভাবনা, চাসা কোন ছার! হয় ত জ্ঞমীদার নিজেই মহাজন। গ্রামের মধ্যে তাঁহার ধানের গোলা ও গোলা বাড়ী আছে। পরাণ সেইখান হইতে ধান লইয়া আসিল। এরপ জ্মীদারের ব্যবসায় মন্দ নহে। স্বয়ং প্রজার অর্থাপহরণ করিয়া, তাহাকে নিঃস্ব করিয়া

পরিশেষে কর্জ দিয়া তাহার কাছে দেড়ী স্থদ ভোগ করেন। এমত অবস্থায় যত শীঘ্র প্রজার অর্থ অপহৃত করিতে পারেন, ততই তাঁহার লাভ।

সকল বৎসর সমান নহে। কোন বৎসর উত্তম ফসল জামে, কোন বৎসর জামে না। অভিরৃষ্টি আছে, অনাবৃষ্টি আছে, অকাল বৃষ্টি আছে, বাছা আছে, পঙ্গপালের নৌরাম্মা আছে, অন্য কীটের দৌরাম্মাও আছে। যদি ফসলের স্থলক্ষণ দেখে, তবেই মহাজন কর্জ্জ দেয়; নচেৎ দেয় না। কেননা মহাজন বিলক্ষণ জানে যে, ফসল না হইলে কৃষক ঋণ পরিশোধ করিতে পারিবে না। তখন কৃষক নিরুপায়। আন্নাভাবে সপরিবারে প্রাণে মারা যায়। কখন ভরসার মধ্যে বহ্য অখাছ্য ফলমূল, কখন ভরসা "রিলিফ" কখন ভিক্ষা, কখন ভরসা কেবল জগদীশ্বর। আন্না সংখ্যক মহাম্মা ভিন্ন কোন জমীদারই এমন ছঃসময়ে প্রজার ভরসার স্থল নহে। মনে কর, সে বার স্ববংসর। পরাণ মণ্ডল কর্জ্জ পাইয়া দিনপাত করিতে লাগিল।

পরে ভাদ্রের কিস্তি হাসিল। পরাণের কিছু নাই, দিতে পারিল না। পাইক, পিয়াদা, নগদী, হালশাহানা, কোটাল, বা তদ্রপ কোন নামধারী মহাত্রা তাগাদায় আসিলেন। হয় ত কিছু করিতে না পারিয়া, ভাল মানুষের মত ফিরিয়া গেলেন। নয় ত পরাণ কর্জ্জ করিয়া টাকা দিল। নয় ত পরাণের ছবু দ্বি ঘটিল—সে পিয়াদার সঙ্গে বচসা করিল। পিয়াদ। ফিরিয়া গিয়া গোমস্থাকে বলিল, "পরাণ মণ্ডল আপনাকে শালা বলিয়াছে।" তখন পরাণকে ধরিতে তিন জন পিয়াদা ছুটিল। তাহারা পরাণকে মাটা ছাড়া করিয়া লইয়া আসিল। কাছারিতে আসিয়াই পরাণ কিছু স্কুসভ্য গালিগালাজ শুনিল—শর্নারেও কিছু উত্তম মধ্যম ধারণ করি**ল। গোমস্তা** তাহার পাঁচ গুণ জরিমানা করিলেন। তাহার উপর পিয়াদার রোজ। পিয়াদাদিগের এতি হুকুম হইল, উহাকে বসাইয়া রাখিয়া আদায় কর। যদি পরাণের কেহ হিতৈষী থাকে, তবে টাকা দিয়া খালাস করিয়া আনিল। নচেৎ পরাণ এক দিন, তুই দিন, তিন দিন, পাঁচ দিন, সাত দিন, কাছারিতে রহিল। হয় ত, পরাণের মা কিম্বা ভাই, থানায় গিয়া এজেহার করিল। সব <sup>নি</sup>নস্পেক্টর মহাশয় কয়েদ খালাসের জন্ম কনেগ্রবল পাঠাইলেন। কনেষ্ট্রল সাহেব—দিন ছনিয়ার মালিক—কাছারিতে আসিয়া জাঁকিয়া বসিলেন। পরাণ ভাঁহার কাছেই বসিয়া—একটু কাঁদা কাটা আরম্ভ করিল। কনেটবল সাহেব একটু ধুম ধাম করিতে লাগিলেন—কিন্তু "কয়েদ খালাসের" কোন কথা নাই। তিনিও জমীদারের বেতনভুক্—বংসরে ছুই তিন বার পার্ববী পান, বড় উড়িবার বল নাই। সে দিনও সর্ববস্থময় পরমপবিত্রমূর্ত্তিরোপ্যচক্রের দর্শন পাইলেন। এই আশ্চর্য্য চক্র দৃষ্টি মাত্রেই মন্তুষ্যের স্থদরে আনন্দ রসের সঞ্চার হয়—ভক্তি প্রীতির উদয় হয়। তিনি গোমস্তার প্রতি প্রীত হইয়া থানায় গিয়া প্রকাশ করিলেন, "কেহ কয়েদ ছিল না। পরাণ মগুল ফেরেব্বাজ্ব লোক—সে পুকুর ধারে তালতলায় লুকাইয়াছিল—আমি ডাক দিবামাত্র সেইখান হইতে আসিয়া আমাকে দেখা দিল।" মোকদ্দমা ফাঁসিয়া গেল।

প্রস্থা ধরিয়া লইয়া গিয়া, কাছারিতে আটক রাখা, মারপিট করা, জারিমানা করা, কেবল খাজনা বাকির জন্ম হয়, এমত নহে। যে সে কারণে হয়। আজি, গোপাল মণ্ডল গোমস্তা মহাশয়কে কিঞ্চিৎ প্রণামী দিয়া নালিশ করিয়াছে যে, "পরাণ আমাকে লইয়া খায় না"—তখনই পরাণ ধৃত হইয়া আসিল। আজি নেপাল মণ্ডল ঐ রূপ মঙ্গলাচরণ করিয়া নালিশ করিল যে, "পরাণ আমার ভগিনীর সঙ্গে প্রসক্তি করিয়াছে"— অমনি পরাণ গ্রেপ্তার হইয়া আবদ্ধ হইল। আজি সন্থাদ আসিল, পরাণের বিধবা ভ্রাতৃবধৃ গর্ভবতী হইয়াছে—অমনি পরাণকে ধরিতে লোক ছুটিল। আজ পরাণ জমীদারের হইয়া মিথ্যা সাক্ষ্য দিতে নারাজ, অমনি তাহাকে ধরিতে লোক ছুটিল।

গোমস্তা মহাশয়, পরাণের কাছে টাকা আদায় করিয়াই হউক, বা জামিন লইয়াই হউক, বা কিস্তিবন্দী করিয়াই হউক, বা সময়ান্তরে বিহিত্ত করিবার আশয়েই হউক, পুনর্বরের পুলিস আসার আশস্কায়ই হউক, বা বহু-কাল আবদ্ধ রাখার কোন ফল নাই বলিয়াই হউক, পরাণ মগুলকে ছাড়িয়া দিলেন। পরাণ ঘরে গিয়া চাস আবাদে প্রবৃত্ত হইল। উত্তম ফসল জামিল। অগ্রহায়ণ মাসে জমীদারের দৌহিত্রীর বিবাহ বা ভাতুম্পুত্রের অন্ধ্রপ্রাশন। বরাদ্দ হুই হাজার টাকা। মহলে মাঙ্গল চড়িল। সকল প্রজ্ঞা টাকার উপর। আনা দিবে। তাহাতে পাঁচ হাজার টাকা উঠিবে। ছুই হাজার অন্ধ্রপ্রাশনের খরচ লাগিবে—তিন হাজার জ্বমীদারের সিন্দুকে উঠিবে।

যে প্রজা পারিল, সে দিল—পরাণ মণ্ডলের আর কিছুই নাই—সে
দিতে পারিল না। জ্বমীদারী হইতে পুরা পাঁচ হাজার টাকা আদার

হইল না। শুনিয়া জমীদার স্থির করিলেন, একবার স্থয়ং মহালে পদার্পণ করিবেন। তাঁহার আগমন হইল— গ্রাম পবিত্র হইল।

তখন বড়ং কালোং পাঁটা আনিয়া, মণ্ডলেরা কাছারির ছারে বাঁধিয়া যাইতে লাগিল। বড়ং জীবন্ধ রুই, কাতলা, মুগাল, উঠানে পড়িয়া ল্যাজ আছড়াইতে লাগিল। বড়ং কালোং বার্তাকু, গোল আলু, কপি, কলাই সুঁটিতে ঘর পুরিয়া যাইতে লাগিল। দিধ তুয় স্থত নবনীতের ত কথা নাই। প্রজাদিগের ভক্তি অচলা, কিন্তু বাবুর উদর তেমন নহে। বাবুর কথা দ্রে থাকুক, পাইক পিয়াদার পর্যান্ত উদরাময়ের লক্ষণ দেখা যাইতে লাগিল।

কিন্তু সে সকল ত বাজে কথা। আসল কথা, জমীদারকে "আগমনী," "নজর" বা "সেলামী" দিতে হইবে। আবার টাকার অল্পে 🗸 ০ বসিল। কিন্তু সকলে এত পারে না। যে পারিল, সে দিল। যে পারিল না, সে কাছারিতে কয়েদ হইল, অথবা তাহার দেনা বাকির সামিল হইল।

পরাণ মণ্ডল দিতে পারিল না। কিন্তু তাহার ক্ষেত্রে উত্তম ফসল হইয়াছে। তাহাতে গোমস্তার চোথ পড়িল। তিনি আট আনার প্রাম্প থরচ করিয়া, উপযুক্ত আদালতে "ক্রোক সহায়তার" প্রার্থনায় দরখাস্ত করিলেন। দরখাস্তের তাৎপর্য্য এই, "পরাণ মণ্ডলের নিকট খাজনা বাকি, আমরা তাহার ধাস্ত ক্রোক করিব। কিন্তু পরাণ বড় দাঙ্গাবাজ্ব লোক, ক্রোক করিলে দাঙ্গা হেঙ্গামা খুন জখম করিবে বলিয়া লোক জমায়ত করিয়াছে। অতএব আদালত হইতে পিয়াদা মোকরর হউক।" গোমস্তা নিরীহ ভাল মান্তুষ, কেবল পরাণ মণ্ডলেরই যত অত্যাচার। স্কুতরাং আদালত হইতে পিয়াদা নিযুক্ত হইল। পিয়াদা ক্ষেত্রে উপস্থিত হইয়াই মায়াময় রোপ্যচক্রের মায়ায় অভিভূত হ'ইল। দাঁড়াইয়া থাকিয়া পরাণের ধান গুলিন কাটাইয়া জমীদারের কাছারিতে পাঠাইয়া দিল। ইহার নাম "ক্রোক সহায়তা।"

পরাণ দেখিল, সর্বস্থ গেল। মহাজনের ঋণও পরিশোধ করিতে পারিব না, জ্মীদারের খাজানাও দিতে পারিব না, পেটেও খাইতে পাইব না। এত দিন পরাণ সহিয়াছিল—কুমীরের সঙ্গে বাদ করিয়া জলে বাস করা চলে না। পরাণ মণ্ডল শুনিল যে, ইহার জন্য নালিশ চলে। পরাণ নালিশ করিয়া দেখিবে। কিন্তু সে ত সোজা কথা নহে। আদালত এবং বারাঙ্গনার মন্দির তুল্য; অর্থ নহিলে প্রবেশের উপায় নাই। ষ্টাম্পের মূল্য চাই; উকীলের ফিস চাই; আসামী সাক্ষির তলবানা চাই; সাক্ষির খোরাকি চাই; সাক্ষিদের পারিতোষিক আছে; হয় ত আমীন খরচা লাগিবে; এবং আদালতের পিয়াদা ও আমলা বর্গ কিছু কিছুর প্রত্যাশা রাখেন। পরাণ নিঃস্ব।—তথাপি হাল বলদ ঘটি বাটি বেচিয়া আদালতে নালিশ করিল। ইহা অপেক্ষা তাহার গলায় দড়ি দিয়া মরা ভাল ছিল।

অমনি জমীদারের পক্ষ হইতে পালটা নালিশ হইল যে, পরাণ মগুল ক্রোক অছল করিয়া সকল ধান কাটিয়া লইয়া বিক্রেয় করিয়াছে। সাক্ষিরা সকল জমীদারের প্রজা—স্কুতরাং জমীদারের বশীভূত; স্নেহে নহে—ভয়ে বশীভূত। স্কুতরাং তাঁহার পক্ষেই সাক্ষ্য দিল। পিয়াদা মহাশয় রোপ্য মন্ত্রে সেই পথবর্ত্তী। সকলেই বলিল, পরাণ ক্রোক অছল করিয়া ধান কাটিয়া বেচিয়াছে। জমীদারের নালিশ ডিক্রী হইল, পরাণের নালিশ ডিস্মিস্ হইল। ইহাতে পরাণের লাভ প্রথমতঃ, জমীদারকে ক্ষতি পূরণ দিতে হইল, দ্বিতীয়তঃ, ছই মোকদ্দমাতেই জমীদারের খরচা দিতে হইল, তৃতীয়তঃ, ছই মোকদ্দমাতেই নিজের খরচা ঘর হইতে গেল।

পরাণের আর এক পয়সা নাই, কোথা হইতে এত টাকা দিবে ? যদি জ্বমী বেচিয়া দিতে পারিল, তবে দিল; নচেৎ জেলে গেল; অথবা দেশ- ত্যাগ করিয়া পলায়ন করিল।

আমরা এমত বলি না যে, এই অত্যাচার গুলিন সকলই এক জন প্রজার প্রতি এক বৎসর মধ্যে হইয়া থাকে বা সকল জমীদারই এ রূপ করিয়া থাকেন। তাহা হইলে দেশ রক্ষা হইত না। পরাণ মণ্ডল কল্পিত ব্যক্তি—একটি কল্পিত প্রজাকে উপলক্ষ করিয়া প্রজার উপর সচরাচর অত্যাচার-পরায়ণ জমীদারেরা যত প্রকার অত্যাচার করিয়া থাকেন, তাহা বিবৃত করাই আমাদের উদ্দেশ্য। আজি এক জনের উপর এক রূপ, কাল অন্য প্রজার উপর অন্যরূপ পীড়ন হইয়া থাকে।

জ্বমীদারদিগের সকল প্রকার দৌরাজ্যের কথা যে বলিয়া উঠিতে পারি-য়াছি, এমত নহে। জ্বমীদার বিশেষে, প্রদেশ বিশেষে, সময় বিশেষে যে কত রকমে টাকা আদায় করা হয়, তাহার তালিকা করিয়া সমাপ্ত করা যায় না। সর্ব্বত্র এক নিয়ম নহে; এক স্থানে সকলের এক নিয়ম নহে; অনেকের কোন নিয়মই নাই, যখন যাহা পারেন, আদায় করেন। দৃষ্টাস্ত স্বরূপ আমরা একটি যথার্থ ঘটনা বিবৃত করিয়া এক খানি তালিকা উদ্ধৃত করিব।

যে প্রদেশ গত বৎসর ভয়ানক বন্থায় ড়ৄবিয়া গিয়াছিল, সেই প্রদেশের এক খানি গ্রামে এই ঘটনা হইয়াছিল। গ্রামের নাম যিনি জানিতে চাহেন, তিনি গত ৩১ আগস্টের অবজর্বরের ১৩১ পৃষ্ঠা পাঠ করিবেন। বন্থায় অত্যম্ভ জলবৃদ্ধি হইল। গ্রাম খানি সমৃদ্র মধ্যস্থ দ্বীপের ন্থায় জলে ভাসিতে লাগিল। গ্রামস্থ প্রজাদিগের ধান সকল ডুবিয়া গেল। গোরু সকল অনাহারে মরিয়া যাইতে লাগিল। প্রজাগণ শশব্যস্ত। সে সময়ে জমীদারের কর্ত্বরা, অর্থদানে, খাত্ত দানে প্রজাদিগের সাহায্য করা। তাহা দূরে থাক, খাজানাটা ছদিন রহিয়া বিসয়া লইলেও কিছু উপকার হয়। কিন্তু রহিয়া বিসয়া লালালা ছদিন রহিয়া বিসয়া লালালা মসে বাজে আদায়ের জন্ম আসিয়া দলবলসহ উপস্থিত হইলেন। গ্রামে মোটে ১২।১৪ জন খোদকাস্ত প্রজা, এবং ১২।১৪ জন কৃষাণ প্রভৃতি অপর লোক। একটি তালিকা করিয়া ইহাদের নিকট ৫৪০০ আদায় করিতে বসিলেন। সে তালিকা এই:—

| • • •       |             | •••         | 8           |
|-------------|-------------|-------------|-------------|
| • • •       | • • •       | • • •       | ¢_          |
| • • •       | • • •       | • • • •     | 2.          |
| • • •       | • • •       |             | <b>ک</b> ر  |
| <b>ার</b> চ | • • •       | • • •       | <b>ک</b> ر  |
|             | • • •       | • • •       | w.          |
| •••         | •••         | • • •       | ٠/١٧        |
| •••         |             | • • •       | 2110        |
|             | •••         | • • •       | <b>6110</b> |
| •••         | •••         | • • •       | <b>ک</b> ر  |
| •••         | •••         | • • •       | <b>ک</b> ر  |
|             |             | • • •       | 4           |
| •••         | •••         | • • •       | <b>ک</b> ر  |
|             | <br>থরচ<br> | <br>থরচ<br> |             |

| <b>५२१२</b> ]       |           | বঙ্গ     | क्ष्यंत्र इ | ৰক    |       | 8.43       |
|---------------------|-----------|----------|-------------|-------|-------|------------|
| জমীদারের পুরে       | াহিতের বি | ভক্ষা    | •••         | •••   | •••   | <b>২</b> \ |
| গোমস্তাদের          |           | ঐ        | •••         | •••   | • • • | ><<        |
| মু <b>ত্ত</b> রিদের | •••       | ঐ        | • • •       | •••   | •••   | •          |
| বরকন্দাজদিগে        | র দোলের   | পাৰ্ববণী | •••         | •••   | • • • | <b>ک</b> ر |
| ডাকটেক্স            |           |          | •••         | • • • | • • • | ٩          |
|                     |           |          |             |       |       | _          |

48%°

এই তৃংখের সময়ে প্রজাদিগের উপর তিনআনা করিয়া বাজে আদায় পড়তা পড়িল। আদায় করা অসাধ্য; কিন্তু গোমস্তারা অসাধ্যও সাধন করিয়া থাকেন। প্রজারা কায়ক্রেশে মেক্সেপেতে বেচে কিনে হাওলাত বরাত করিয়া, ঐ টাকা দিল। কিন্তু লোকে মনে করিবে, মন্থুয়া দেহে সহ্য অত্যাচারের চরম হইয়াছে। কিন্তু গোমস্তা মহাশয়েরা ভাহা মনে করিলেন না। তাঁহারা জানেন, একটি একটি প্রজ্ঞা একটি একটি কুবের। যে দিন টাকায় তিন আনা হারে ৫৪৯/০ আদায় করিয়া লইয়া গেলেন, ভাহার ৪।৫ দিন মধ্যেই আবার উপস্থিত। বাবুদের কন্সার বিবাহ। আর ৪০ টাকা তুলিয়া দিতে হইবে।

প্রজ্ঞারা নিরুপায়। তাহারা একখানা নৌকা সংগ্রহ করিয়া নীলকুঠীতে গিয়া কর্জ্জ চাহিল। কর্জ্জ পাইল না। মহাজ্ঞনের কাছে হাত পাতিল — মহাজ্ঞনও বিমুখ হইল।

তখন অগত্যা প্রজ্ঞারা শেষ উপায় অবলম্বন করিল—ফৌজ্ঞদারিতে গিয়া নালিশ করিল। ম্যাজিট্রেট সাহেব আশামীদিগকে সাজা দিলেন। আশামীরা আপিল করিল, জজ সাহেব বলিলেন, "প্রজ্ঞাদিগের উপর অত্যস্ত অত্যাচার হইয়াছে বটে, কিন্তু আইন অনুসারে আমি আসামীদিগকে খালাস দিলাম।" স্থবিচার হইল। কে না জানে, বিচারের উদ্দেশ্য আসামী খালাস ?

এটি উপস্থাস নহে। আমরা ইণ্ডিয়ান অবজ্ববর হইতে উদ্ধৃত করিলাম। ছই লোক সকল সম্প্রদায় মধ্যেই আছে, ছই একজন ছই লোকের ছক্ষ্ম উদাহরণ স্বরূপ উল্লেখ করিয়া সম্প্রদায়ের প্রতি দোষারোপ করা অবিচার। যদি এ উদাহরণ সেরূপ হইত, তাহা হইলে ইহা আমরা প্রয়োগ করিতাম না। এ তাহা নহে—এরূপ ঘটনা সচরাচর ঘটিতেছে। যাঁহারা ইহা অস্বীকার করেন, তাঁহারা পল্লীগ্রামের অবস্থা কিছুই জানেন না।

राज प्रभाव

উপরের লিখিত তালিকার শেষ বিষয়টির উপর পাঠক একবার দৃষ্টিপাত "ডাকটেক্স।" গবর্ণমেণ্ট নানা বিধ কর বসাইতেছেন, জমীদারেরা তাহা লইয়া মহা কোলাহল করিয়া থাকেন। কিন্তু তাঁহারা সকলেই কি ঘর হইতে টেক্স দিয়া থাকেন ? ঐ "ডাকটেক্স" কথাটি তাহার প্রমাণ। গবর্ণমেন্ট বিধান করিলেন, মফঃম্বলে ডাক চলিবে, क्यीमारतता छाटात थत्रा मिरवन। क्यीमारतता मरन मरन विललन, "छान, দিতে হয় দিব, কিন্তু ঘরে থেকে দিব না। আমরাও প্রজ্ঞাদের উপর টেক্স বসাইব। যদি বসাইতে হইল, তবে একটু চাপাইয়া বসাই, যেন কিছু মুনফা থাকে।" তাহাই করিলেন। প্রজ্ঞার খরচে ডাক চলিতে লাগিল —জমীদারেরা মাঝে থাকিয়া কিছু লাভ করিলেন। গবর্ণমেন্ট যথন টেক্স বসান, একবার যেন ভাবিয়া দেখেন, কাহার ঘাড়ে পড়ে।

ইনকমটেক্সও ঐ রূপ। প্রজারা জ্বমীদারের ইনকমটেক্স দেয়। জমীদার তাহা হইতেও কিছু মুনফা রাখেন।

খাস মহল যাঁহারা গ্রহণ করেন, ভাঁহাদিগকে "রোড ফণ্ড" দিতে হয়: ঐ রোড ফণ্ড আমরা ভূফামির জ্বমাওয়াশীল বাকি ভুক্ত দেখিয়াছি।

রোডসেম্ এই প্রবন্ধ লিপির সময় পর্য্যন্ত গবর্ণমেন্ট কোথাও হইতে আদায় করেন নাই। কিন্তু জমীদারেরা কেহ> আদায় করিতেছেন। আদায় করিবার সধিকার মাছে, কিন্তু তাহা টাকায় এক পয়সার অধিক হইতে পারে না : এক জেলায় এক জন জমীদার ইহার মধ্যে টাকায় চারি আনা আদায় করিতে আরম্ভ করিলেন। এক জন প্রজা দিতে স্বীকৃত না হওয়াতে, তাহাকে ধরিয়া গানিয়া পীড়ন আরম্ভ করিলেন। প্রজা নালিশ করিল, এবার আসামী "আইন অনুসারে" খালাস পাইল না। জমীদার মহাশয় এক্ষণে শ্রীঘরে বাস করিতেছেন।

দর্ব্বাপেক্ষা নিম্নলিখিত "হাম্পাতালির" বুক্তান্তটি কৌতুকাবহ। সবিডিবিজ্ঞনের হাকিমেরা স্কুল, ডিস্পেন্সরি করিতে বড় ম**জ**বৃত। ২৪ পরগণার কোন আসিষ্টাণ্ট মাজিষ্ট্রেট স্বীয় সবভিবিজ্বনে একটি ডিস্পেন্সরি ক্রিবার জন্ম তৎপ্রদেশীয় জমীদারগণকে ডাকাইয়া সভা কবিলেন। সকলে কিছু২ মাসিক চাঁদা দিতে শ্বীকৃত হইয়া গেলেন। একজন বাটী গিয়া ছকুম প্রচার করিলেন যে, "আমাকে মাসে২ এত টাকা হাস্পাতালের জয় চাঁদা দিতে হইবে, অতএব আজি হইতে প্রজাদিগের নিকট টাকায় /০ আনা

হাস্পাতালি আদায় করিতে থাকিবে।" গোমস্তারা তদ্রপে আদায় করিতে লাগিল। এ দিগে ডিস্পেন্সরির সকল যোগাড় হইয়া উঠিল না—তাহা সংস্থাপিত হইল না। স্কুতরাং এ জমীদারকে কখনও এক পয়সা চাঁদা দিতে হইল না। কিন্তু প্রজাদিগের নিকট চিরকাল টাকায় এক আনা হাস্পাতালি আদায় হইতে লাগিল। কয়েক বংসর পরে জমীদার এ প্রজাদিগের খাজানার হার বাড়াইবার জন্ম ১৮৫৯ সালের দশ আইনের নালিশ করিলেন। প্রজারা জবাব দিল যে, "আমরা চিরস্থায়ী বন্দোবস্থের সময় হইতে এক হারে খাজানা দিয়া আসিতেছি—কখন হার বাড়ে কমে নাই—স্কুতরাং আমাদিগের খাজানা বাড়িতে পারে না।" জমীদার তাহার প্রজ্যুত্তর এই দিলেন যে, উহারা অমুক সন হইতে হাস্পাতালি বলিয়া /০ খাজানা বেশী দিয়া আসিতেছে। সেই হেতুতে আমি খাজানা বৃদ্ধি কবিতে চাই।

এক্ষণে জমীদারদিগের পক্ষে কয়েকটি কথা বলিবার প্রয়োজন আছে।

প্রথমতঃ, আমরা পূর্বেই বলিয়াছি যে, সকল জমীদার অত্যাচারী নহেন। দিন২ অত্যাচারপরায়ণ জমীদারের সংখ্যা কমিতেছে। কলিকাতাস্থ মুশিক্ষিত ভূমামিদিগের কোন অত্যাচার নাই—যাহা আছে, তাহা তাঁহাদিগের অজ্ঞাতে এবং অভিমত বিরুদ্ধে, নায়েব গোমস্তাগণের দ্বারায় হয়। মফংস্বলেও অনেক সুশিক্ষিত জমীদার আছেন, তাঁহাদিগেরও প্রায় ঐ রূপ। বড়ং জমীদারদিগের অত্যাচার তত অধিক নহে:— অনেক বড়ং ঘরে অত্যাচার একবারে নাই। সামাশ্য২ ঘরেই অত্যাচার অধিক। যাঁহার জমীদারী হইতে লক্ষ টাকা আইসে—অধর্ম্মাচরণ করিয়া প্রজাদিগের নিকট আর ২৫ হাজার টাকা লইবার জন্ম তাঁহার মনে প্রবৃত্তি ছর্বলা হইবারই সম্ভাবনা, কিন্তু যাঁহার জমীদারী হইতে বার মাসে বার শত টাকা আসে না, অথচ জমীদারী চাল চলনে চলিতে হইবে, তাঁহার মারপিট করিয়া আর কিছু সংগ্রহ করিবার ইচ্ছা স্মুতরাং বলবতী হইবে। আবার <sup>যাঁহারা</sup> নি**জে জ**মীদার, আপন প্রজার নিকট খাজানা আদায় করেন. তাঁহাদের অপেক্ষা পত্তনীদার, দরপত্তনীদার, ইন্ধারাদারের দৌরাত্ম্য অধিক। আমরা সংক্ষেপামুরোধে উপরে কেবল জ্বমীদার শব্দ ব্যবহার করিয়াছি। জমীদার অর্থে করগ্রাহী বুঝিতে হইবে। ইহাঁরা জমীদারকে জমীদারের লাভ দিয়া তাহার উপর লাভ করিবার জ্বন্য ইজারা পত্তনি গ্রহণ করেন, স্থৃতরাং প্রজার নিকট হইতেই তাঁহাদিগকে লাভ পোষাইয়া লইতে হইবে। মধ্যবর্ত্তী তালুকের সম্জন প্রজার পক্ষে বিষম অনিষ্টকর।

দ্বিতীয়তঃ, আমরা যে সকল অত্যাচার বিবৃত করিয়াছি, তাহার অনেকই জমীদারের অজ্ঞাতে, কখন বা অভিমত বিরুদ্ধে, নায়েব গোমস্তা প্রভৃতি দারা হইয়া থাকে। প্রজ্ঞার উপর যে কোন রূপ পীড়ন হয়, অনেকেই তাহা জানেন না।

তৃতীয়তঃ। অনেক জমীদারীর প্রজাও ভাল নহে। পীড়ন না করিলে খাজানা দেয় না। সকলের উপর নালিশ করিয়া খাজানা আদায় করিতে গেলে জমীদারের সর্বনাশ হয়। কিন্তু এতৎসম্বন্ধে ইহাও বক্তব্য যে, প্রজার উপর আগে অত্যাচার না হইলে, তাহারা বিরুদ্ধভাব ধারণ করে না।

যাঁহার৷ জমীদারদিগকে কেবল নিন্দা করেন. আমরা তাঁহাদিগের বিরোধী। জমীদারদিগের দারা অনেক সৎকার্য্য অমুষ্ঠিত হইতেছে। গ্রামে২ যে এক্ষণে বিভালয় সংস্থাপিত হইতেছে, আপামর সাধারণ সকলেই যে আপনং গ্রামে বসিয়া বিভোপার্জন করিতেছে, ইহা জমীদারদিগের গুণে। জ্বমীদারেরা অনেক স্থানে চিকিৎসালয়, রথ্যা, অতিথিশালা ইত্যাদির স্ক্রন করিয়া সাধারণের উপকার করিতেছেন। আমাদিগের দেশের লোকের জন্ম যে ভিন্ন জাতীয় রাজপুরুষদিগের সমক্ষে তুটো কথা বলে, সে কেবল জমীদারদের ব্রিটিশ ইণ্ডিয়ান এসোসিএশন—জমীদারদের সমাজ। তদ্ধারা দেশের যে মঙ্গল সিদ্ধ হইতেছে, তাহা অন্ম কোন সম্প্রদায় হইতে হইতেছে না, বা হইবারও সম্ভাবনা দেখা যায় না। অতএব জমীদারদিগের কেবল নিন্দা করা, অতি অন্তায়পরতার কাজ। এই সম্প্রদায়ভুক্ত কোনং লোকের দ্বারা যে প্রজ্ঞা পীড়ন হয়, ইহাই তাঁহাদের লড্ডাজনক কলঙ্ক। এই কলঙ্ক অপনীত করা, জমীদারদিগেরই হাত। যদি কোন পরিবারে পাঁচ ভাই থাকে, তাহার মধ্যে তুই ভাই তুশ্চরিত্র হয়, তবে আর তিন জনে ত্শ্চরিত্র আতৃদ্বয়ের চরিত্র সংশোধন জক্য যত্ন করেন। জমীদার সম্প্রদায়ের প্রতি আমাদের বক্তব্য এই যে, তাঁহারাও সেইরূপ করন। সেই কথা বলিবার জন্মই আমাদের এ প্রবন্ধ লেখা। আমরা রাজপুরুষদিগকে জানাইতেছি না—জন সমাজকে জমীদারদিগের কাছেই আমাদের নালিশ। ইহা তাঁহাদিগের অসাধ্য নহে। সকল দণ্ড অপেক্ষা, আপন সম্প্রদায়ের বিরাগ, আপন সম্প্রদায়ের

মধ্যে অপমান সর্বাপেক্ষা গুরুতর, এবং কার্য্যকরী। যত কুলোক চুরি করিতে ইচ্ছুক হইয়া চৌর্য্যে বিরত, তাহাদের মধ্যে অধিকাংশই প্রতিবাসি-দিগের মধ্যে চোর বলিয়া দ্বণিত হইবার ভয়ে চুরি করে না। এই দণ্ড যত কার্য্যকরী, আইনের দণ্ড তত নহে। জ্বমীদারের পক্ষে এই দণ্ড জ্বমীদারেরই হাত। অপর জমীদারদিগের নিকট ঘুণিত, অপমানিত, সমাজচ্যুত হইবার ভয় থাকিলে অনেক ছব্ ত জমীদার ছব্ব তি ত্যাগ করিবে। এ কথার প্রতি মনোযোগ করিবার জন্ম, আমরা ব্রিটিশ ইণ্ডিয়ান এসোসিয়েশনকে অমুরোধ করি। যদি তাঁহারা কুচরিত্র জমীদারগণকে শাসিত করিতে পারেন, তবে দেশের যে মঙ্গল সিদ্ধ হইবে, তজ্জ্ম্য তাঁহাদিগের মাহাত্ম্য অনস্ত কাল পর্যান্ত ইতিহাসে কীর্ত্তিত হইবে। এবং তাঁহাদিগের দেশ উচ্চতর সভ্যতার পদবীতে আরোহণ করিবে। এ কান্ধ না হইলে বাঙ্গালা দেশের মঙ্গলের কোন ভরসা নাই। যাঁহা হইতে এই কার্য্যের সূত্রপাত হইবে, তিনি বাঙ্গালির মধ্যে শ্রেষ্ঠ বলিয়া পূজিত হইবেন। কি উপায়ে এই কার্য্য সিদ্ধ হইতে পারে, তাহা অবধারিত করা কঠিন, ইহা স্বীকার করি। কঠিন, কিন্তু অসাধ্য নহে। উক্ত সমাজের কার্য্যাধ্যক্ষগণ যে এ বিষয়ে অক্ষম, আমরা এমত বিশ্বাস করি না। তাঁহারা স্থশিক্ষিত, তীক্ষ্ণ-বৃদ্ধি, বহুদর্শী, এবং কার্য্যক্ষম। তাঁহারা ঐকান্তিক চিত্তে যত্ন করিলে অবশ্য উপায় স্থির হইতে পারে। আমরা যাহা কিছু এ বিষয়ে বলিতে পারি, তদপেক্ষা তাঁহাদিগের দ্বারা স্থচারু প্রণালী আবিষ্কৃত হইতে পারিবে বলিয়াই, আমরা সে বিষয়ে কোন কথা বলিলাম না। যদি আবশ্যক হয়, আমা-দিগের সামাম্য বৃদ্ধিতে যাহা আইসে, তাহা বলিতে প্রস্তুত আছি। এক্ষণে কেবল এই বক্তব্য যে, ভাঁহারা যদি এ বিষয়ে অমুরাগহীনতা দেখাইতে থাকেন, তাহা হইলে তাঁহাদিগেরও অখ্যাতি।



ক্স মম স্থ্য তেজে, অনস্ত আকাশ মণ্ডলে। যথা ডাকে মেঘ রাশি, হাসিয়া বিকট হাসি, বিশ্বলি জলে॥

কেবা মম সম বলে,

হুহুদ্ধার করি যবে, নামি রণস্থলে।

কানন ফেলি উপাড়ি,

গুঁড়াইয়া ফেলি বাড়ী,

হাসিয়া ভালিয়া পাড়ি

অটল অচলে।

হাহাকার শক্ষ তুলি এমুখ অবনীতলে

ą

পর্কাত কলবে নাচি,
নাচি মহারণ্য শিরসে।
মাভিয়া মেঘের সনে,
পিঠে করি বহি ঘনে,
ভারা বরবে।
হাসে দামিনী সে রসে।
মহাশবে ক্রীড়া করি, সাগর উরসে ॥

মথিয়া অনস্ত জলে সফেণ তরক দলে, ভাকি তুলে নভন্তলে, ব্যাপি দিগ্দশে॥ শীকরে আঁধারি জগৎ, ভাসাই দেশ অলসে।

৩

বসন্তে নবীন সতা, প্রাফুল ফুল দোলে তায়। যেন বায়ু সে বা নহি, অতি মৃত্ধ বহি,

যাই তথায়॥

হেসে মরি যে লজ্জায়—
পূলাগদ্ধ চুরি করি মাথি নিজ গায়।
সরোবরে স্নান করি,
যাই যথায় স্থন্দরী,
বসে বাভায়নোপরি,

গ্রীন্মের জালায়॥

তাহার অলকা ধরি, মূথ চুম্বি ঘর্ম হরি, অঞ্চল চঞ্চল করি, স্থিম করি কায়॥ আমার সমান কেবা ব্বতী মন ভূলায় ?

8

বেণু খণ্ড মধ্যে পাকি,
বাজাই মধুর বাঁশরী।
রন্ধে ২ যাই আসি,
আমিই মোহন বাঁশী,
স্বর লহরী॥
আর কার গুণে হরি,
ভূলাইত বুলাবনে, বুলাবনেশ্রী ?

ঢ়**ল ঢল চল চল,**চঞ্ল যমুনা জালা,
নিশীপ ফুলো উজালা,
কানন বল্লারী,
তার মাসে বাজিভাম বংশীনাদ রূপ ধ্রি॥

ŧ

জীব কঠে যাই আসি, আমিই এ সংসারে স্বর। আমি বাক্য, ভাষা আমি, সাহিত্য বিজ্ঞান স্বামী, মহী ভিতর॥ দিংহের কঠেতে আমিই হুকার, ঋষির কঠেতে আমিই ওকার, শায়ক কঠেতে আমিই ঝকার. বিশ্ব মনোহর॥ আমিই রাগিণী আমি ছয় রাগ, কামিনীর মুখে আমিই সোহাগ, বালকের বাণী অমৃতের ভাগ, মম রূপান্তর ॥ खनर तरन जगरत्र जगत्र, কোকিল কুহরে বৃক্ষের উপর, क्लइश्म नार्त मत्रमी छिठत, আমারি কিন্ধর ॥

আমি হাসি আমি কারা, স্বররূপে শাসি নর

₽

কে বাঁচিত এ সংসারে,
আমি না থাকিলে ভূবনে ?
আমিই জীবের প্রাণ,
দেহে করি অধিষ্ঠান,
খাস বহনে।

উড়াই খগে গগনে। • দেশে দেশে লয়ে যাই, বহি যত ঘনে। আনিয়া সাগর নীরে ঢালে তারা গিরি শিরে. সিক্ত করি পৃথিবীরে, বেডায় গগনে। মম সম দোষে গুণে, দেখেছে কি কোন জনে ?

মহাবীর দেব অগ্নি, আমিই জালি সে অনলে। আমিই জালাই বাঁরে, আমিই নিবাই তাঁরে, আপন বলে। মহাবলে বলী আমি, মন্থন করি সাগর। রসে স্থরসিক আমি, কুসুম কুল নাগ্র॥ শিহরে পরশে মম, কুলের কামিনী মজাইমু বাঁশী হয়ে গোপের গোপিনী॥ বাক্য রূপে জ্ঞান আমি শ্বর রূপে গীত। আমারই রূপায় ব্যক্ত ভক্তি দম্ভ প্রীত। প্রাণ বায়ু রূপে আমি রক্ষা করি জীবগণ।

হুছ হুছ ! মুমু সমু গুণবান আছে কোন জন ?

<sup>•</sup> Vide Reign of Law, by Duke of Argyll Chap. VII of Birds.



## দ্বিতীয় সংখ্যা

ষা পরিবর্ত্তন বিষয়ে স্থায়রত্ন মহাশয় এক স্থানে লিখিয়াছেন "যে কঠিন ও ছ্ত্রাব ভাষা জনসাধারণের ব্যবহার্য্য হইতে পারে না, এই জন্ম সেই ভাষাগত সংযুক্ত শব্দ সকলের শিথিলতা সম্পাদন করায় ভাষার পরিবর্ত্তন ঘটিয়া উঠে। ঐ শিথিলতা করণ হুই প্রকারে সম্পন্ন হয় —এক প্রকার সম্প্রাসরণ, দ্বিতীয় প্রকার বিপ্রকর্ষণ—নছাদি শব্দের সন্ধিচ্ছেদ করিয়া 'নদী আদি' করাকে সম্প্রাসরণ এবং ধর্ম শব্দের সংযুক্ত বর্ণের 'র' বিশ্লেষ করিয়া 'ধরম' করাকে বিপ্রকর্ষণ কহে।" যেমন শব্দের সন্ধি-ও সন্ধিচ্ছেদ আছে; সংযুক্ত বর্ণ যেমন প্রথমে সংযোগে উৎপত্তি হইয়া পরে বিপ্রকর্ষণে রূপান্তর প্রাপ্ত হয়, সেইরূপ বাক্য (Sentence) ও রচনাও [Style ] ঠিক ঐ রূপ কারণে রূপান্তর প্রাপ্ত হয়। ইহারাও এক প্রকার স্থিতি স্থাপক গুণযুক্ত, আবশ্যক মতে প্রসারিত ও আকুঞ্চিত করা যায়। কোন ভাষার জমাট গাঁথনি, কোন ভাষার শিথিল গাঁথনি। এক ভাষায় একটি ভাব দশটি অক্ষরে প্রকাশ পায়, আর একটী ভাষায় ুসই ভাবটি প্রকাশ করিতে পঞ্চাশটি অক্ষর লাগে। প্রথম ভাষায় এক অক্ষরের শব্দ অধিক আছে বলিয়া বা শেব ভাষাটিতে অনেক বর্ণযুক্ত শব্দ অনেক বলিয়াই যে এরূপ হয়, তাহা নহে। 'ভাগীরথীতীরসমাঞ্রিতানাং' *২*হার সহ**ন্ধ** বাঙ্গালা করিতে হইলে 'যাহারা গঙ্গাতীরে ( আ**ঞ্চয় লই**য়াছে ) বাস করিতেছে তাহাদের, \* এই রূপ কিছু করিতে হইবে। তবেই দেখা

 <sup>&</sup>quot;গদাতীর বাসিদিগের" এই রূপ বলিলেই যে মন্দ বাঙ্গালা হইবে, এমন কথা
 আমরা বলিতেছি না।

যাইতেছে, কোন ভাষায় অল্পে হয়, কোন ভাষায় অনেক কথা লাগে। কোন বিশেষ ভাব, সংস্কৃত ভাষায় যেমন অতি অল্পের মধ্যে প্রকাশিত হইতে পারে, এমন পৃথিবীর আর কোন ভাষাতেই হইতে পারে না। আবার ভাগবত প্রভৃতি কতক গুলি গ্রন্থের ভাষা সংস্কৃতের সংস্কৃত। বাছা বুনান; জলবায়ু গলিবার ছিত্রও নাই, সময়ে সময়ে মমুষ্য বৃদ্ধিও ভাহার মধ্যে প্রবেশ লাভ করিতে পারে না।

যেমন আরবী বা পারসী অক্ষরের ও অক্ষর সম্ট্রির হল্পন্থান সমাবেশন গুণ বটে দোষও বটে, সেই রূপ সংস্কৃত ভাষার এই জমাট ভাব গুণও বটে, (সংস্কৃতজ্ঞ মার্জ্জনা করিবেন!) দোষও বটে। ভাষার প্রধান উদ্দে<del>খ্য</del> মনোভাব প্রকাশ করা ;—যাহাতে মনোভাবটি অতি সুন্দররূপে প্রকাশ পায়, তাই করিতে হইবে। বৃহৎ আয়ত বাটী প্রস্তুত করাইতে হইলে, অধিক সময় লাগে, অধিক শ্রাম লাগে, অধিক ব্যয় হয়: ভাই বলিয়া যাহাতে স্বাস্থ্যের হানি করে, এমন বাটা নির্মাণ করান কর্ত্ব্য নয়; স্বাস্থ্যরক্ষা জন্মই ত বাটী, তা যদি না হইল, তবে বাটী প্রস্তুত করণের প্রয়োজন কি ? সেই রূপ ভাষাতেও। এর অক্ষরে প্রহেলিকা বলিতে পারিলেই ভাষার গৌরব নহে। তাহা হইলে মুগ্ধবোধ সূত্রের ভাষার ত্যায় আর ভাষা নাই। কিন্তু 'বৃত্তি' আবার সেই বৃত্তির ব্যাখ্যা নহিলে সূত্র বোঝা যায় না, তবে উপায় কি ? মুগ্ধবোধের স্থায় সাঙ্কেতিক ভাষায় কোন উপকার নাই, এমন কথা বলিতেছি না। কিন্তু সাঙ্কেতিক ভাষা ত ভাষা নহে; সাক্ষেতিক ভাষা যখন সকলে বৃঝিবে, তখন আর কোন আপত্তি থাকিবে না। কিন্তু যত আকুঞ্চিত করিবেন, ততই সুবিধা হইবে, এমন কখনই হইতে পারে না। লোকে যাহাতে স্থবিধা না বোঝে, তাহা চলিবে কেন ? যে ভাষা চলিল না, তাহা কেহই বুঝিতে পারিবে না। সকল বিষয়েরই সীমা আছে, প্রথমে যেটি গুণ থাকে, সেটি বাড়িতে বাড়িতে দোষ হইয়া উঠে; ইহাকেই বলে 'গুণের আতিশয্যে দোষের উৎপত্তি।' সংস্কৃতের গুণ হতেই দোষ হয়। তাহাতেই নানা বিধ প্রাকৃত ভাষার প্রাহুর্ভাব হয়। প্রাকৃত ভাষার সৃষ্টি হয় বা জন্ম হয়, এমন কথা আমরা বলি না। অতি গুরু পাক পলান্ন উপযুর্গপরি কিছু দিন খাইলেই শাদা ভাত খাইবার ইচ্ছা হয়, অনেকে খাইয়াও থাকেন, কিন্তু তাহা বলিয়া পলান্নের পরিপাক ক্টকর বলিয়া, ক্রমে একটি একটি করিয়া মশলা বাদ দিয়া সকলে শাদ।

ভাত খাইতে শিক্ষা করিয়াছে, ও এই রূপে শাদা ভাতের সৃষ্টি, এমন কথা আমরা বলি না। সংস্কৃত ভাষা ছ্রহ, ছ্রুচ্চার্য্য, শ্রুতিকটু, কঠিন বলিয়া ক্রমে সম্প্রাসরণ বিপ্রকর্ষণ প্রভৃতি ক্রিয়াদ্বারা প্রাকৃতের সৃষ্টি হইয়াছে, এমন কথা আমরা বলি না। সংস্কৃতের জটিলতা, ঘনসন্ধিবেশন, আকৃঞ্চিতীকৃতভাব, সমাস বহুলতা প্রভৃতি জন্ম প্রাকৃতের প্রাহ্রভাব হইয়াছিল, এইমাত্র বলিতে পারি।

এই আকুঞ্চন প্রসারণ ক্রিয়া জীবন্ত ভাষা মাত্রেই চিরকাল চলিতে থাকে। এই হুই ক্রিয়াই ইহার জীবনী শক্তি। বাঙ্গালা ভাষা কখন কমিতে কমিতে সংস্কৃতের ন্থায় নীরেট হইতে থাকে, কখন বা আবার একটি বাঁধনের পর আর একটি বাঁধন খুলিয়া গিয়া ভাষা বিস্তৃতি ও শিথিলতা লাভ করে, কখন সংস্কৃতাভিসারিণী হয়, কখন সংস্কৃতাপসারিণী হয়। ভাগবত বিস্থারে ভাষাকে কতক দূর সংস্কৃতাভিসারিণী করিয়াছিল। ভাগবত বিস্থারের নানা ফল মধ্যে কথকতা একটি। এ কথা বোধ হয়, সকলেই খীকার করিবেন, স্কুতরাং অনর্থক প্রমাণ প্রদর্শনের আবশ্যকতা নাই। কথকতা সহক্ষে ন্থায়রত্ব মহাশয় যাহা লিখিয়াছেন, ভাহা আমরা এই স্থলে উদ্ধৃত করিতেছি।

"কথকদিগের হইতেও বাঙ্গালা ভাষার অনেক উন্নতি হইয়াছে। তাঁহারা পুরাণের সংস্কৃত শব্দ সকল চলিত ভাষায় যোগ করিয়া ব্যাখ্যা করেন। ঐ সকল ব্যাখ্যা গীত স্বর সহকৃত হওয়ায় সাধারণের মনে অন্ধিত হইয়া যায়, স্থতরাং সেই সকল শব্দ ক্রমে ক্রমে ভাষার মধ্যেই ব্যবহৃত হইয়া ভাষার পুষ্টিসাধন করে। ফলতঃ কথকতার প্রচার না থাকিলে কৃত্তিবাসের রামায়ণ \* ও কাশীরাম দাসের মহাভারত বোধ হয় আমরা কখনই প্রাপ্ত হইতাম না।

কথকতার ব্যবসায়ও আমাদের দেশে নৃতন নহে—কবিকন্ধণের পূর্ব্বেও উহার প্রাতৃভাব ছিল।

এই কথা প্রতিপর করণার্থ ভাষরত্ব মহাশয় যে সকল যুজি প্রদর্শন করিয়াছেন,
 তাহার কতক এই স্থলে উদ্ধৃত করা গেল।

<sup>&</sup>quot;ক্লুন্তিবাস স্বয়ং লিথিয়াছেন যে, আমি পুরাণ শুনিয়া গ্রান্থ রচনা করিলাম এবং তিনি ভাষাকবি বলিয়া আপনার পরিচয় দিয়াছেন।" তাঁহার "স্বমুখে পরিচয় দান ব্যতিরিক্ত তাঁহার অসংস্কৃতজ্ঞতা বিষয়ে এই এক প্রধান প্রমাণ পাওয়া যায় যে,

পূর্ববালীন লোকেরা কথকদিগের বিলক্ষণ সমাদর ও গৌরব করিতেন।" স্থতরাং তাঁহাদের কর্তৃক ভাষার পরিবর্ত্তন সহজ্বেই ঘটিতে পারে। কিন্তু পুরাণ হইতে সংস্কৃত শব্দ কথকতায় ব্যবহার করাতেই যে ভাষার পরিবর্ত্তন হইয়াছিল, তাহা নহে; অনেক গুলি কারণের মধ্যে উহা ভাষা পরিবর্ততেনর একটি কারণ বটে।

তাঁহার গ্রন্থের সহিত বাল্মীকি রচিত মূল রামায়ণের অনেক অনৈকা। অথচ তিনি যে, বাল্মীকিকে অবলম্বন না করিয়া অন্ত কোন রামায়ণ অবলম্বন করিয়াছিলেন, তাহাও বোধ হয় না, যেহেতু তিনি কথায় কথায় বাল্মীকিরই বন্দনা করিয়াছিলেন; 'বাল্মীকির মত লিখিতে আরম্ভ করিলাম', বলিয়া কবি যে হলে স্বয়ং প্রতিজ্ঞা করিয়াছেন, সেই স্বলেই তিনি বাল্মীকির মত কিছুমাত্র না নিখিয়া অন্তর্মপ লিখিয়াছেন। ইহা দেখিয়া তাঁহার সংস্কৃতানভিজ্ঞতা বিষয়ে কোন সংশয়ই থাকে না। ভাষা রামায়ণের ভূরি ভূরি হলে এই বিসহাদ দেখিতে পাওয়া যায়।"

">মত:। ক্লভিবাস, বাল্মীকির মত বলিয়া ভূয়ো ভূয়: লিখিয়াছেন ;—
"রাম না জানিতে বাটি হাজার বংসর।
অনাগত বাল্মীকি রচিল কবিবর।। ইত্যাদি।"

"কিন্তু ব'ল্মীকি, স্থাতিত গ্রাহের কোন স্থাল এমন কথা লেখেন নাই; বরং মূল রামায়ণে এক প্রকার স্পষ্টাক্ষরেই লিখিত আছে যে, রামচন্ত্রের রাজ্য প্রাপ্তির পর কবি এই গ্রন্থ রচনা করেন।" "কবির সংস্কৃত ভাষায় বিশেষ অধিকার থাকিলে বোধ হয়, এরপ ত্রম হইত না।"

ংয়তঃ। লকাকাণ্ডে রাবণ বধ প্রসক্তে ক্রন্তিবাস লিথিয়াছেন, ব্রহ্মা রাবণকে অস্তান্ত বর দিয়া শেষে কহিতেছেন ;—

"অন্ত অস্ত্র না হইবে প্রবিষ্ট শরীরে।
তোমার যে মৃত্যু অস্ত্র রবে তব ঘরে॥
ত্ত্বন করেছি আমি সেই ব্রহ্মবাগ।
ধর ধর দশানন রাথ তব স্থান।।
বর শুনে অস্ত্র পেয়ে তুষ্ট দশানন।
স্বস্থানে রাবণ গেল বাল্মীকিতে কন।। ইত্যাদি

ঐ প্রসঙ্গেই আবার ;—

পুরাণ অনেক মত কে পারে কহিতে। বিস্তারিয়া কহি শুন বাল্মীকের মতে। বিভীবণ কহিলেন শ্রীরাম গোচরে। রাবণের মৃত্যুবাণ রাবণের ঘরে। কথকতার চাহিটি প্রধান অঙ্গ । সংস্কৃত শ্লোকের ব্যাখ্যা, বর্ণনা, পদাবলী ও গান । এই চারিভাগের প্রধান উদ্দেশ্য স্বতন্ত্র । মূল গ্রন্থের বিশেষ তাৎপর্য্য বোধ করাইতে পারিলেই প্রথমের উদ্দেশ্য সিদ্ধ হইল । এই ভাগের ভাষা কাজে কাজেই কিছু শিথিল-বন্ধনা হইবে । সংস্কৃত হইতে

ইত্যাদি উক্তির পর বিভী বণের উপদেশে ছলনা পূর্বক মন্দোদরার নিকট হইতে হন্মান কর্তৃক মৃত্যুশর আনয়ন ও সেই শরবারা রাবণ বধ বর্ণন করিয়াছেন, কিন্তু মূল রামায়ণে একথার কিছুমাত্র উল্লেখ নাই।"

"৩য়ত:। হতাহত বানর সৈতের সজীবতা সম্পাদনার্থ হিমালয় পর্কাত হইতে হনুমানদ্বারা ঔষধ আনমন করাইবার প্রস্তাবে ক্লডিবাস লিখিয়াছেন;—

> নাহিক এ সব কথা বাল্মীকি রচনে। বিভারিত লিখিত অদ্ভুত রামায়ণে॥

কিন্তু আশ্চর্য্যের বিষয়, অন্তুত রামায়ণের কোন স্থলে এই ঔষধ আন্যনের বিন্তু বিদর্গের উল্লেখ নাই! এদিকে বাল্মীকি রামায়ণের লক্ষাকাণ্ডের ৭৫৩ ত্যসর্গেইহার সবিস্তার বর্ণন আছে।" ইত্যাদি। 'অতএব বোধ হয়, কথকের মুখে রামায়ণ শ্রবণ করিয়া কবি এই এত্তের রচনা করিয়া থাকিবেন।'

'পুরাণ শুনিয়া গীত রচিল কো হুকে।' তাঁহার নিজের এই লেখাহারা তাহাই প্রতিপর হয়।" কাশীরামের মহাভারত সম্বন্ধে প্রথাব লেখক লিখিয়াছেন,—
"মহাভারত মূল সংস্কৃতের অবিকল অমুখাদ নছে, অনেক স্থানেই তিনি (কাশীরাম)
ভূরি ভূরি বিষয়ের পরিবর্জন ও ভূরিং বিষয়ের নূতন যোজন করিয়াছেন।" "তদ্বির কোন কোন উপাখ্যান একবারে নূতন সম্বলিতও হইয়াছে। বনপর্কের মধ্যে শীবংশোপাখ্যান নামে যে একটি রহং উপাখ্যান আছে, তাহা মূল সংস্কৃতে একেবারে নাই।" "অমুমান হয় যে, ঐ উপাখ্যান কোন পৌরাণিক মূল হইতেই হউক, বা অম্ম রূপেই হউক দেশ মধ্যে প্রাপ্ত ছিল, কবি তাহাকেই হাই পুই করিয়া নিজ প্রম্বাহণ করিয়া লোধ হয়, রুবিবাসের স্থায় কাশীরাম দাসও কথকের মূখে মহাভারত শ্রবণ করিয়া এহ রচনা করিয়াছেন। যেহেতু তিনি নিজেই কথেক স্থলে লিখিয়াছেন;—

শ্রুতমাত্র কহি আমি রচিয়া প্রার। অবহেলে শুন তাহা সকল সংসার।

যাহা হউক কাশীরামের সংস্কৃত জানা না থাকিলেও তাঁহার রচনা অসংস্কৃত জ্ঞার রচনার ক্যান বোধ হয় না। ঐ রচনাতে এরপ সংস্কৃত শক্ষসকল প্রযুক্ত আছে যে, তাহা সংস্কৃতান ভক্ত লোকের লেখনী হইতে নির্মৃত হওয়া সহজ্ঞ কথা নহে।

সংস্কৃত ব্যাখ্যাতেই অতি সামাত্য শব্দের প্রসারণ করা হয়; 'গছা' কি না 'গমনংকৃত্বা' ইত্যাদি। এই প্রথার প্রচারের জ্বন্সই বাঙ্গালা ভাষার প্রায় সমস্ত ক্রিয়া 'করিয়া' ও 'হইয়া' যোগে সাধিত হইতেছিল। পড়িতে 'গিয়াছিল' বলিতে লজ্জা বোধ করিতেন, 'গমন করিয়াছিল' বলিতেন। তাঁহার। বাঙ্গালা ভাষাকে 'ব্যাখ্যার ব্যাখ্যার' ভাষা মনে করিতেন। ভাষাকে প্রসারিত করিয়াছিলেন। স্কুতরাং কথকদিগের ব্যাখ্যায় ভাষা শিথিলবন্ধনা হইতেছিল। দ্বিতীয় ভাগ বর্ণনার উদ্দেশ্য সম্পূর্ণ বিভিন্ন, ইহার প্রকরণও বিভিন্ন, বর্ণনার উদ্দেশ্য রসোদ্দীপন। কথায় বলে 'রসের সার চুট্কি' ( Brevity is the soul of wit ) সকল সময় না হউক, অনেক সময়ে বটে। কথকেরা ভাষার হচনার বর্ণনা সময়ে এই প্রকার চুট্কি প্রথার অনুগমন করেন। ছেবলা ভাষা ব্যবহার করেন, এমন কথা বলিতেছি না; তাঁহাদের বর্ণনার ভাষার গাঁথনি চুট্কি রীভির। বড় ইটে ছোট বাড়ী গাঁথ: যায়; সেই রূপ সংস্কৃত শব্দে চুট্কি ভাষা হয়। ইহার বাক্য (Sentence) গুলি ক্ষুদ্রাবয়বের হয়, অনেক ক্রিয়াপদ অমুক্ত থাকে, অনেক ক্রিয়াবিশেষণও অমুক্ত থাকে, ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র বাক্যের পর দীৰ্ঘচ্ছেদ থাকে, কথন কখন কোন বিশেষ কথায় শ্ৰোভার (বা পাঠকের) মনঃসংযোগ করান জন্ম পুনরুক্তি থাকে, আর কথকদের স্থানে এই ভাষার সহায়কারী নান। ভঙ্গা থাকে। এই ভাষ। হৃদয়চ্ছেদ করিয়া পাটে পাটে বাসিতে থাকে। ইহা উদ্দীপনার ভাষ:। এই ভাষা সংস্কৃতের স্থায় অতি-দীর্ঘণদ-বাক্য বিশিষ্ট নহে, অথচ আধুনিক দ্রীলোকদের ভাষার মত অত্যস্ত

আম্যাবলি, দেশে কথকতার প্রচলন না ধাকিলে, একপ হওয়া সভবই হইত না। গ্রহণাংও তাহ ইবলিয়াছেন।

আমরা প্রস্তাব হইতে অনেক থানি উদ্ধৃত করিয়া পাঠকগণের সন্মুখে প্রদান করিলাম। সকলে দেখিবেন, ভায়রত্ব মহাশয় বঙ্গভাষা সহজে দীর্ঘাবয়ব বিশিষ্ট প্রস্তাব লিখিয়াছেন বলিয়াই প্রশংসাভাজন নহেন। তিনি কোন কোন হলে, একটি বিষয় লইয়া ধীরে ধীরে তর তর করিয়া, উন্টাইয়া পান্টাইয়া, তাহার বিচার করিয়াছেন; একটি কথার জভা যদি চারি খানি পুরাণ পাঠ করিতে হয়, তাহাও করিয়াছেন; তিনি পরিশ্রমে কখনও কাতর নহেন। এরপ গবেষণ ক্রিয়ার প্রশংসা সকলকের করিতে হয়। এরপ অধ্যবসায় পরিশ্রম দৃচ্ত্রত পালন, সার্থক হইলে আমাদের এই যংকিজিং পরিশ্রমও সার্থক হইবে।

এলো নহে; ইহাতে ছোট ছোট জ্বমাট বাক্যের গাঁথনি থাকে। জ্বমাট পদগুলি পৃথক্ করিয়া লইলে সংস্কৃত পদ বলিয়া, বোধ হইতে পারে, কিন্তু সমস্ত গাঁথনি ভাগবতের ফ্রায় জটিল রীতি যুক্ত নহে।

ভাগবতের ছুইটি সহজ শ্লোক লইয়া আমরা আমাদের কথার উদাহরণ প্রদান করিভেছি:—

> "এত ছাং সাধিব সন্ধ্যায়াং ভগবান্ ভূতভাবন:। পরিতো ভূত পর্যন্তির বৈণাটতি ভূতবাট্॥
> শ্যানান চক্রানিল ধূলি ধূমবিকীর্ণ বিছ্যোত ভটাকলাপ:।
> ভন্মবিগুঠা মলক্রব্য নেছে দেব স্ক্রিভি পশ্রতি দেবর স্তে॥"

প্রথম শ্লোকাদ্ধ ত্যাগ করিয়া শেষ ভাগের ব্যাখ্যা সহজ বাঙ্গালা ভাষায় করিতে হইলে এইরূপ করিতে হইবে।—

'ভূতের রাজা মহাদেবের চারিদিকে ভূতেরা বেড়িয়া থাকে আর তিনি বাঁড়ে চড়িয়া বেড়াইয়া বেড়ান আর শাশানে যে ঘূণী বাতাস হয় তাহাতে ধূলা উড়িয়া তাঁহার জটাতে লাগাতে তাঁর জটা ধূঙার মত রঙের, কিন্তু তবু যেন জ্বল্ছে, আর সেই সকল জটা চারিদিকে ছড়ান; মহাদেবের শরীর খাঁটি রূপার মত শাদা তাতে ছাই মাথান, আর তিনি তিনটি চক্তুতে দেখেন' ইতাাদি।

এইরপ করিয়া ভাঙ্গিয়া না বলিলে বা লিখিলে অনেকের বোধগম্য হয় না; ইহাকেই ব্যাখ্যার ভাষা, সংস্কৃতাপসারিণী ভাষা বলিতেছিলাম। বাঙ্গালার সাধারণ লোক ও সমস্ত স্ত্রীলোক নিতান্ত মূর্থ থাকায় বাঙ্গালা ভাষা কাজে কাজেই এই রূপ শিথিলবন্ধনা হইতেছিল। নানা কারণে ভাষাকে আবার কিছু জমাট করিতেছে। কথকদের বর্ণনার ভাষা সেই নানা কারণের মধ্যে একটি কারণ; ইহাতে ভাষাকে পূর্বোক্ত মেয়েব্রনা ভাষা আর সংস্কৃত অর্থাং পণ্ডিতের ভাষার মাঝামাঝি করিয়াছে। এই মাঝামাঝি ভাষায় এ সার্ধ প্রোকের এই রূপ অমুবাদ হইতে পারে।

'ভূতপতি ভূতগণে বেষ্টিত হইয়া ব্যবাহনে ভ্রমণ করেন, শ্মশান-চক্রানিল-তাড়িত-ধূলাতে তাঁহার জটাকলাপ ধূমবর্ণ, অথচ ছ্যতিমান্ এবং বিক্লিপ্ত, তদীয় অমল রক্ষত দেহ ভশাচ্ছাদিত; তিনি ত্রিলোচন' ইত্যাদি।

এই ভাষাকেই সংস্কৃতাভিসারিণী বলিতেছিলাম; কথকদের বর্ণনা-চাতুর্য্যে ভাষাকে অনেকটা সংস্কৃতাভিসারিণী করিয়াছে। ভৃতীয়ত, কথকদের পদাবলী। পদাবলীর সার শব্দালয়ার ও ছন্দ, লালিত্য ও মধুরতা। জয়দেব কবির গানসকল এই পদাবলী লক্ষণাক্রান্ত। পদাবলী ভাষা প্রবণ মনোহর; কৃট সংস্কৃতাপেক্ষা সহজ্ব নয়; ভাব গৃঢ় নহে, প্রায় রূপ বর্ণন প্রভৃতিতেই পর্য্যাপ্ত থাকে এবং নানাবিধ ছন্দো যুক্ত হইয়া থাকে। সংস্কৃত পদাবলী রীতির অমুকরণ বাঙ্গালা ভাষায়্ম অনেক আছে; প্রাচীন সময় হইতে এখন পর্যান্ত ইহার অমুকরণ চলিতেছে। পূর্বতন বৈষ্ণবিদেরে নামসঙ্কীর্ধনে, পদরচনে, পদাবলীর রীতি, পদাবলীর ভাষা, পদাবলীর ছন্দ সুস্পৃষ্ঠ দেখিতে পাওয়া যায়। এত কথা কি ? কাশীদাসে, কৃত্তিবাসে, ভারত, রামপ্রসাদে, শ্রীশচন্দ্র ও দেওয়ান মহাশয়ের গানে, কবিওয়ালাদিগের ঠাকুরণ বিষয়, সখীসম্বাদে, রাধামোহন সেন ও ঈশ্বর গুপ্তে, দাশরথি রায়ের ও আশুতোষ দেবের গানে বাঙ্গালাভাষার যেখানে সেখানে এই রীতি দেখিতে পাওয়া যায়। শ্রীমধুস্দনের ব্রজাঙ্গণা এই ভাষায় কথা কহেন, আবার আধুনিক রামায়ণ অমুকারী কবিগণ অনেক সময় এই ভাষায় বঙ্গ সমাজে পরিচিত হইতেছেন। ইহা ভক্তির ভাষা নহে, থাটি ভক্তির ভাষা নহে।

"সকলি তোমার ইচ্ছা ইচ্ছাময়ী তারা তুমি। তোমার কর্ম্ম তুমি কর মা লোকে বলে করি আমি॥"

ইহা যদি ভক্তির ভাষা হয়; তাহা হইলে,

"জ্রকৃটি ভঙ্গে, সঙ্গিনী সঙ্গে, বামা কত রঙ্গে নেচে যায়;—"

কখন সেই ভক্তির ভাষা বলা যাইতে পারে না। যে ভক্তি.

"কি স্বদেশে কি বিদেশে যথায় তথায় থাকি,

তোমার রচনা মধ্যে তোমায় হেরিয়া ভাকি।"

বলিয়া বিদেশে অর্ণব পোতে চিত্তপ্রসাদ লাভ করিয়াছিল, সেই ভক্তিই যে আবার,

> **"জগত কারণ, জ্বগত ধারণ,** জগত চারণ, **জ্বগত** তারণ, কেবল তুমি,

জগতের পিতা, জগতের পাতা, জগত বিধাতা এই বস্থু মাতা, তব ক্রীড়া ভূমি।" ইত্যাদি স্থোত্রে ঈশ্বরের আরাধনা করিতেছে, তাহা বোধ হয় না।

পদাবলীর ভাষা ঠিক প্রেমের ভাষাও নহে। যে কমলিনী কৃষ্ণ প্রেমের পাগলিনী, কৃষ্ণ ধনের কাঙ্গালিনী, যে কৈতে কৈতে কৃষ্ণ কথা, আলু থালু স্বর্ণলতা, কোথা কৃষ্ণ কৃষ্ণ বলে, অচেতন হয়, সেকি আবার সেই প্রেমে, তাহার ফুদি পদ্মাসন, করে অন্বেষণ, পীত বসনের দরশন না পাইয়া, নিদাকর্ষণকে বিচ্ছেদ হুতাশন জ্বালিয়া দিয়াছে বলিয়া অনুযোগ করে ? তাহাতেই বলি সংস্কৃত পদাবলীর অনুকরণের ভাষা খাঁটি ভক্তির ভাষা নহে, ঠিক প্রেমের ভাষা নহে। এই ভাষার অনেক গুণ আছে। কিন্তু গুণ অপেক্ষা দোষ অধিক। শব্দ চাতুর্যো শব্দ লালিত্যে শব্দ মাধুর্য্যে রচকের বিশেষ লক্ষ্য থাকে বলিয়া এই ভাষায় অনেক দোষের সংঘটন হয়। শন্দ যোর ঘট্টা ঘটিত আধুনিক সংস্কৃত ইহাতে বিকৃত হইয়াছে। বাঙ্গালির সকল বিষয়েই পুঁজি কথা, কার্য্যে কথার প্রভু কথার দাস, সাহিত্যেও শদালম্বারের ক্রীত দাস। শন্দালম্বারে মনোযোগী হইলে অর্থ সঙ্গতির অকুলান হয়, এই স্থুল কথা আমরা যে দিন বুঝিতে পারিয়া দাসত্তের শুখল ছিন্ন করিতে পারিব, সেই দিন বাঙ্গালা ভাষা যথার্থ স্বাধীনা হইবে। শব্দালগার প্রিয়তা যে কেবল কথকদিগের দ্বারা পদাবলী পাঠেই বঙ্গদেশে উৎপন্ন হইয়াছে, তাহা নহে। কতকগুলি কারণের মধ্যে ইহাও একটি কারণ। কথকতার গাঁতি ভাগে হয়, বর্ণনার ভাষা, নয় পদাবলীর ভাষা, নয় প্রেম ভক্তির ভাষা থাকে, স্মৃতরাং এই ভাগের পুথক সমালোচন আবগ্যক নাই।

তুইটি ধর্ম বিপ্লবের মধ্যে আমরা বলিয়াছি যে ভক্তি প্রধান তত্ত্বশাস্ত্রের প্রভার হওয়ায় ভাষা পণ্ডিত পরিত্যক্ত সহজ্ব পথে চলিতে থাকে। ভাগবতের রসবিসারেও ভাষাকে সহজ্ব ও কোমল করিয়াছিল। ভাগবত প্রভার জ্ঞা কথকভার স্থাই হয়। কথকভার চারি ভাগ। প্রথম ব্যাখ্যাভাগে, ভাষাকে শিথিল করে। বর্ণনাভাগে, ভাষাকে ক্ষুত্রাবয়বয়্ক অথচ জমাট করে। পদাবলা রীতির অমুকরণে ভাষায় শদালহ্বারের প্রাচুর্য্য হয়। শেষভাগ গান কৌশলে যে বিশেষ কিছু অন্থ পরিবর্ত্তন করিয়াছিল, বোধ হয় না।



মরা প্রথামত প্রাপ্ত পুস্তকাদির সংক্ষিপ্ত সমালোচনায় এ পর্যান্ত প্রবৃত্ত হই নাই। ইহার কারণ এই যে, আমাদিগের বিবেচনায় এরপ সংক্ষিপ্ত সমালোচনায় কাহারও কোন উপকার নাই। এই রূপ সংক্ষিপ্ত সমালোচনায় গ্রন্থের প্রকৃত গুণদোষের বিচার হইতে পারে না। তদ্ধারা, গ্রন্থকারের প্রশংসা বা নিন্দা ভিন্ন অহ্য কোন কার্যাই সিদ্ধ হয় না। কিন্তু গ্রন্থকারের প্রশংসা বা নিন্দা সমালোচনার উদ্দেশ্য নহে। কেবল সেই উদ্দেশে গ্রন্থ সমালোচনায় প্রবৃত্ত হইতে ইচ্ছুক নহি। গ্রন্থ পাঠ করিয়া পাঠক যে স্থবলাভ বা যে জ্ঞানলাভ করিবেন, ভাহা অধিকতর স্পাষ্টীরত বা ভাহার বৃদ্ধি করা; গ্রন্থকার যেখানে ল্রান্থ হইয়াছেন, সেখানে ল্রম সংশোধন করা; যে গ্রন্থে সাধারণের অনিষ্ঠ হইতে পারে, সেই গ্রন্থের অনিষ্টকারিতা সাধারণের নিকট প্রতীয়মান করা; এই গুলি সমালোচনার উদ্দেশ্য। এই উদ্দেশ্য তুই ছত্রে সিদ্ধ হইতে পারে না। সেই কারণেই এ পর্যান্ত সংক্ষিপ্ত সমালোচনায় আমরা বিরত ছিলাম। ইচ্ছা আছে, অবকাশান্ত্রসারে গ্রন্থ বিশোষের বিস্তারিত সমালোচনায় প্রবৃত্ত হইব। সাধ্যান্ত্রসারে সেই ইচ্ছামত কার্যা হইতেছে।

এই সকল কারণে আমরা যে সকল গ্রন্থ উপহার প্রাপ্ত হইয়াছি, তাহার অধিকাংশের প্রায়ই কোন প্রকার উল্লেখ করি নাই। কিন্তু আমরা তজ্জ্য় অকৃতজ্ঞ বলিয়া প্রতিপন্ন হইতেছি। গ্রন্থকারগণ যে উদ্দেশে আমাদিগকে গ্রন্থগুলি উপহার দিয়াছেন, যদি তাহা সিদ্ধ না করিলাম, তবে ঐ সকল গ্রন্থের মূল্য প্রেরণ আমাদিগের কর্ত্তব্য। তদপেক্ষা একটু লেখা সহজ্ঞ, মৃতরাং আমরা তাহাতেই প্রবন্ধ হইলাম।

- ১। প্রত্বচরিত্র। জ্ঞীনিমাইচাঁদ শীল প্রণীত। নিমাই বাবু অনেক নাটক লিখিয়াছেন, এই খানি সর্ব্বোৎকৃষ্ট।
- ২। নটনন্দিনী। শ্রীহরিশ্চন্দ্র বন্দ্যোপাধ্যায় প্রণীত। কলিকাতা নৃতন সংস্কৃত যন্ত্র। এখানি উপস্থাস। গ্রন্থকার লিখিয়াছেন যে, "সদমুষ্ঠান বলিয়াই হাস্থাস্পদের ভয় করিলাম না। এইটি আমার প্রথম চেষ্টা।" অতএব আমরাও সবিস্তারে কিছু বলিতে পারিলাম না। হরিশ বাবুর উত্তম প্রশংসনীয়, এবং তাঁহার স্থায় ব্যক্তি বাঙ্গালা রচনায় অমুরাগ প্রকাশ করেন, ইহা বাঞ্জনীয়।
- বিজ্ঞানবিষয়ক প্রবন্ধ। শ্রীতারকনাথ চক্রবর্তী কর্তৃক প্রশীত।
   কলিকাতা, বাল্মীকি যন্ত্র।

বিষয়টি নিতান্ত আদরণীয়, এবং তারকনাথ বাবুর তৎপ্রতি অমুরাগ দেখিয়া আমরা বিশেষ প্রীতিলাভ করিয়াছি।

8। **নেঘদূতম্। শ্রীপ্রা**ণনাথ পণ্ডিতেন প্রকাশিতম্ ভাষাস্তরিভঞ্চ। কলিকাতা, বাল্মীকি যন্ত্র।

মেঘদূতের এই সংস্করণ দেখিয়া আমরা বিশেষ আনন্দিত হইয়াছি।
ইহা মল্লিনাথের টীকা, নানা প্রকার পাঠান্তর, এবং সদৃশ বাক্য সংকলন,
এবং পরিশেষে, বাঙ্গালা পত্তে একটি স্থন্দর অমুবাদের সহিত প্রচারিত
হইয়াছে। সকল দিক দেখিতে গেলে, বলা যাইতে পারে, যে মেঘদূতের
এরপ সংস্করণ হর্লভ, এবং অহ্যান্য উৎকৃষ্ট কাব্যের এই রূপ সংস্করণ প্রচারিত
হইলে অত্যন্ত স্থের বিষয় হয়। প্রাণনাথ বাবু, কালিদাসের অভাদয়
কাল নিরূপণ সময়ে শ্রীযুক্ত তারানাথ তর্ক বাচম্পতির মতামুবর্তী
হইয়াছেন। তৎপ্রতিবাদার্থ আমাদের কিছু বক্তব্য আচে, অবকাশ হয়,
সময়ান্তরে বলিব। বাঙ্গালা অমুবাদ্টী আর একটু সরল এবং সাধারণের
বোধগম্য হইলে ভাল হইত।

৫। প্রথমশিক্ষা বীজগণিত। জ্ঞীরাজকৃষ্ণ মুখোপাধ্যায়, এম্-এ, বিএল্, সঙ্কলিত। ইংরাজি হইতে নূতন একটি শান্ত বাঙ্গালায় সঙ্কলিত
করা কত বড় কঠিন কাজ, তাহা যাঁহারা এমন বিষয়ে প্রবৃত্ত হইয়াছেন,
তাহারাই জানেন। বীজগণিত সঙ্কলন, বোধ হয়, অক্যান্স বিষয়াপেকাও
কঠিন। এই হ্রাহ ব্যাপারে রাজকৃষ্ণ বাবুষে রূপ কৃতকার্য্য হইয়াছেন,
তাহাতে আমরা অভ্যস্ত প্রীত হইয়াছি। এমত বিষয়ে এতাদৃশ কার্য্য সিজি

রাজকৃষ্ণ বাব্র বৃদ্ধি প্রথরতার বিশেষ পরিচয়। রাজকৃষ্ণ বাব্ স্ক্কির, উত্তম আখ্যায়িকার প্রণেতা, স্থযোগ্য দার্শনিক, রাজব্যবস্থার অধ্যাপনায় প্রতিষ্ঠাপ্রাপ্ত—এ সকল বিষয়ের পরিচয় পূর্বেই পাওয়া গিয়াছে। এই কৃষ্ণ গ্রন্থের দারা গণিত শান্ত্রেও তাঁহার যে বিশেষ অধিকার আছে, তাহার পরিচয় পাওয়া গেল। এরপ সর্বব্যাপিনী বৃদ্ধি অতি বিরল। এই গ্রন্থানি বিস্থালয়ে ব্যবহার হইবার বিশেষ উপযোগী।

- ৬। ইউরোপে তিন বৎসর। এই নামে যে একখানি মনোহর ইংরাজি গ্রন্থ আমর। প্রাপ্ত হইয়াছি, তাহার বিস্তারিত সমালোচনা করিবার ইচ্ছা করি, এজন্য এখানে আর কিছু বলিলাম না।
- ৭। মুখুর্গার মাগেজিন। কলিকাতা রেরিনি কোং। দশ বংসর পরে ইহার সুযোগ্য সম্পাদক প্রীযুক্ত বাব্ শস্তুচক্র মুখোপাধ্যায় ইহাকে পুনক্জাবিত করিয়াছেন। ইহা যে অতি উৎকৃষ্ট, তাহা একণে বলা বাহুল্য, কেননা উহা সর্ব্বত্র প্রশংসিত হইয়াছে। শস্তু বাব্ স্বয়ং একজন স্কুপ্রতিষ্ঠিত লেখক; এবং যে সকল বাক্তি এ বিষয়ে তাঁহার সহকারী, তাঁহারা বাঙ্গালা দেশের চূড়া। আমরা ইহার ছই সংখ্যা পাঠ করিয়া কি পর্যান্ত আনন্দিত হট্যাছি, বলিতে পারি না। প্রথম সংখ্যা অপেক্ষাও দ্বিতীয় সংখ্যা উৎকৃষ্ট। ক্রানে যে ইহা আরও উৎকর্ষ লাভ করিয়া, বঙ্গদেশের উন্নতির একটি বিশেষ কারণ হইবে, ভাহাতে সন্দেহ নাই।
- ৮। বেঙ্গাল মাগৈজিন। কলিকাতা, বিক্টোরিয়া প্রেস। উপরোক্ত পত্রখানি, এবং এখানি উভয়ই ইংরাজি। শ্রীযুক্ত রেবেরেগু লালবেহারী দে কর্ত্বক এখানি সম্পাদিত। ইহাও অতি উৎকৃষ্ট পত্র। মুখ্র্যার পত্র সম্বন্ধে যাহা বলিয়াছি, এতং সম্বন্ধেও তাহা বলা যাইতে পারে। সম্পাদক স্থলেথক এবং কৃতবিদ্যু, এবং অফ্যান্থ লেখকেরাও তদ্রপ সকল গুণবিশিষ্ট। সাধারণতঃ প্রবন্ধ গুলি উত্তম হইয়াছে। কিন্তু আমরা বিবেচনা করি, Man defined এবং A Threat এই প্রকার প্রবন্ধ গুলিন সন্ধিবোশত না করিলে পত্রের আরও গৌরব হইত।
- ৯। সঙ্গাতলহরী। কুমার মহেন্দ্র লাল খাঁন প্রণীত। এখানি গীত পুস্তক। গীত গুলি ভাল নহে।



যে নীল নৈশ নভোমগুলে অসংখ্য বিন্দু জ্বলিতেছে, ও গুলি কি ? ভ গুলি তারা। তারা কি ? প্রশ্ন জিজ্ঞাসা করিলে পাঠশালার ছাত্র মাত্রেই তৎক্ষণাৎ বলিবে যে, তারা সব সূর্য্য। সব সূর্য্য ভ দেখিতে পাই বিশ্বদাহকর, প্রচণ্ড কিরণ মালার আকর; তৎপ্রতি দৃষ্টি নিকেপ করিবারও মনুয়ের শক্তি নাই; কিন্তু তারা সব ত বিন্দু মাত্র; অধিকাংশ তারাই নয়নগোচর হইয়া উঠে না। এমন বিসদৃশের মধ্যে সাদৃশ্র কোথায় ? কোন্ প্রমাণের উপর নির্ভর করিয়া বলিব যে এ গুলি সূর্য্য ? এ ক্থার উত্তর পাঠশালার ছাত্রের দেয় নহে। এবং যাঁহারা আধুনিক ইউরোপীয় বিজ্ঞান শাস্ত্রের প্রতি বিশেষ মনোযোগ করেন নাই, তাঁহারা এই কথাই অক্সাৎ জিজ্ঞাসা করিবেন। তাঁহাদিগকে আমরা এক্ষণে ইহাই বলিতে পারি যে, এ কথা অলভ্য্য প্রমাণের দ্বারা নিশ্চিত হইয়াছে। সেই প্রমাণ কি, তাহা বিবৃত করা অন্ত আমাদিগের উদ্দেশ্য নহে। **যাঁহা**রা ইউরোপীয় জ্যোতির্বিত্যার সম্যুগ আলোচনা করিয়াছেন, তাঁহাদের পক্ষে সেই প্রমাণ এখানে বিবৃত করা নিষ্প্রয়োজন। যাঁহারা জ্যোতিষ সম্যুগ্ অধ্যয়ন করেন নাই, তাঁহাদের পক্ষে সেই প্রমাণ বোধগম্য করা অতি তুরুহ ব্যাপার। বিশেষ গুইটা কঠিন কথা তাঁহাদিগকে বুঝাইতে হইবে; প্রথমতঃ কি প্রকারে নভঃস্থ জ্যোতিক্ষের দূরতা পরিমিত হয়; দ্বিতীয় আলোক পরীক্ষক নামক আশ্চর্য্য যম্ব কি প্রকার, এবং কি প্রকারে ব্যবহাত হয়।

স্থতনাং সে বিষয়ে অস্ত আমরা প্রাবৃত্ত হইলাম না। অস্ত সন্দিহান পাঠকগণের প্রতি আমাদিগের অমুরোধ এই, তাঁহারা ইউরোপীয় বিজ্ঞানের উপর বিশ্বাস করিয়া বিবেচনা করুন যে, এই আলোকবিন্দু গুলিন সকলই সৌর প্রকৃত। কেবল আত্যস্তিক দূরতা বশতঃ আলোক বিন্দুবৎ দেখায়।

এখন কত সূর্য্য এই জগতে আছে ? এই প্রশ্নের উত্তর প্রদান করাই অস্ত আমাদিগের উদ্দেশ্য। আমরা পরিষ্কার চন্দ্রবিযুক্তা নিশিতে নির্মাল নিরস্থদ আকাশমণ্ডল প্রতি দৃষ্টিপাত করিয়া দেখিতে পাই যে, আকাশে নক্ষত্র যেন আর ধরে না। আমরা বলি, নক্ষত্র অসংখ্য। বাস্তবিক কি নক্ষত্র অসংখ্য। বাস্তবিক শুধু চক্ষে আমরা যে নক্ষত্র দেখিতে পাই, তাহা কি গণিয়া সংখ্যা করা যায় না ?

ইহা অতি সহজ কথা। যে কেহ অধ্যবসায়ার হেইয়া স্থিরচিত্তে গণিতে প্রবৃত্ত হইবেন, তিনিই সফল হইবেন। বস্তুতঃ দূরবীক্ষণ ব্যতীত যে তারা গুলিন দেখিতে পাওয়া যায়, তাহা অসংখ্য নহে-—সংখ্যায় এমন অধিকও নহে। তবে তারা সকল যে অসংখ্য বোধ হয়, তাহা উহার দৃশ্যতঃ বিশৃষ্থলতা জন্ম মাত্র। যাহা শ্রেণীবদ্ধ এবং বিক্তস্ত, তাহার অপেক্ষা যাহা শ্রেণীবদ্ধ নহে এবং অবিক্তস্ত, তাহা সংখ্যায় অধিক বোধ হয়। তারা সকল আকাশে শ্রেণীবদ্ধ এবং বিক্তস্ত নহে বলিয়াই আশু অসংখ্য বলিয়া বোধ হয়।

বস্তুতঃ যত তারা দূরবীক্ষণ ব্যতীত দৃষ্টিগোচর হয়, তাহা ইউরোপীয় জ্যোতির্বিদগণ কর্ত্বক পুনঃং গণিত হইয়াছে। বর্লিন নগরে যত তারা ঐ রূপে দেখা যায়, অর্গেলন্দর তাহার সংখ্যা করিয়া তালিকা প্রকাশ করিয়াছেন। সেই তালিকায় ৩২৫৬ টি মাত্র তারা আছে। পারিস নগর হইতে যত তারা দেখা যায়, হস্বোটের মতে তাহা ৪১৪৬ টি মাত্র। গেলামির আকাশ মণ্ডল নামক গ্রন্থে চক্ষুদৃষ্টা তারার যে তালিকা প্রদত্ত হইয়াছে. তাহা এই প্রকার:

| ১ম শ্রেণী  |       |     | ۶»     |
|------------|-------|-----|--------|
| ২য় শ্ৰেণী | • • • |     | ৬৫     |
| ৩য় শ্রেণী | • • • |     | ٥ ، ډ  |
| ৫ম শ্রেণী  |       | }   | ,> • • |
| ৬৪ শ্রেণী  | • • • | ٠ و | ۰ ، ډ  |
|            |       |     |        |

এই তালিকায় চতুর্থ শ্রেণীর তারার সংখ্যা নাই। তৎসমেত আন্দাঞ ৫০০০ পাঁচ হাজার তারা শুধু চক্ষে দৃষ্ট হয়।

কিন্তু বিষুব রেখার যত নিকটে আসা যায়, তত অধিক তারা নয়নগোচর হয়। বর্লিন ও পারিস নগর হইতে যাহা দেখিতে পাওয়া যায়, এ দেশে তাহার অধিক তারা দেখা যায়। কিন্তু এদেশেও ছয় সহস্রের অধিক দেখা যাওয়া সম্ভবপর নহে।

এক কালীন আকাশের অর্দ্ধাংশ ব্যতীত আমরা দেখিতে পাই না। অপরার্দ্ধ অধস্তলে থাকে। স্থতরাং মমুয্যচক্ষে এককালীন যত তারা দেখা যায়, তাহা তিন সহস্রের অধিক নহে।

এভক্ষণ আমরা কেবল শুধু চক্ষের কথা বলিতেছিলাম। যদি দূরবীক্ষণ যন্ত্রের সাহায্যে আকাশ মণ্ডল পর্যাবেক্ষণ করা যায়, তাহা হইলে বিশ্বিত হইতে হয়। তখন অবশ্য স্বীকার করিতে হয় যে, তারা অসংখ্যই বটে। শুধু চোখে যেখানে ছই একটি মাত্র তারা দেখিয়াছি, দূরবীক্ষণে সেখানে সহস্র তারা দেখা যায়।

গেলামী এই কথা প্রতিপন্ন করিবার জন্য মিথুন রাশির একটি ক্ষুদ্রাংশের ছুইটি চিত্র দিয়াছেন। এ স্থান বিনা দূরবীক্ষণে যেরূপ দেখা যায়, প্রথম চিত্রে তাহাই চিত্রিত আছে। তাহাতে পাঁচটি মাত্র নক্ষত্র দেখা যায়। দ্বিতীয় চিত্রে ইহা দূরবীক্ষণে যেরূপ দেখা যায়, তাহাই অন্ধিত হইয়াছে। তাহাতে পাঁচটি তারার স্থানে তিন সহস্র ছুই শত পাঁচটি তারা দেখা যায়।

দূরবীক্ষণের দ্বারাই বা কত তারা মনুষ্যের দৃষ্টিগোচর হয়, তাহারও সংখ্যা ভ তালিকা হইয়াছে। স্থবিখ্যাত সর উইলিয়ম হর্শেল প্রথম এই কার্য্যে প্রবৃত্ত হয়েন। তিনি বহুকালাবিধ প্রতিরাত্রে আপন দূরবীক্ষণসমীপাগত তারা সকল গণনা করিয়া তাহার তালিকা করিতেন। এই রূপে ৩৪০০ বার আকাশ পর্য্যবেক্ষণের ফল তিনি প্রচার করেন। যতটা আকাশ চক্র কর্ত্তক ব্যাপ্ত হয়, তদ্রপ আট শত গাগনিক খণ্ডমাত্র তিনি এই ৩৪০০ বারে পর্য্যবেক্ষণ করিয়াছিলেন। তাহাতে আকাশের ২৫০ ভাগের এক ভাগের অধিক হয় না। আকাশের এই ২৫০ ভাগের এক ভাগ মাত্র তিনি ৯০০০০ অর্থাৎ প্রায় এক লক্ষ তারা গণনা করিয়াছিলেন। স্ত্রুব নামা বিখ্যাত জ্যোতির্বিদ্দ গণনা করিয়াছেন যে, এই রূপে সমুদায় আকাশ মণ্ডল পর্য্যবেক্ষণ করিয়া তালিকা নিবদ্ধ করিতে আশীতি বৎসর লাগে।

তাহার পরে সর উইলিয়মের পুক্র সর জ্বন হর্শেল ঐ রূপ আকাশ সন্ধানে ব্রতী হয়েন। তিনি ২৩০০ বার আকাশ পর্য্যবেক্ষণ করিয়া আরও সপ্ততি সহস্র তারা সংখ্যা করিয়াছিলেন।

অর্গেলন্দর নবম শ্রেণী পর্যান্ত তারা স্থীয় তালিকা ভুক্ত করিয়াছেন। তাহাতে সপ্তম শ্রেণীর ১৩০০০ তারা; অন্তম শ্রেণীর ৪০০০০ তারা, এবং নবম শ্রেণীর ১৪২০০০ তারা। উচ্চতম শ্রেণীর সংখ্যা পূর্বেব লিখিত হইয়াছে, কিন্তু এ সকল সংখ্যাও সামান্ত। আকাশে পরিষ্কার রাত্রে এক স্থুল শ্বেত রেখা নদীর স্থায় দেখা যায়। আমরা সচরাচর তাহাকে মন্দাকিনী বলি। ঐ মন্দাকিনী কেবল দৌরবীক্ষণিক নক্ষত্র সমষ্টি মাত্র। উহার অসীম দূরতা বশতঃ নক্ষত্র সকল দৃষ্টিগোচর হয় না, কিন্তু তাহার আলোকসমবায়ে মন্দাকিনী শ্বেতবর্ণা দেখায়। দূরবীক্ষণে উহা ক্ষুত্র ক্ষুত্র তারাময় দেখায়। সর উইলিয়ম হর্শেল গণনা করিয়া স্থির করিয়াছেন যে, কেবল মন্দাকিনী মধ্যে ১৮,০০০,০০০ এক কোটি আশী লক্ষ তারা আছে।

স্ত্রুব গণনা করেন যে, সমগ্র আকাশ মণ্ডলে ছুই কোটি নক্ষত্র আছে।

মসূর শাকোর্ণাক্ বলেন, "সর উইলিয়ম হর্শেলের আকাশ সন্ধান এবং রাশিচক্রের চিত্রাদি দেখিয়া, বেসেলের কৃত কটিবন্ধ সকলের তালিকার ভূমিকাতে যে রূপ গড় পড়তা করা আছে, তৎসম্বন্ধে উইসের কৃত নিয়মাবলম্বন করিয়া আমি ইহা গণনা করিয়াছি যে, সমুদায় আকাশে সাত কোটি সত্তর লক্ষ নক্ষত্র আছে।"

এই সকল সংখ্যা শুনিলে হতবৃদ্ধি হইতে হয়। যেখানে আকাশে তিন হাজার নক্ষত্র দেখিয়া আমরা অসংখ্য নক্ষত্র বিবেচনা করি, সেথানে সাত কোটি সপ্ততি লক্ষের কথা দূরে থাক, তুই কোটিই কি ভয়ানক ব্যাপার।

কিন্তু ইহাতে আকাশের নক্ষত্র সংখ্যার শেষ হইল না। দূরবীক্ষণের সাহায্যে গগনাভ্যন্তরে কতক গুলি ক্ষুদ্র ধুমাকার পদার্থ দৃষ্ট হয়। উহাদিগকে নীহারিকা নাম প্রদত্ত হইয়াছে। যে সকল দূরবীক্ষণ অত্যন্ত শক্তিশালী, তাহার সাহায্যে এক্ষণে দেখা গিয়াছে যে, বহুসংখ্যক নীহারিকা কেবল নক্ষত্র পূঞ্জ। অনেক জ্যোতির্বিদ বলেন, যে সকল নক্ষত্র আমরা শুধু চক্ষে বা দূরবীক্ষণ দ্বারা গগনে বিকীর্ণ দেখিতে পাই, তৎসমুদায় একটিমাত্র নাক্ষত্রিক জগণ। অসংখ্য নক্ষত্রময়ী মন্দাকিনী এই নাক্ষত্রিক বিশ্বের অন্তর্গত। এমন অন্তান্থ নাক্ষত্রিক জগণ আছে। এই সকল দূর-দৃষ্ট তারা পুঞ্জময়ী নীহারিকা

স্বতন্ত্র সতন্ত্র নাক্ষত্রিক জগৎ। সমুক্রতীরে যেমন বালি, বনে যেমন পাতা, মালার রাশিতে যেমন ফুল, এক একটি নীহারিকাতে নক্ষত্র রাশি তেমনি অসংখ্য এবং ঘনবিশ্বস্ত। এই সকল নীহারিকান্তর্গত নক্ষত্র সংখ্যা ধরিলে সাত কোটি সত্তর লক্ষ কোথায় ভাসিয়া যায়! কোটি কোটি নক্ষত্র আকাশ মণ্ডলে বিচরণ করিতেছে বলিলে অত্যক্তি হয় না। এই আশ্চর্য্য ব্যাপার ভাবিতে ভাবিতে মনুষ্যবৃদ্ধি চিম্ভায় অশক্ত হইয়া উঠে। চিত্ত বিস্ময় বিহ্বল হইয়া যায়। সর্ববিত্রগামিনী মনুষ্যবৃদ্ধিরও গমনসীমা দেখিয়া চিত্ত নিরস্ত হয়। এই কোটি কোটি নক্ষত্র সকলই সূর্য্য! আমরা যে এক সূর্য্যকে সূর্য্য বলি, সে কত বড় প্রকাণ্ড বস্তু, তাহা বঙ্গদর্শনের দ্বিতীয় সংখ্যায় বর্ণিত হইয়াছে। ইহা পৃথিবী অপেক্ষা ত্রয়োদশ লক্ষ গুণ বৃহৎ। নাক্ষত্রিক জ্বগৎ মধ্যস্থ অনেকগুলি নক্ষত্র যে এ সূর্য্যাপেক্ষাও বৃহৎ, তাহা এক প্রকার স্থির হইয়াছে। এমন কি, প্রজাপতি নামক নক্ষত্র (Sirius) এই সূর্য্যের ২৬৬৮ গুণ বৃহৎ, ইহা স্থির হইয়াছে। কোনং নক্ষত্র যে এ সূর্য্যাপেক্ষা আকারে কিছু ক্ষুদ্রতর, তাহাও গণনার দ্বারা স্থির হইয়াছে। এইরূপ ছোট বড় মহা ভয়ঙ্কর আকার বিশিষ্ট, মহাভয়ঙ্কর তেজোময় কোটি কোটি সূর্য্য অনস্ত আকাশে বিচরণ করিতেছে। যেমন আমাদিগের সৌরজগতের মধ্যবন্তী সুর্য্যকে ঘেরিয়া গ্রহ উপগ্রহাদি বিচরণ করিতেছে, তেমনি ঐ সকল সূর্য্যপার্বে এহ উপগ্রহাদি ভ্রমিতেছে, সন্দেহ নাই। তবে জগতে জগতে কত কোটি কোটি সূর্য্য, কত কোটি কোটি পৃথিবী, তাহা কে ভাবিয়া উঠিতে পারে! এ আশ্চর্য্য কথা কে বৃদ্ধিতে ধারণা করিতে পারে ? যেমন পৃথিবীর মধ্যে এক কণা বালুকা, জগৎ মধ্যে এই সসাগরা পৃথিবী তদপেক্ষাও সামান্ত, রেণু-মাত্র,—বালুকার বালুকাও নহে। তত্বপরি মনুষ্য কি সামান্ত জীব। এ কথা ভাবিয়া কে আর আপন মনুয়াত্ব লইয়া গর্কব করিবে 🕈



### তৃতীয় সংখ্যা

ক্রিলেরাজ্য বিপ্লব। সেন বংশ আগমনবার্ত্তা ভাল জানি না। তার পর মুসলমান বিজয়। মুসলমান বিজয়ে ভাষার কিছু পরিবর্ত্তন হইয়াছে কি না? এ সকল বিষয়ে বাঙ্গালাভাষা বিষয়ক প্রস্তাবে বিশেষ কিছু সমালোচন নাই। গ্রন্থকারের এরপ সমালোচন উদ্দেশ্য নহে। ছন্দো-স্পৃষ্টি আলোচনায় তিনি এ বিষয়ের প্রসঙ্গতঃ যে উল্লেখ করিয়াছেন, তাহা আমরা এই স্থানে উদ্ধৃত করিলাম।

"কেহ কেহ কহেন, বাঙ্গালার বর্ত্তমান পয়ার সংস্কৃত কোন ছন্দের অন্তর্ত্তরপ নহে, উহা পারসীর বয়েৎ নামক ছন্দের অন্তুকারক। একটি বয়েৎ উদ্ধৃত হইল—

> করীমা ববখ্সায় বর্হালমা। কে হাস্তেম্ আসিরে কমন্দে হাওয়া।। [পন্দেনামা।]

দেখ, এই শ্লোক ত্রয়োদশাক্ষরে পরিমিত; ইহার পূর্ব্বার্দ্ধে অষ্টাক্ষরের পর যতি আছে বটে, কিন্তু পরার্দ্ধে সপ্তাক্ষরের পর; পূর্ব্বার্দ্ধের যতির পর ৫টি অক্ষর এবং পরার্দ্ধের যতির পর ৬টি অক্ষর অবশিষ্ট থাকে, এবং কর্ণেও পরারের সহিত একরূপতা বোধ হয় না। ফলতঃ পরারের সহিত উহার কিঞ্চিন্মাত্র সাদৃশ্য আছে বটে—কিন্তু তথা প্রদর্শনেই এক বিজ্ঞাতীয় ভাষার ছন্দকে বাঙ্গালা পয়ারের মূল বলিতে যাওয়া অপেক্ষা সংস্কৃতের যে ছন্দের সহিত উহার কতক সাদৃশ্য আছে, তাহাকেই উহার মূল বলা সঙ্গত হয়। সম্ভ্রম নষ্ট করিয়া যার তার অধ্বমর্ণ হওয়া অপেক্ষা, যাহার নিকট সম্ভ্রম রাথিবার প্রয়োজন নাই, তাদৃশ চিরন্তন মহাজনের খাদক বলিয়া লোকের নিকট পরিচয় দেওয়াই ভাল।"

এই সমালোচন সম্বন্ধে আমাদের অনেক বক্তব্য আছে।

- ১। এই শ্লোক ত্রয়োদশাক্ষর মিত নহে। ইহার প্রত্যেকার্দ্ধ একাদশ অক্ষর (Syllable) যুক্ত। "ববখ্সায়" শব্দে খয়ের নীচে স দিয়া লিখিত হয় নাই ও "বর্হালমা" শব্দে হকারে রেফ যোগ করিয়া লিখিত হয় নাই বলিয়া প্রথমার্দ্ধে তের অক্ষর আছে, বলা যাইতে পারে না। সেই রূপ শেষার্দ্ধেও খণ্ডনকার পূর্ণাক্ষর রূপে গণনা করা অন্যায়; এবং "হাওয়া" শব্দের ওয়া অন্তঃস্থ বকারে আকার মাত্র। স্কুতরাং এই শ্লোক এগার এগার করিয়া বাইশ অক্ষরময়।
  - ২। ইহাতে যতি ভঙ্গ হয় নাই।
- ৩। পয়ারের সহিত ইহার কিঞ্চিন্মাত্রও সাদৃশ্য নাই, উপরে এক ছত্র,
  নীচে এক ছত্র, ইহাতেই যে কিছু সাদৃশ্য হউক। ছন্দোগত কোন সাদৃশ্য
  নাই। পূর্বেরাক্ত বয়েৎ লঘুগুরু ভেদাত্মক ছন্দ। পয়ার আধুনিক ছন্দ; না
  মাত্রাবৃত্তি, না অক্ষর বৃত্তি। পারসী বয়েৎ সংস্কৃত ভুজক প্রয়াতের প্রায় অনুরূপ, শেষের একটি বর্ণ নাই বলিয়া বোধ হয়। গুরু বর্ণ গুলির উপর (।)
  শলাকা চিহ্ন দিয়া আমরা একটি ভুজক প্রয়াতের শ্লোক ও বয়েৎটি দিলাম।
  উভয়ের সাদৃশ্য স্পষ্ট লক্ষিত হইবে। শলাকা চিহ্ন যে গুলির উপর আছে সে
  গুলি গুরু, আর যে গুলিতে কোন চিহ্ন নাই, সে গুলি লঘু বর্ণ;—

।।।।।।।।।।।।।।।

ভ ভ স্তম্ভ ভ স্থাকিলা ঘোর বাজে।

।।।।।।।।।।।

দি নে শ প্রতাপে নিশা নাথ সাজে।।

।।।।।।।।

করী মাব ব খ্লায় ব হাল মা(০)।

।।।।।।।

কহা স্থেম্ অ সীরে ক ম দেল হ বা(০)।।

কেবল শেষের গুরু বর্ণটি পারসী শ্লোকে নাই। সেই স্থানে শৃত্য দিয়া উপরে শলাকা চিহু দেওয়া গেল। সংস্কৃত যে ছন্দের সহিত পয়ারের কতক সাদৃশ্য আছে, তাহাকেই উহার মূল বলা সঙ্গত, এমন কথা আমরা কখনই বলিতে পারি না। সাদৃশ্য উপলব্ধিতে সহোদরতা কখন কখন অন্থুনেয় হইতে পারে। কিন্তু একটি বস্তু তাহার সদৃশ বস্তুর প্রস্তি বা প্রস্তুত বলা যুক্তিস্কৃত নহে। তর্ক বছলতার প্রয়োজন নাই।

৫। উদ্ধৃত ভাগের পরামর্শটি আমরা গ্রহণ করিতে পারিলাম না। যখন ঋণ গ্রহণের প্রয়োজন হইবে, তখন গ্রন্থকারের পরামর্শ একবার স্মরণ করিয়া চিন্তা করিব। কিন্তু কেহ যদি জিজ্ঞাসা করে, যে পূর্ব্বে এই বিষয়টি তোমরা ঋণ করিয়াছ কাহার নিকটে ? তখন একবার মান সম্ভ্রম বিস্মৃত হইয়া সত্যের মুখের দিকে চাহিয়া উত্তর দিতে প্রস্তুত হইব। যদি দূরস্থ শক্র বধ্য যবনের নিকট হইতে ঋণ লইয়া থাকি, স্বীকার করিব; প্রতিবেশী আঢ্য কৃলীন ব্রাহ্মণ মহাজনের দোহাই দিয়া মিথ্যা বাক্যে সম্ভ্রম রক্ষা করিব না। বয়েতের অমুকরণে প্য়ারের স্ক্রন নহে, এ কথা যেমন মুক্ত কণ্ঠে বলিতে পারিলাম, সেরপ যদি সকল বিষয়ে পারিতাম, তাহা হইলে অবশ্য বলিতাম। কিন্তু তা আমরা বলিতে পারি না। বলিলে কে বিশ্বাস করিবে ?

মুসলমানেরা ১২০৩ খ্রীষ্টাব্দে বঙ্গ জয় করেন। বঙ্গ ভাষার বহু দিন পর্য্যন্ত কোন পরিবর্ত্তন করিতে পারেন নাই। কিন্তু বঙ্গভাষা যখন চৈতন্ত-দেবের ভক্তি বাহিনীতে নিজ্ঞ তরণী সাজাইয়া এক দিকে স্রোতোমুখে যাত্রা করিবার উপক্রম করিতেছিল, সেই সময়েই পারসী ভাষা আসিয়া সেই তরণিতে আপনার কতকগুলি কায়দা, কতকগুলি রীতি, শত শত শব্দ আনিয়া তুলিয়া দিল, ভাষা এই বৈদেশিক গুরুভারে আস্তে আস্তে চলিতে লাগিল। নৌকা যত চলিতে লাগিল, পারসী ভাষা ক্রমেই বোঝাই চাপাইতে লাগিল। এই রূপ ক্রমাগত দেড় শত কি ছই শত বৎসর যায়। পারসীর বোঝাই বাড়িতে থাকে, নৌকা আস্তে আস্তে চলিতে থাকে। সংস্কৃতক্ত পণ্ডিতে সেই নৌকার যাবনিক জব্য অব্যবহার্য্য ও পরিহার্য্য বোধে, দেশীয় বস্তুজাতের সওদা করিতেন; সাধারণ্যে নিত্যকর্মে, ব্যবসায়ে, শিল্প বিপণিতে, হিসাব পত্রে, জ্বমীদারী সেরেস্তায় এই যাবনিক সওদারই কেনা বেচা অধিক পরিমাণে হইত।

১২০৩ অব্দ হইতে আকবর শাহের সময় পর্যান্ত বাঙ্গালা ভাষাতে পারসীকের যোগে কোন পরিবর্ত্তন হওয়া বোধ হয় না। ১৫৫৬ অব্দে আকবর শাহ সিংহাসনে আরোহণ করেন। এই সাড়ে তিন শ বৎসর পারসীভাষা কেবল রাজ্বদরবারের ভাষামাত্র ছিল। আকবর শাহ নিজ মহচ্চিত্তে হিন্দু মুসলমানকে এক করিবার কল্পনা করেন। এই চেপ্তার অনেক গুলি ফলের মধ্যে উর্দ্দু ভাষা একটি ফল। কিন্তু উর্দ্দু ভাষা সৃষ্টির সমালোচনে প্রয়োজনাভাব। বিখ্যাত হিন্দুরাজা তোড়র মল্ল আকবর শাহের রাজস্ব

সচিব ছিলেন। আকবর শাহ হিন্দুদিগকে রাজ্যের উচ্চপদ প্রদান করেন; তিনি জাতি বা বর্ণ-বিচার দোষে লিপ্ত থাকিয়া পক্ষপাত করেন নাই। মান-সিংহ, বীরবল, তোড়র মল্ল প্রভৃতি আমীরগণ রাজ্য সংক্রান্ত এক২ বিষয়ে কর্ত্তা ছিলেন। হিন্দুজাতির পদোন্নতিসাধনে সম্রাটের সম্পূর্ণ ইচ্ছা থাকিলেও হিন্দুরা উচ্চপদে অভিষিক্ত হইতে পারেন নাই। কারণ, অনেক সম্ভ্রান্ত হিন্দু পারসী জানিতেন না, পারসী জানা আবশ্যকও বোধ করিতেন না। রাজ-সভায় পারসীই প্রচলিত ভাষা ছিল, পারসী না জানা থাকাতে তাঁহারা রাজ-সভায় সম্রাটের নিকট প্রতিপত্তি লাভ করিতে বা পরিচিত হইতে পারেন নাই। রাজা তোড়র মল্ল হিন্দু জাতির অমুন্নতির এই কারণ জানিতে পারিয়া, কিসে সকলে পারসী শিখেন, তাহারই চেষ্টা করিলেন। তিনি রাজস্ব-সচিব: তিনি তদীয় বিভাগে এই নিয়ম করিলেন যে, সাম্রাঙ্গ্রের সমস্ত প্রদেশেই হিসাব ও বন্দোবস্তী কাগজপত্র এবং অস্তান্ত তাবৎ বিষয়ের নিরূপণ পত্র পারসীতে রাখিতে হইবে। সেই নিয়ম চলিল; তাঁহার উদ্দেশ্য ছিল যে, সরকারী সকল কাগজ পারসীতে থাকিলেই সকলকে পারসী শিখিতে হইবে: পারসী শেখা থাকিলে রাজ সভায় পরিচিত ও রাজকার্যক্ষম হইতে পারিবে। সকলেই পারসী শিথিতে লাগিল; গ্রামে গ্রামে আখনজিরা লম্বা শাশ্রুরাজি-মধ্যে অপুলি সঞ্চালন করিতে করিতে দেহার্দ্ধিদণ্ড দোলাইতে লাগিলেন। উত্তর ভারতবর্ষের সকল ভাষাই রূপান্তর গ্রহণ করিতে লাগিল। বঙ্গভাষা নূতন বৈঞ্বী ভক্তিবাহিনীতে তরি ছাড়িয়াছে মাত্র, আখনজি তাহারই উপর বোঝাই চাপাইতে আরম্ভ করিলেন।

(১) ১৪৮৬ অন্দে চৈতন্তাদেব জন্ম পরিগ্রাহ করেন; ১৫২০ অন্দে সন্ধ্যাসধর্ম গ্রহণ করেন; ১৫২২ অন্দে নীলাচলে প্রস্থান করেন; ১৫৩৫ অন্দে তাহার মৃত্যু হয়। (২) রূপ, সনাতন, জীব, মুরারি, দামোদর প্রভৃতি তাঁহার সমসাময়িক গ্রন্থকর্তা। (৩) চৈতন্তভাগবত গ্রন্থ বোধ হয়, ১৫৪৮ অন্দেলিখিত হইয়া থাকিবে, (৪) এবং চৈতন্ত চরিতামৃত বোধ হয়, ১৫৭৩ অন্দেলিখিত হইয়া থাকিবে। (৫) কৃত্তিবাসের রামায়ণ কোন্সময়ে লিখিত হইয়াছিল, তাহা স্থির করা অসাধ্য। যথন ভূতন্ত্বিল্যা নদীগর্ভ পরিবর্ত্তন গণনা করিরা, বলিতে পারিবে যে, এত দিন পূর্ব্বে ভাগীরথী সপ্তগ্রামের নীচে দিয়া আকনা গাহেশের পাশ দিয়া গমন করিত, তখন এই কথার কতক পরিস্কৃতি হইবে। (৬) ক্বিকৃত্বণের চণ্ডী সম্ভবতঃ ১৫৯০ অন্দের পরে এবং ১৬০৩

অব্দের পূর্বেব সমাপ্ত হইয়াছিল। (৭) এ দিকে লোদী বংশের প্রথম রাজা বেলোলি ১৪৫০ হইতে ১৪৮৮ অন্দ পর্য্যন্ত, ও সেকেন্দর লোদী ১৪৮৮ হইতে ১৫১৭ অবদ পর্য্যন্ত, ইব্রাহিম ১৫১৭ হইতে ১৫২৬ অবদ পর্য্যন্ত রাজস্ব করেন। লোদিবংশ লুপ্ত হইল। তখন চৈতত্য নীলাচলে প্রস্থান করিয়াছেন। মোগল পাঠানে সমর আরম্ভ হইল। মোগল সমাট বাবর শাহ ১৫২৬ অন্দে দিল্লীর রাজাসনে উপবিষ্ট হয়েন, ১৫৩০ অব্দে, তাঁহার মৃত্যুর পর হুমায়ুন শাহ রাজা হয়েন ; ১৫৪০ অব্দে পাঠান বংশীয় শের আফ্গান তাঁহাকে তাড়াইয়া দেন ; তথন চৈত্তাদের নীলাচলে সাগরের নীল জলে লীলা সংবরণ করিয়াছেন। ১৫৪২ অব্দে আকবরশাহ জন্ম গ্রহণ করেন; ১৫৫৪ অব্দে হুমায়ুন রাজত্ব পুনঃ প্রাপ্ত হয়েন; ১৫৫৬ অব্দে তাঁহার মৃত্যু হয়; আকবরশাহ সম্রাট হয়েন; ১৫৭০ অন্দের পর রাজা তোড়র মল্ল পারসী প্রচলিত করেন। ১৬০৫ অন্দে আকবর শাহের মৃত্যু ও জাঁহাগীরের সিংহাসন প্রাপ্তি। উপরে যে বৈষ্ণব-পঞ্জী ও মুসলমান পঞ্জী দেওয়া গেল, তাহাতে দেখা যায় যে, যখন মোগল পাঠানে দিল্লীর সিংহাসন লইয়া বিবাদে নিযুক্ত, তখন বৈষ্ণবেরাও "পাষণ্ড-দলনে" প্রাবৃত্ত ছিলেন। কিছুকাল পরে তাঁহারা একট স্থস্থির হইয়া বৃহদগ্রন্থ ভাগবত প্রণয়ন করিলেন। তাহার কয়েক বৎসর পরেই হুমায়ুন রাজ্য পুনঃ প্রাপ্ত হইলেন। তাঁহাদের দ্বিতীয় বৃহদগ্র চৈতম্যচরিতামৃত প্রণয়নের পূর্কেই রাজস্ব সচিব পারসী প্রচলিত করিয়াছিলেন। যখন কবিকঙ্কণ চণ্ডী সমাপ্ত করেন, তখন আকবরের রাজ্যকালের শেষ হইয়া আসিয়াছে ও তখন পারসী বিলক্ষণ চলিতেছে। কবিকঙ্কণের সময়ে পারসী ভাষার সংশ্রবে বাঙ্গালা ভাষা কি রূপ ধারণ করিয়াছিল, তাহা দেখাইবার জন্ম চণ্ডী হইতে কিঞ্চিৎ উদ্ধৃত করা গেল ;—

"শুনরে সভার জন, কবিজের বিবরণ,
এই গীত হইল যে মতে;
উরিয়া মায়ের বেশে, কবির শিয়রদেশে
চণ্ডিকা বসিলা আচম্বিতে।
সহর সেলিমাবাজ, তাহাতে স্কলন রাজ,
নিবসে নিয়োগী গোপীনাথ;
তাঁহার তালুকে বসি, দামুভায় চাস চসি,

নিবাস পুরুষ ছয় সাত।

ধর্মরাজা মানসিংহ বিষ্ণুপদামূজে ভূক, পৌড় বন্ধ উৎকল সমীপে,

অধর্মী রাজার কালে, প্রজার পাপের ফলে,

थिला९ भाष महत्त्रम मतिएक ।

উজীর হলে। রায়জাদা, ব্যাপারীরা ভাবে সদা, ব্রাহ্মণ বৈষ্ণবে হলো অরি :

মাপে কোণে দিয়া দড়া, পোনের কাঠায় কুড়া, নাহি মানে প্রজার গোহারি।

সরকার হৈল কাল, থিল ভূমি লেথ লাল, বিনা উপকারে খায় ধুতি,

পোদ্দার হইল যম, টাকা আড়াই আনা কম
পাই লভা লয় দিন প্রতি।

ভিহিদার আরোজ থোজ, টাকা দিলে নাহি রোজ, ধান্ত গোরু কেহ নাহি কেনে,

প্রভূ গোপীনাথ নন্দী, বিপাকে হইল বন্দী, হেতু কিছু নাহি পরিত্রাণে।

কোতালিয়া বড় পাপ, সজ্জনের কাল সাপ কড়ির কারণে বছ মারে,

আথালিপাথালি কড়ি, লেথাজোথা নাহি দেড়ি যত দিয়া যে বা নিতে পারে।

জমাদার বদায় কাছে, প্রজারা প্রায় পাছে, ত্যার যুড়িয়া দেয় থানা,

প্রজার ব্যাকুল চিত্ত, বেচে ধান্ত গোরু নিত্য টাকার দ্রব্য হয় দশ স্থানা।

সহায় শ্রীমস্ত থাঁ, চণ্ডীগড় যাঁর গাঁ।,

যুক্তি করি গভীর থাঁর সনে,

দাম্ভা ছাড়িয়া যাই, সঙ্গে রামানন্দ ভাই,

পথে দেখা হৈল তার সনে।"

এই নয়টি শ্লোকে নয় দিগুণে আঠারর অধিক পারসী কথা আছে। শুধু তাই নয়, বঙ্গদেশ তালুকে বিভক্ত হইয়াছে, হিন্দু গ্রাম নগর গিয়া মুসলমান নামে সহর স্থাপিত হইয়াছে; উজীর, কোটাল, সরকার, ডিহীদার, জমাদার, পোদ্দার প্রভৃতি রাজকর্মচারিরা কার্য্য করিতেছেন; লোকে পুরস্কারের পরিবর্ত্তে খিলাৎ পাইতেছেন; শ্রীমন্ত গন্তীর, ইহাদিগের উপাধি খাঁ হইয়াছে; যাবনিকরীতি সমাজের সকল স্তরে প্রবেশ করিয়াছে; স্থতরাং বঙ্গভাষাও অতি অল্প দিনের মধ্যে যাবনিক মিশালে এক নৃতন মূর্ত্তি ধারণ করিয়াছে।

বখ তিয়ার খিলিজি ১২০৩ খ্রীষ্টাব্দে বঙ্গ জয় করেন বটে, কিন্তু পারসী মিশালে বঙ্গ ভাষার যে কিছু পরিবর্ত্তন হইয়াছে, তাহার অধিকাংশ আকবর শাহের সময়ে হয়। এই রূপ বেগ গতিতে পরিবর্ত্তন অস্বাভাবিক নহে। সকল ভাষাতেই ইহা মধ্যে মধ্যে হইয়া থাকে। ইহাকেই বিবাহের জল পেয়ে মেয়েরা যে রূপ বাড়ে, তাহার সহিত তুলনা করা হইয়াছে। স্ত্রীলোকের বাল্য হইতে কৈশোরে পরিবর্ত্তন, বড় অল্প পরিবর্ত্তন নহে। তখন চরণের চঞ্চলতা নয়ন হরণ করিয়া লয়; উদরের স্থূলতা বক্ষঃ ও জঘন তুই দিগ হইতে ভাগ করিয়া লয়; শাখাঙ্গ সকলের কুশতা চারি দিগ হইতে একত্র করিয়া কটিদেশ নিজ কক্ষ মধ্যে রাখিয়া দেয়। "কুমুদিনী" দশ বৎসর বয়সে ঘর করিতে গেল, তিন বৎসর পরে পিত্রালয়ে প্রত্যাগমন করিল, কুমুদিনীকে কি এখন চিনিতে পারা যায় ? সেই রূপ মোগল সম্রাটগণের রাজ্যকালের প্রথম অবস্থার ভাষা ও আকবরের শেষ সময়ে রচিত চণ্ডীর ভাষা যে সেই একই কুমুদিনী, তাহা এক দৃষ্টি মাত্রেই উপলব্ধি না হইতে পারে, কিস্ত বাস্তবিক তাহা একই ভাষা। নারী শরীরের প্রবাহিণী পুঞ্জের স্থায় ভাষার প্রবাহিনী গুলিও এক সময়ে পুষ্টিলাভের জন্ম উন্মুখিনী হইয়া থাকে, কোন বিশেষ কারণে সেই ব্যস্ততার নিবারণ হয়, সেই অভাবের মোচন হয় ও অচিরাৎ ভাষার বিশেষ পুষ্টি সাধন হইয়া থাকে।

আকবর শাহের সময়ে যেরূপ বৈশ্বব স্রোতে পারসী স্রোত আসিয়া ভাষাকে এক নৃতন পথে লইয়া যায়, এ রূপ স্রোতে স্রোতোপাতও মধ্যে মধ্যে হইয়া থাকে। আকবর শাহের মৃত্যুর পর হইতে ভাষা এক গতি চলিতেছিল; রাজা কৃষ্ণচন্দ্রের সময় সংস্কৃত চর্চ্চার প্রাবল্য নিবন্ধন কবিরঞ্জন ও তাঁহার হস্ত হইতে রায় গুণাকর যেমন গ্রহণ করিলেন ও কৃষ্ণনগরের পণ্ডিত কবিগণে একত্র মিলিয়া ভাষাকে এক নৃতন স্রোতে ছাড়িয়া দিলেন, কোথা হইতে এক ভয়ানক রাজ্য বিপ্লব রূপ স্রোতঃ আসিয়া, এমন কি, পঞ্চাশৎ বৎসরের মত সকল স্রোত বন্ধ করিয়া রাখিল। ১৭৫২ অস্ক্রে

অন্ধদামঙ্গল গ্রন্থ শেষ হয়; ১৭৫৭ অব্দে পলাশীর বিপর্যায়; তারপর পঞ্চাশ বৎসর ভাষাতে উন্নতি অবনতি প্রায় কিছুই হয় নাই। জগন্নাথ তর্কপঞ্চানন প্রভৃতি মহামহোপাধ্যায় পণ্ডিত সকল বিরাজ করিয়াছেন, কিন্তু ভাষা মুখবদ্ধ জলাশয়ের স্থায় স্থির ভাবে ছিল। উপপ্লব কর্ত্তা মহাত্মা রামমোহন রায় আসিয়া তাহার মুখ খুলিয়া দিলেন। ভাষা এক দিগে যাইতেছিল; কিন্তু আকবর শাহের তোড়র মল্লের স্থায় আমাদিগের শাহন শাহের তোলপাড়-মল্লগণ এই ১৮৭২ অব্দে এক বৎসরেই কি করেন, দেখুন।

- ক। স্বয়ং বাঙ্গালার কর্ত্তা বলিতেছেন, সংস্কৃত মিশ্রণে আমার বাঙ্গালা ভাষার পবিত্র শোণিত দূষিত করিও না; যত পারসী ইংরাজী মিশাও, তাহাতে লাভ বই নোকশান নাই।
- খ। আকৌণ্টাণ্ট্জেনারেল হিসাব নবীশ বাহাত্র বলিতেছেন, তুমি ইংরাজি জান আর নাই জান, আমি ইংরাজিতে হিসাব বৃঝি, সকলে ইংরাজীতে হিসাব রাখিবে।
- গ। ওদিগ হইতে বীম্স সাহেব বলিতেছেন, বাঙ্গালা ভাষাটা বড় গোল মেলে গতিতে বেগে যাইতেছে—এসো আমরা জন কয়েকে মিলিয়া, বালেশ্বর ক্যানাল কোম্পানির স্থায় খাল কাটিয়া, বাঙ্গালা ভাষার জল পল্তার ঘাটের ফিল্টরের স্থায় ছাঁকনি দিয়া পরিন্ধার করিয়া বেশ আস্তে আস্তে খালের ভিতর দিয়া এক দিকে লইয়া যাই। (জিজ্ঞাসা করি, কোন দিকে গ)
- ঘ। কোনং পরিণামদর্শনাভিমানী ইংরাজ জ্রকুটি ভঙ্গী করিয়া মৃত্হাস্থে বলিতেছেন, অস্ত্রেলিয়া দেখ, আমেরিকা দেখ; আর ঐ দেখ, হিমালয় প্রদেশে সাক্ষণ উপনিবেশ সংস্থাপন হইতেছে, কাহাকেও কিছু কন্ত পাইতে হইবে না। আপনা আপনি চসরের ভাষা ভারতের অস্তাদশ ভাষার লোপ করিবে।

এই সকল বিষয়ের বিশেষ সমালোচন আমাদের উদ্দেশ্য নহে। যেরূপ বিশেষ কারণে ভাষার পরিবর্ত্তন হয়, সেই রূপ অনেকগুলির স্ত্রপাত এব সর হইয়াছে; ইহাতে কি হইবে, বলিতে পারি না। আকবর শাহের সময়ে এইরূপ কারণে চণ্ডী ভাষার স্থায় ভাষার সৃষ্টি হইয়াছিল। আকবর শাহের পরও ক্রমে নৃতন নৃতন কায়দা বাঙ্গালা অবয়বে প্রবেশ লাভ করিয়াছে। একটি নামে দেখুন;—

শ্রীবিশ্বেশ্বর মুখোপাধ্যায় স্বয়ং ও অলি জানবে শ্রীমত্যা রাইকিশোরী দেব্যা নাবালিগা জওজে ৬ ভুবনেশ্বর মুখোপাধ্যায় সাকিন তকিপপুর জেল। তুগলী প্রগণে আর্লা।

বকলম শ্রীভৈরবচন্দ্র তরফদার, আমমোক্তার সাং বেলডিহী জেলা চব্বিশ পরগণা"

ইহার সংস্কৃতানুযায়ী বাঙ্গালা করিতে হইলে এইরপ কিছু করিতে হইবে;

"আরশা পরগণার অন্তর্গত ও হুগলী জেলার মধ্যে তকিপপুর গ্রাম
নিবাসী শ্রীবিশেশ্বর মুখোপাধ্যায় যে মৃত ভুবনেশ্বর মুখোপাধ্যায়ের অপ্রাপ্তব্যবহারা বিধবা বনিতা শ্রীমতি রাইকিশোরী দেবীর রক্ষক ও কার্য্যকারক
আছেন, তাঁহার সেই কার্য্যকারকত্ব রূপে ও স্বকীয় সাধারণ প্রতিনিধি
কর্ম্মচারী জেলা চব্বিশ পরগণার অন্তঃপাতী বেলডিহী গ্রামনিবাসী আমি
শ্রীভৈরবচন্দ্র তরফদার ঐ বিশেশ্বর মুখোপাধ্যায়ের নাম তাঁহার স্বীয় পক্ষে
ও ঐ কার্য্যকারকত্ব পক্ষে লিখিয়া দিলাম।" এরপ করিলেও কেবল সংস্কৃতে
বাঙ্গালি পণ্ডিতের বোধগম্য হইবে না। অন্য উদাহরণের প্রয়োজন নাই।
পারসী ভাষায় বাঙ্গালার যে বিশেষ রূপান্তর হইয়াছে, তাহা সকলেই স্বীকার
করিবেন।

আমরা গুটিকত পরিবর্ত্তনের নির্দ্দেশ করিয়া **বাঙ্গালা ভাষা** প্রবন্ধের এই ভাগের উপসংহার করিব।

- ১। বিশেষণ পদ অনেক সময় বিশেষ্যের পরে বসিতেছে; যথা শ্রীমতী রাইকিশোরী দেবী নাবালিগা। কান্তুম চাহরম।
- ২। সম্বন্ধ পদ সম্বন্ধ্যের পরে বসিতেছে; যথা অলিজ্ঞানবে অমুক— অমুকের পক্ষে কার্য্যকারক।
  - ৩। নৃতন পদ্ধতির বহু বচন; যথা, নদীয়াজেলায় বলে, মাগীন, ছোঁড়ান।
- 8। সাকিন, মোকান, বকলম, বনাম, মারফত, দরুণ, বাবতে প্রভৃতি বহুবিধ ও বহু সংখ্যক যোজক অব্যয় ভাষায় প্রবেশ করিয়া একটি বিস্তীর্ণ ভাব ক্ষুদ্র একটি কথায় প্রকাশ করিতেছে।
  - ে। তাহাতে ভাষা কিছু দৃঢ়বদ্ধ হইয়াছে।
- ৬। আকেল সেলামী, বেগারের দৌলৎ, হাকিম ফেরে হুকুম ফেরে না, প্রভৃতি ছোট ছোট বাক্য প্রবিষ্ট হইয়া ভাষার চুটকি বিভাগের পুষ্টি সাধন করিয়াছে।

- ৭। আধুনিক রাজধর্ম সম্পর্কীয় নানা পারসী শব্দ ভাষায় সংযুক্ত হইয়া বঙ্গ ভাষাকে অর্থকরী মূর্ত্তি ধারণ করিবার উপযুক্ত করিয়াছে। বিষয় কার্য্যের উপযুক্ত করিয়াছে।
- ৮। রূপাদি বর্ণনে ধারাবাহিক অত্যক্তি কথন প্রথা প্রচারিত হইয়াছে; ঈশপ জেলেখা আদি গ্রন্থের রূপবর্ণনের সহিত বিভার রূপ বর্ণন তুলনা করিবেন। আর কত পরিবর্ত্তন হইয়াছে, তাহা পারসীজ্ঞ পাঠক বিলক্ষণ জানেন।

যে মুসলমানের। পাঁচ শত পঞ্চাশত বংসর এই বঙ্গে একাধিপত্য করিয়াছেন; ধর্মে মাণিকপীর, সভ্যপীর, ওলাবিবি, বনবিবি চালাইয়াছেন; ধর্ম সংস্কারে দশ সংস্কারের উপর সমাধিসংস্কার চালাইয়াছেন; কৃষিবিশ্বাসে মাম্দোভূতকে প্রত্যেক কবর স্থানে বসাইয়া রাখিয়াছেন; যে যবন সাধারণ বাঙ্গালির নয়নপথে পরীকে জিনীকে, আকাশ মার্গে উড়াইতেছিলেন; যে যবন বাঙ্গালিদেহের উপরার্দ্ধের পরিচ্ছদ প্রদান করিয়াছেন; আহার পদ্ধতির উন্নতি শিক্ষা দিয়াছেন; সমস্ত ভূভাগের বন্দোবস্ত নিজমতে করিয়াছেন; আয় বয়য় নিরূপণ পদ্ধতি নিজ মতে প্রচার করিয়াছেন, সেই যবন যে বাঙ্গালা ভাষার রীতির কিছুমাত্র পরিবর্ত্তন করেন নাই, এ কথা কে বিশ্বাস করিবে গ্রাঞ্গালা ভাষার রীতি যবন শাসনে অনেক পরিবর্ত্ত হইয়াছে।



# পঞ্চবিংশ পরিচ্ছেদ

#### থোস্থবর

লা ছই প্রহর। শ্রীশ বাবু আপিসে বাহির হইয়াছেন। বাটীর লোক
জন সব আহারান্তে নিজা যাইতেছে। বৈঠকখানার চাবি বন্ধ— একটা দোর্অাসলা গোছ টেরিয়র বৈঠকখানার বাহিরে, পাপোষের উপর, পায়ের ভিতর মাথা রাখিয়া ঘুমাইতেছে। অবকাশ পাইয়া কোন প্রেমময়ী চাকরাণী কোন রসিক চাকরের নিকট বসিয়া গোপনে তামাক খাইতেছে. আর ফিস্ ফিস্ করিয়া বকিতেছে। কমলমণি শয্যাগৃহে বসিয়া পা ছভাইয়া স্চি হস্তে কারপেট তুলিতেছেন—কেশ বেশ একটু একটু আলু থালু— কোথায় কেহ নাই, কেবল কাছে সতীশ বাবু বসিয়া মুখে অনেক প্রকার শব্দ করিতেছেন, এবং লাল ফেলিতেছেন। সতীশ বাবু প্রথমে মাতার নিকট হইতে উল গুলিন অপহরণ করিবার যত্ন করিয়াছিলেন, কিন্তু পাহারা বড কড়াকড় দেখিয়া, একটা মৃগায় ব্যান্তের মৃগু লেহনে প্রবৃত হইয়াছিলেন। দূরে একটা বিড়াল, থাবা পাতিয়া বসিয়া, উভয়কে পর্য্যবেক্ষণ করিতেছিল। তাহার ভাব অতি গম্ভীর ; মুখে বিশেষ বিজ্ঞতার লক্ষণ ; এবং চিত্ত চাঞ্চল্য-শৃশ্য। বোধ হয়, বিড়াল ভাবিতেছিল, "মনুষ্যের দশা অতি ভয়ানক; সর্বদা কার্পেট ভোলা, পুতুল খেলা প্রভৃতি তৃচ্ছ কাজে ইহাদের মনঃ নিবিষ্ট, ধর্মকর্মে মতি নাই ; বিড়ালজ্ঞাতির আহার যোগাইবার মন নাই, অতএব ইহাদের পরকালে কি হইবে 📍 অম্যত্র একটা টিকটিকি প্রাচীরাবলম্বন করিয়া, উদ্ধমুখে একটি মক্ষিকার প্রতি দৃষ্টিপাত করিতেছিল। সেও মক্ষিকা জাতির **ছ**শ্চরিত্রের কথা মনে মনে আন্দোলন করিতেছিল, সন্দেহ নাই।

একটি প্রজ্ঞাপতি উড়িয়া বেড়াইতেছিল; সতীশ বাবু যেখানে বসিয়া সন্দেশ ভোজন করিয়াছিলেন, ঝাঁকে ঝাঁকে সেখানে মাছি বসিতেছিল— পিপীলিকারাও সার দিতে আরম্ভ করিয়াছিল।

ক্ষণকাল পরে, টিক্টিকি মক্ষিকাকে হস্তগত করিতে না পারিয়া অশুদিকে সরিয়া গেল। বিড়ালও মন্মুয়াচরিত্র পরিবর্ত্তনের কোন লক্ষণ সম্প্রতি উপস্থিত না দেখিয়া, হাই তুলিয়া, ধীরে ধীরে অশুত্র চলিয়া গেল। প্রজ্ঞাপতি উড়িয়া বাহির হইয়া গেল। কমলমণিও বিরক্ত হইয়া কারপেট রাখিলেন। এবং সতু বাবুর সঙ্গে আলাপে প্রবৃত্ত হইলেন।

কমলমণি বলিলেন, "অ, সতুবাবু, মান্তুযে আপিসে যায় কেন, বলিতে পার ?" সতুবাবু বলিলেন, "ইলি—লি—ব্লিঃ!"

ক। সতুবাব্, তুমি কখন আফিসে যেও না।

সতু বলিল, "হাম্!"

কমলমণি বলিলেন, "তোমার হাম্ করার ভাবনা কি ? তোমাকে হাম্ করার জন্ম আপিসে যেতে হবে না। আপিসে যেও না—আপিসে গেলে বৌ তুপুর বেলা বসে বসে কাঁদিবে!"

সতুবাবৃ বৌ কথাটা বৃঝিলেন, কেননা কমলমণি সর্বাদা তাঁহাকে ভয় দেখাইতেন যে, বৌ আসিয়া মারিবে। সতুবাবৃ এবার উত্তর করিলেন।

"বো-মাবে!"

कमन विनातन, "मरन थारक रयन। जाशिरम शिरल रवी मातिरव।"

এইরপ কথোপকথন কভক্ষণ চলিতে পারিত, তাহা বলা যায় না, কেননা এই সময়ে একজন দাসী ঘুমে চোথ মুছিতে মুছিতে আসিয়া এক খানি পত্র আনিয়া কমলের হাতে দিল। কমল দেখিলেন, সূর্য্যমুখীর পত্র। খুলিয়া পড়িলেন। পড়িয়া, আবার পড়িলেন। আবার পড়িয়া বিষণ্ণ মনে মৌনী হইয়া বসিলেন। পত্র এইরূপ:—

"প্রিয়তমে! তুমি কলিকাতায় গিয়া পর্য্যন্ত আমাদের ভুলিয়া গিয়াছ— নহিলে একখানি বই পত্র লিখিলে না কেন? তোমার সম্বাদের জ্বন্য আমি সর্বাদা ব্যস্ত থাকি, জ্বান না?

"তুমি কুন্দনন্দিনীর কথা জিজ্ঞাসা করিয়াছিলে। তাহাকে পাওয়া গিয়াছে— শুনিয়া সুখী হইবে—ষষ্ঠীদেবতার পূজা দিও। তাহা ছাড়া আরও একটা খোসখবর আছে—কুন্দের সঙ্গে আমার স্বামির বিবাহ হইবে। এ বিবাহে আমিই ঘটক। বিধবাবিবাহ শাস্ত্রে আছে—তবে দোষ কি ? ছই এক দিনের মধ্যে বিবাহ হইবে। তুমি আসিয়া জুটিতে পারিবে না—নচেৎ তোমাকে নিমন্ত্রণ করিতাম। পার যদি, তবে ফুলশয্যার সময়ে আসিও, কেননা তোমাকে দেখিতে বড় সাধ হইয়াছে।"

কমলমণি পত্রের কিছুই অর্থ বুঝিতে পারিলেন না। ভাবিয়া চিন্তিয়া সতীশ বাবুকে পরামর্শ জিজ্ঞাসা করিলেন। সতীশ ততক্ষণ সম্মুখে, একখানা বাঙ্গালা কেতাব পাইয়া তাহার কোণ্ খাইতেছিল, কমলমণি তাহাকে পত্রখানি পড়িয়া শুনাইলেন—জিজ্ঞাসা করিলেন, "এর মানে কি, বল দেখি সতুবাবু?" সতুবাবু রস বুঝিলেন, মাতার হাতের উপর ভর দিয়া দাঁড়াইয়া উঠিয়া কমল-মণির নাসিকা ভোজনে প্রবৃত্ত হইলেন। স্কুতরাং কমলমণি সুর্য্যমুখীকে ভুলিয়া গেলেন। সতুবাবুর নাসিকা ভোজন সমাপ্ত হইলে, কমলমণি আবার স্থ্যমুখীর পত্র পড়িতে লাগিলেন। মনে মনে বলিলেন, "এ সতুবাবুর কর্ম নয়, এ আমার সেই মন্ত্রীটি নইলে হইবে না। মন্ত্রির আপিস কি ফুরায় না ? সতুবাবু, আজ এস, আমরা রাগ করিয়া থাকি।"

যথা সময়ে মন্ত্রিবর শ্রীশচন্দ্র আপিদ্ হইতে আসিয়া ধড়া চূড়া ছাড়িলেন। কমলমণি তাঁহাকে জল খাওয়াইয়া, শেষে সতীশকে লইয়া রাগ করিয়া গিয়া খাটের উপর শুইলেন। শ্রীশচন্দ্র রাগ দেখিয়া হাসিতে হাসিতে হাঁকা লইয়া দূরে কোচের উপর গিয়া বসিলেন। হুঁকাকে সাক্ষী করিয়া বলিলেন, "হে হুঁকে! তুমি পেটে ধর গঙ্গাজ্বল, মাথায় ধর আগুন! তুমি সাক্ষী, যারা আমার উপর রাগ করেছে, তারা এখনি আমার সঙ্গে কথা কবে—কবে—কবে! নহিলে আমি তোমার মাথায় আগুন দিয়া এইখানে বসিয়া বসিয়া দশ ছিলিম তামাক্ পোড়াব!" শুনিয়া, কমলমণি উঠিয়া বসিয়া, মধুর কোপে, নীলোৎপল তুল্য চক্ষু ঘুরাইয়া বলিলেন, "আর দশ ছিলিম তামাক মানে না! এক ছিলিমের টানের জ্বালায় আমি একটি কথা কইতে পাই না—আবার দশ ছিলিম তামাক খায়—আমি আর কি ভেসে এয়েছি!" এই বলিয়া শয্যা ত্যাগ করিয়া উঠিলেন, এবং হুঁকা হইতে ছিলিম তুলিয়া লইয়া সাগ্রিক তামাকু ঠাকুরকে বিসর্জ্বন দিলেন।

এইরপে কমলমণির ছর্জ্জয় মান ভঞ্জন হইলে, তিনি মানের কারণের পরিচয় দিয়া স্র্য্যমূখীর পত্র পড়িতে দিলেন, এবং বলিলেন, "ইহার অর্থ করিয়া দাও, তা নহিলে আজ মন্ত্রিবরের মাহিয়ানা কাটিব।" শ্রীশ। বরং আগাম মাহিয়ানা দাও-অর্থ করিব।

কমলমণি শ্রীশচন্দ্রের মুখের কাছে মুখ আনিলেন, শ্রীশচন্দ্র মাহিয়ান। আদায় করিলেন। তখন পত্র পড়িয়া বলিলেন, "এটা তামাসা!"

ক। কোন্টা তামাসা ? তোমার কথাটা না পত্রখানা ?"

শ্রীশ। পত্রখানা।

কম। আজি মন্ত্রীমশাইকে ডিশ্চার্জ করিব। ঘটে এ বৃদ্ধি টুকুও নাই ? মেয়েমানুষে কি এমন তামাসা মুখে আনিতে পারে ?

শ্রীশ। তবে যা তামাসা কোরে পারে না, তা কি সত্যং পারে ?

কম। প্রাণের দায়ে পারে। আমার বোধ হয়, এ সত্য ?

শ্ৰীশ। সে কি! সত্য, সত্য ?

কম। মিথ্যা বলি ত কমলমণির মাথা খাই।

শ্রীশচন্দ্র কমলের গাল টিপিয়া দিলেন। কমল বলিলেন;—

"আচ্ছা, মিথ্যা বলি, কমলমণির সতিনের মাথা খাই।"

গ্রীশ। তাহলে কেবল উপবাস করিতে হইবে।

কম। ভাল, কারু মাথা নাই খেলেম—এখন বিধাতা বৃঝি সূর্য্যমুখীর মাথা খায়। দাদা বৃঝি জোর কোরে বিয়ে করতেছে।

শ্রীশচন্দ্র বিমনা হইলেন। বলিলেন, "আমি কিছু বুঝিতে পারিতেছি না।—নগেন্দ্রকে পত্র লিখিব ? কি বল ?"

কমলমণি তাহাতে সম্মত হইলেন। শ্রীশচন্দ্র ব্যঙ্গ করিয়া পত্র লিখিলেন। নগেন্দ্র প্রত্যুত্তরে যাহা লিখিলেন, তাহা এই ;—

"ভাই! আমাকে দৃণা করিও না—অথবা সে ভিক্ষাতেই বা কাজ কি পূ দ্বলাম্পদকে অবশ্য দ্বণা করিবে। আমি এ বিবাহ করিব। যদি পৃথিবীর সকলে আমাকে ত্যাগ করে, তথাপি আমি বিবাহ করিব। নচেৎ আমি উন্মাদগ্রস্থ হইব—তাহার বড় বাকিও নাই।

"এ কথা বলার পর, আর বোধ হয় কিছু বলিবার আবশ্যক করে না। তোমরাও বোধ হয়, ইহার পর আর আমাকে নিবৃত্ত করিবার জন্য কোন কথা বলিবে না। যদি বল, তবে আমিও তর্ক করিতে প্রস্তুত আছি।

"যদি কেহ বলে যে, বিধবা বিবাহ হিন্দুধর্ম বিরুদ্ধ, তাহাকে বিভাগাগর মহাশয়ের প্রবন্ধ পড়িতে দিই। যেখানে তাদৃশ শাস্ত্রবিশারদ মহামহো-পাধ্যায় বলেন যে, বিধবা বিবাহ শাস্ত্র সম্মত; তখন কে ইহা অশাস্ত্র বলিবে?

আর যদি বল, শাস্ত্র সম্মত হইলেও ইহা সমাজ সম্মত নহে, আমি এ বিবাহ করিলে সমাজচ্যুত হইব; তাহার উত্তর, এ গোবিন্দপুরে আমাকে সমাজচ্যুত করে, কার্ সাধ্য ! যেখানে আমিই সমাজ, সেখানে আমার আবার সমাজচ্যুতি কি ! তথাপি আমি তোমাদিগের মনোরক্ষার্থে এ বিবাহ গোপনে রাখিব—আপাতত কেহ জানিবে না।

"তুমি এ সকল আপত্তি করিবে না। তুমি বলিবে, ছই বিবাহ নীতি-বিরুদ্ধ কাজ। ভাই, কিসে জানিলে, ইহা নীতিবিরুদ্ধ কাজ? তুমি এ কথা ইংরাজের কাছে শিথিয়াছ, নচেৎ ভারতবর্ষে একথা ছিল না। কিন্তু ইংরাজেরা কি অল্রাস্ত? মূসার বিধি আছে বলিয়া ইংরাজদিগের এ সংস্কার—কিন্তু তুমি আমি মূসার বিধি ঈশ্বরবাক্য বলিয়া মানি না। তবে কি হেতুতে এক পুরুষের ছই বিবাহ নীতিবিরুদ্ধ বলিব ?

"তুমি বলিবে, যদি এক পুরুষের ছই স্ত্রী হইতে পারে, তবে এক স্ত্রীর ছই স্বামী না হয় কেন ? উত্তর—এক স্ত্রীর ছই স্বামী হইলে অনেক অনিষ্ট ঘটনার সম্ভাবনা; এক পুরুষের ছই বিবাহে তাহার সম্ভাবনা নাই। এক স্ত্রীর ছই স্বামী হইলে সম্ভানের পিতৃ নিরূপণ হয় না—পিতাই সম্ভানের পালনকর্ত্তা—তাহার অনিশ্চয়ে সামাজিক উচ্চু খলতা জন্মিতে পারে। কিন্তু পুরুষের ছই বিবাহে সম্ভানের মাতার অনিশ্চয়তা জন্মে না। ইত্যাদি আরও অনেক কথা বলা যাইতে পারে।

"যাহা অধিকাংশ লোকের অনিষ্টকারক তাহাই নীতিবিরুদ্ধ। তুমি যদি পুরুষের ছুই বিবাহ নীতিবিরুদ্ধ বিবেচনা কর, তবে দেখাও যে, ইহা অধিকাংশ লোকের অনিষ্টকর।

"গৃহে কলহাদির কথা বলিয়া তুমি আমাকে যুক্তি দিবে। আমি একটা যুক্তির কথা বলিব। আমি নিঃসন্তান। আমি মরিয়া গেলে, আমার পিতৃ-কুলের নাম লুপ্ত হইবে। আমি এ বিবাহ করিলে সন্তান হইবার সন্তাবনা— ইহা কি অযুক্তি ?

"শেষ আপত্তি—সূর্য্যমুখী। স্নেহময়ী পত্নীর সপত্নী কন্টক করি কেন? উত্তর—সূর্য্যমুখী এ বিবাহে ত্বংখিতা নহেন। তিনিই বিবাহের প্রসঙ্গ উত্থাপন করিয়াছেন—তিনিই ইহাতে আমাকে প্রবৃত্ত করিয়াছেন—তিনিই ইহাতে উত্যোগী। তবে আর কাহার আপত্তি?

"তবে কোনু কারণে আমার এই বিবাহ নিন্দনীয় ?"

# यफ़्रविश्य शतितम्हप

## কাহার আগতি?

কমলমণি পত্র পড়িয়া বলিলেন, "কোন্ কারণে নিন্দনীয় ? জ্ঞাদীশ্বর জানেন! কিন্তু কি ভ্রম! পুরুষে বৃঝি কিছুই বৃঝে না। যা হোক, মপ্তিবর, আপনি সজ্জা করুন। আমাদিগের গোবিন্দপুরে যাইতে হইবে।"

ঞ্জীশ। তুমি কি বিবাহ বন্ধ করিতে পারিবে ?

कमल। ना भाति, नानात मन्प्रत्थ मतिव।

শ্রীশ। তা পারিবে না। তবে নূতন ভাইজের নাক কাটিয়া আনিতে পারিবে। চল, সেই উদ্দেশ্যে যাই।

তখন উভয়ে গোবিন্দপুর যাত্রার উদ্যোগ পাইতে লাগিলেন। পর দিন প্রাতে তাঁহারা নৌকারোহণে গোবিন্দপুর যাত্রা করিলেন। যথাকালে তথায় উপস্থিত হইলেন।

বাটীতে প্রবেশ করিবার পূর্ব্বেই দাসীদিগের এবং পল্লীস্থ স্ত্রীলোকদিগের সহিত সাক্ষাৎ হইল, অনেকেই কমলমণিকে নৌকা হইতে লইতে আসিল। বিবাহ হইয়া গিয়াছে কি না, জানিবার জ্বন্য তাঁহার ও তাঁহার স্বামির নিতান্ত ব্যগ্রতা জন্মিয়াছিল, কিন্তু তুই জনের কেহই এ কথা কাহাকে জ্বিজ্ঞাসা করিলেন না—এ লচ্ছার কথা কি প্রকারে অপর লোককে মুখ ফুটিয়া জ্বিজ্ঞাসা করিবেন গ

অতি ব্যস্তে কমলমণি অন্তঃপুরে প্রবেশ করিলেন; এবার সতীশ যে পশ্চাৎ পড়িয়া রহিল, তাহা ভুলিয়া গেলেন। বাটীর ভিতর প্রবেশ করিয়া, অস্পৃষ্ট স্বরে, সাহসশৃত্য হইয়া দাসীদিগকে জিজ্ঞাসা করিলেন যে, সুর্য্যমুখী কোথায় ? মনে ভয়, পাছে কেহ বলিয়া ফেলে যে, বিবাহ হইয়া গিয়াছে—পাছে কেহ বলিয়া ফেলে, সুর্য্যমুখী মরিয়াছে।

দাসীরা বলিয়া দিল, সূর্য্যমুখী শয়ন কক্ষে আছেন। কমলমণি ছুটিয়া শ্য়ন কক্ষে গেলেন।

প্রবেশ করিয়া প্রথমে কাহাকেও দেখিতে পাইলেন না। মুহূর্ত্তকাল ইতক্ত নিরীক্ষণ করিলেন। শেষে দেখিতে পাইলেন, কক্ষ প্রান্তে, এক ক্ষদ্ধগবাক্ষ সল্লিধানে, অধোবদনে একটি স্ত্রীলোক বসিয়া আছে। কমলমণি তাঁহার মুখ দেখিতে পাইলেন না, কিন্তু চিনিলেন যে সূর্য্যমুখী। পরে সূর্য্যমুখী

তাঁহার পদধ্বনি পাইয়া উঠিয়া কাছে আসিলেন। স্র্য্যমুখীকে দেখিয়া কমলমণি,—বিবাহ হইয়াছে কি না, ইহা জিজ্ঞাসা করিতে পারিলেন না— স্র্য্যমুখীর কাঁধের হাড় উঠিয়া পড়িয়াছে—নবদেবদারুতুল্য স্র্য্যমুখীর দেহতরু ধন্তকের মত ভাঙ্গিয়া পড়িয়াছে, স্র্য্যমুখীর প্রমুল পদ্মপলাশ চক্ষু কোটরে পড়িয়াছে—স্র্য্যমুখীর পদ্মমুখ দীর্ঘাকৃত হইয়াছে। কমলমণি বুঝিলেন যে, বিবাহ হইয়া গিয়াছে। জিজ্ঞাসা করিলেন, "কবে হলো !" স্র্য্যমুখী সেইরপ মৃত্রুরের বলিলেন, "কাল।"

তখন ছই জনে সেইখানে বসিয়া নীরবে কাঁদিতে লাগিলেন—কেহ কাহাকে কিছু বলিলেন না। সূর্য্যমুখী কমলের কোলে মাথা লুকাইয়। কাঁদিতে লাগিলেন,—কমলমণির চক্ষের জল তাঁহার রুক্ষ কেশের উপর পড়িতে লাগিল!

তখন নগেন্দ্র বৈঠকখানায় বসিয়া কি ভাবিতেছিলেন ? ভাবিতেছিলেন, "কুন্দনন্দিনী! কুন্দ আমার! কুন্দ আমার স্ত্রী! কুন্দ! কুন্দ! কুন্দ! সে আমার!" কাছে শ্রীশচন্দ্র আসিয়া বসিয়াছিলেন—ভাল করিয়া তাঁহার সঙ্গে কথা কহিতে পারিতেছিলেন না। একং বারমাত্র মনে পড়িতেছিল, "সূর্য্যমুখী উল্যোগী হইয়া বিবাহ দিয়াছে—তবে আমার এ সুথে আর কাহার্ আপত্তি?"

# সপ্তবিংশ পরিচ্ছেদ

## স্ধ্যম্থী ও কমলমণি

যখন প্রাদোষে, উভয়ে উভয়ের নিকট স্পষ্ট করিয়া কথা কহিতে সমর্থ হইলেন, তখন সূর্য্যমূখী কমলমণির কাছে নগেন্দ্র ও কুন্দনন্দিনীর বিবাহ-বৃত্তান্তের আমূল পরিচয় দিলেন। শুনিয়া কমলমণি বিস্মিতা হইয়া বলিলেন;—

"এ বিবাহ তোমার যত্নেই হইয়াছে—কেন তুমি আপনার মৃত্যুর উচ্চোগে আপনি মরিলে •ৃ"

সূর্য্যমূখী হাসিয়া বলিলেন, "আমি কে ?"—মৃত্, ক্ষীণ হাসি হাসিয়া উত্তর করিলেন,—বৃষ্টির পর আকাশ প্রান্তে ছিন্ন মেঘে যেমন বিত্যুৎ হয়, সেইরূপ হাসি হাসিয়া উত্তর করিলেন, "আমি কে ? একবার তোমার দাদাকে দেখিয়া আইস—সে মুখভরা আহলাদ দেখিয়া আইস। তখন জানিবে, তোমার দাদা আজ কত সুথে সুখী। তাঁহার এত সুখ যদি আমি চক্ষে দেখিলাম, তবে কি আমার জীবন সার্থক হইল না ? কোন্ সুখের আশায় তাঁকে অসুখী রাখিব ? যাঁহার এক দণ্ডের অসুখ দেখিলে মরিতে ইচ্ছা করে, দেখিলাম, দিবারাত্র তাঁর মর্ম্মান্তিক অসুখ—তিনি সকল সুখ বিসর্জ্জন দিয়া দেশত্যাগী হইবার উল্যোগ করিলেন—তবে আমার সুখ কিরহিল ? বলিলাম, প্রভা, তোমার সুখই আমার সুখ—তুমি কুন্দকে বিবাহ কর—আমি সুখী হইব,—তাই বিবাহ করিয়াছেন।'"

কমল। আর, তুমি কি সুখী হইয়াছ?

সূর্য্য। আবার আমার কথা কেন জিজ্ঞাসা কর, আমি কে ? যদি কখন স্বামির পায়ে কাঁকর ফুটিয়াছে দেখিয়াছি, তখনই মনে হইয়াছে, যে আমি ঐখানে বুক পাতিয়া দিই নাই কেন, স্বামী আমার বুকের উপর পা রাখিয়া যাইতেন।

বলিয়া সূর্য্যমূখী ক্ষণকাল নীরবে রহিলেন—ভাঁহার চক্ষের জ্বলে বসন ভিজিয়া গেল—পরে সহসা মূখ তুলিয়া জিজ্ঞাসা করিলেন, "কমল, কোন্দেশে মেয়ে হলে মেরে ফেলে ?"

কমল মনের ভাব বুঝিয়া বলিলেন, "মেয়ে হলেই কি হয় ? যার যেসন কপাল, তার তেমন ঘটে।"

স্ । আমার কপালের চেয়ে কার্ কপাল ভাল । কে এমন ভাগ্যবতী ।
কে এমন স্বামী পেয়েছে । রূপ, ঐশ্বর্য্য, সম্পদ—সে সকলও তুচ্ছ কথা—
এত গুণ কার স্বামির ! আমার কপাল জাের কপাল—তবে কেন এমন হইল !

কমল। এও কপাল।

সু। তবে এ জ্বালায় মন পোড়ে কেন ?

কমল। তুমি স্বামির আজিকার আহ্লাদপূর্ণ মুখ দেখিয়া, স্থী—তথাপি বলিতেছ, এ জ্বালায় মন পোড়ে কেন ? তুই কথাই কি সত্য ?

স্। ছই কথাই সভ্য। আমি তাঁর স্থা সুখী—কিন্তু আমায় যে িনি পায়ে ঠেলিলেন, আমায় পায়ে ঠেলিয়াছেন বলিয়াই তাঁর এত গাহলাদ।

সূর্য্যমূখী আর বলিতে পারিলেন না, কণ্ঠ রুদ্ধ হইল,—চক্ষু ভাসিয়া গেল, কিন্তু স্থ্যমূখীর অসমাপ্ত কথার মর্ম্ম কমলমণি সম্পূর্ণ বৃঝিয়াছিলেন। বলিলেন;—

"তোমায় পায়ে ঠেলেছেন বলে তোমার অন্তর্দাহ হতেছে। তবৈ কেন বল 'আমি কে?' তোমার অন্তঃকরণের আধ খানা আজ্বও আমিতে ভরা; নহিলে আত্মবিসর্জন করিয়াও অমুতাপ করিবে কেন?"

সূ। অমুতাপ করি না। ভালই করিয়াছি, ইহাতে আমার কোন সংশয় নাই। কিন্তু মরণের ত যন্ত্রণা আছেই। আমার মরণই ভাল বলিয়া, আপনার হাতে আপনি মরিলাম। কিন্তু তাই বলিয়া মরণের সময়ে কি তোমার কাছে কাঁদিব না ?

সূর্য্যমুখী কাঁদিলেন। কমল তাঁহার মাথা আপন হৃদেয়ে আনিয়া হাত দিয়া ধরিয়া রাখিলেন। কথায়—সকল কথা ব্যক্ত হইতেছিল না—কিন্তু অন্তরে২ কথোপকথন হইতেছিল। অন্তরে২ কমলমণি বুঝিতেছিলেন যে, স্র্য্যমুখী কত ত্বংখী, অন্তরে২ স্র্য্যমুখী ব্ঝিতেছিলেন যে, কমলমণি তাঁহার ত্বংখ বুঝিতেছেন।

উভয়ে রোদন সম্বরণ করিয়া চক্ষু মুছিলেন। সূর্য্যমুখী তথন আপনার কথা ত্যাগ করিয়া, অস্থাস্থ কথা পাড়িলেন। সতীশচন্দ্রকে আনাইয়া আদর করিলেন, এবং তাহার সঙ্গে কথোপকথন করিলেন। কমলের সঙ্গে, আনেকক্ষণ পর্যান্ত সতীশ শ্রীশচন্দ্রের কথা কহিলেন। সতীশচন্দ্রের বিত্যাশিকা, বিবাহ ইত্যাদি বিষয়ে অনেক সুখের কথার আলোচনা হইল। এইরপ গভীর রাত্রি পর্যান্ত উভয়ে কথোপকথন করিয়া, সূর্য্যমুখী কমলকে স্লেহভরে আলিঙ্গন করিয়া, এবং সতীশ চন্দ্রকে ক্রোড়ে লইয়া মুখচুম্বন করিলেন। উভয়কে বিদায় কালীন সূর্য্যমুখীর চক্ষের জল আবার অসম্বরণীয় হইল। রোদন করিতে করিতে তিনি সতীশকে আশীর্কাদ করিলেন, "বাবা! আশীর্কাদ করি, যেন তোমার মামার মত অক্ষয় গুণে গুণবান হও। ইহার বাড়া আশীর্কাদ আমি আর জ্ঞানি না।"

সূর্য্যমুখী স্বাভাবিক মৃত্ত্বরে কথা কহিয়াছিলেন, তথাপি তাঁহার কণ্ঠ-ম্বরের ভঙ্গীতে কমলমণি চমকিয়া উঠিলেন। বলিলেন, "বউ! তোমার মনে কি হইতেছে—কি ? বলনা ?"

সু। কিছুনা।

কম। আমার কাছে লুকাইও না।

সু। তোমার কাছে লুকাইবার আমার কোন কথাই নাই।

কমল তখন সচ্ছন্দ চিত্তে শয়ন মন্দিরে গেলেন। কিন্তু স্থ্যমুখীর একটি লুকাইবার কথা ছিল। তাহা কমল প্রাতে জানিতে পারিলেন। প্রাতে স্থ্যমুখীর সন্ধানে তাঁহার শয্যাগৃহে গিয়া দেখিলেন, স্থ্যমুখী তথায় নাই, কিন্তু অভুক্ত শয্যার উপরে একখানি পত্র পড়িয়া আছে। পত্র দেখিয়াই কমলমণির মাথা ঘুরিয়া গেল—পত্র পড়িতে হইল না—না পড়িয়াই সকল বুঝিলেন। বুঝিলেন, স্থ্যমুখী পলায়ন করিয়াছেন; পত্র খুলিয়া পড়িতে ইচ্ছা হইল না—তাহা করতলে বিমর্দ্ধিত করিলেন। কপালে করাঘাত করিয়া শয্যার উপর বিসয়া পড়িলেন। বলিলেন, "আমি পাগল। নচেৎ কাল ঘরে যাইবার সময়ে বুঝিয়াও বুঝিলাম না কেন ?" সতীশ নিকটে দাঁড়াইয়াছিল; মার কপালে করাঘাত ও রোদন দেখিয়া সেও কাঁদিতে লাগিল।

## অপ্তাবিংশ পরিচ্ছেদ

#### আশীর্বাদ পত্র

শোকের প্রথম বেগ সম্বরণ হইলে কমলমণি পত্র খুলিয়া পড়িলেন। পত্র খানির শিরোনামায় তাঁহারই নাম। পত্র এইরূপঃ—

"যে দিন স্বামির মুখে শুনিলাম যে, আমাতে আর তাঁর কিছুমাত্র স্থ্য নাই, তিনি কুন্দনন্দিনীর জন্ম উন্মাদগ্রস্থ হইবেন, অথবা প্রাণত্যাগ করিবেন, সেই দিনেই মনে মনে সংকল্প করিলাম, যদি কুন্দনন্দিনীকে আবার কখন পাই, তবে তাহার হাতে স্বামিকে সমর্পণ করিয়া তাঁহাকে স্থ্যী করিব। কুন্দনন্দিনীকে স্বামী দান করিয়া আপনি গৃহত্যাগ করিয়া যাইব। কেননা, আমার স্বামী কুন্দনন্দিনীর হইলেন, ইহা চক্ষে দেখিতে পারিব না। এখন কুন্দনন্দিনীকে পুনর্কার পাইয়া তাহাকে স্বামিদান করিলাম। আপনিও গৃহত্যাগ করিয়া চলিলাম।

কালি বিবাহ হইবার পরেই আমি রাত্রে গৃহত্যাগ করিয়া যাইতাম। হিন্তু স্বামির যে সুখের কামনায় আপনার প্রাণ আপনি বধ করিলাম, সে সুখ তই একদিন চক্ষে দেখিয়া যাইবার সাধ ছিল। আর তোমাকে আর এক বার দেখিয়া যাইব, সাধ ছিল। তোমাকে আসিতে লিখিয়াছিলাম—তুমি অবশ্য আসিবে, জ্ঞানিতাম। এখন উভয় সাধ পরিপূর্ণ হইয়াছে। আমার যিনি

প্রাণাধিক, তিনি সুখী হইয়াছেন, ইহা দেখিয়াছি। তোমার নিকট বিদায় লইয়াছি। আমি এখন চলিলাম।

"তুমি যখন এই পত্র পাইবে, তখন আমি অনেক দূর যাইব। তোমাকে যে বলিয়া আসিলাম না, তাহার কারণ এই যে, তা হইলে তুমি আসিতে দিতে না। এখন তোমাদের কাছে আমার এই ভিক্ষা যে, তোমরা আমার সন্ধান করিও না।

"আর যে তোমার সঙ্গে সাক্ষাৎ হইবে, এমত ভরসা নাই। কুন্দনন্দিনী থাকিতে আমি আর এদেশে আসিব না—এবং আমার সন্ধানও পাইবে না। আমি এখন পথের কাঙ্গালিনী হইলাম—ভিখারিণী বেশে দেশে দেশে ফিরিব —ভিক্ষা করিয়া দিনপাত করিব—আমাকে কে চিনিবে? আমি টাকা কড়ি লইলে সঙ্গে লইতে পারিতাম, কিন্তু প্রবৃত্তি হইল না। আমার স্বামী, আমি ত্যাগ করিয়া চলিলাম—সোনা রূপা সঙ্গে লইয়া যাইব ?

"তুমি আমার একটি কাজ করিও। আমার স্বামীর চরণে আমার কোটি কোটি প্রণাম জানাইও। আমি তাঁহাকে পত্র লিথিয়া যাইবার জন্ম অনেক চেষ্টা করিলাম, কিন্তু পারিলাম না। চক্ষের জলে অক্ষর দেখিতে পাইলাম না—কাগজ ভিজিয়া নষ্ট হইল। কাগজ ছিঁড়িয়া ফেলিয়া আবার লিথিলাম—আবার ছিঁড়িলাম, আবার লিখিলাম —কিন্তু আমার বলিবার যে কথা আছে, তাহা কোন পত্রেই বলিতে পারিলাম না। বলিতে পারিলাম না বলিয়া, তাঁহাকে পত্র লেখা হইল না। তুনি যেমন করিয়া ভাল বিবেচনা কর. তেমনি করিয়া আমার এ সম্বাদ তাঁহাকে দিও। তাঁহাকে বুঝাইয়া বলিও, যে তাঁহার উপর রাগ করিয়া আমি দেশান্তরে চলিলাম না। তাঁহার উপর আমার রাগ নাই; কখন তাঁহার উপর রাগ করি নাই, কখন করিব না। যাঁহাকে মনে হইলেই আহ্লাদ হয়, তাঁহার উপর কি রাগ হয় ? তাঁহার উপর যে অচলা ভক্তি, তাহাই রহিল ; যত দিন না মাটীতে এমাটী মিশায়, ততদিন থাকিবে। কেননা তাঁহার সহস্র গুণ আমি কখন ভুলিতে পারিব না। এত গুণ কাহারও নাই। এত গুণ কাহারও নাই বলিয়াই আমি তাঁহার দাসী। এক দোষে যদি তাঁহার সহস্র গুণ ভুলিতে পারিতাম, তবে আমি তাঁহার দাসী হইবার যোগ্য নহি। <mark>তাঁহার নিকট আমি জ্ঞাের মত বিদায় লইলাম। জ্ঞাের মত স্বামীর কাছে</mark>

[ অগ্ৰহায়ণ

বিদায় লইলাম, ইহাতেই জানিতে পারিবে যে, আমি কত হুংখে সর্ববত্যাগিনী হইতেছি।

"তোমারও কাছে জম্মের মত বিদায় লইলাম, আশীর্বাদ করি, যে তোমার স্বামী পুত্র দীর্ঘজীবী হউক। তুমি চিরসুখী হও। আরও আশীর্বাদ করি, যে দিন তুমি স্বামীর প্রেমে বঞ্চিত হইবে, সেই দিন যেন তোমার আয়ুং শেষ হয়। আমায় এ আশীর্বাদ কেহ করে নাই।"



হাকবি কালিদাসের নাম ভুবন বিখ্যাত। তাঁহাকে ভারতীয় কালিদাস বলিলে অপমান করা হয়। শেক্ষপিয়র যেরূপ স্থমধুর কবিতার নির্দাল প্রস্রবণে জাগতিক মানবগণের মন সিক্ত করিয়াছেন, কালিদাসের কবিতাও তদ্ধ্বপ সকলের হৃদয় কন্দরে প্রেমবারি সিঞ্চন করিয়াছে। কি স্বদেশীয়, কি বিদেশীয়, যিনি একবার কালিদাসের মধু মাখা অমূল্য কবিতা কলাপ পাঠ করিয়াছেন, তিনিই মুক্তকপ্রে জাতি ভেদ ভুলিয়া তাঁহাকে "আমাদিগের কবি কালিদাস" বলিয়া তাঁহার প্রতি প্রীতি প্রকাশ করিতে ক্রটি করেন নাই। তাঁহার কাব্য সমূহ অত্যন্ধকালের মধ্যে ইংরাজী, জর্মণ, ফরাসীশ, দেন এবং ইতালীয় ভাষায় অমুবাদিত হইয়াছে। এই সকল অমুবাদ সাদরে সহস্র২ ব্যক্তি পাঠ করিয়া রচয়তার অসামান্য ক্ষমতার ভূরি ভূরি প্রশংসা করিয়া থাকেন এবং অমুবাদকগণ আমাদিগের চতুষ্পাঠীর ভট্টাচার্য্যগণ অপেক্ষাও কালিদাসের কবিতার বিমল রসাস্থাদনে আপনাদিগকে চরিতার্থ বোধ করেন। ভাষাত্ববিৎ জোলা, উইলসন, লাসেন, উইলিয়মস্, ঈএটস্, ফসি, ফোকক্স্, সেজি এবং অন্বিতীয় জর্মণ কবি পণ্ডিত গেটে ও বহুবিত্যাবিশারদ শ্লেগল এবং হন্বোল্ট কালিদাসকে কবিশ্রেষ্ঠ পদ প্রদান করিয়া ইউরোপ খণ্ডে তাঁহার

মেঘদ্তম মহাকবি কালিদাস বিরচিতম্। মল্লিনাথ স্বরি বিরচিত সঞ্জীবনী টীকা সমেতম্। বছল গ্রন্থ সঙ্গলিত সদৃশ ব্যাখ্যা সহিতম পাঠাস্তবৈশ্চ কাশ্মীরীয় বিজ শ্রীপ্রাণনাথ পণ্ডিতেন প্রকাশিতম ভাষাস্তবিতঞ্চ। কলিকাতা॥

কুমার সম্ভবম্। সপ্তমসর্গান্তম্। মহাকবি কালিদাস কুতম্। শ্রীমল্লিনাথ স্বিবিরচিতয়া সঞ্জীবনী সমাধ্যয়া ব্যাখ্যয়া গ্রবর্ণমেন্টসংস্কৃত পাঠশালাখ্যাপক শ্রীতারানাথ ভর্ক-বাচস্পতি ভট্টাচার্যা কুত তট্টীকাধৃত ব্যাকরণস্ত্র বিবরণোদ্ভাসিতয়ায়িতম্ ভেনেব সংস্কৃতম। কলিকাতা॥

খ্যাতি বিস্তার করিয়াছেন। গেটে—জর্ম্মণদেশীয় একজন স্থপ্রসিদ্ধ কবি। জর্মণদেশের ত কথাই নাই, ইংলণ্ডে কারলাইলের স্থায় লেখক চূড়ামণি তাঁহার গ্রন্থ পাঠে মোহিত হইয়াছেন, এমন কি, তাঁহার মতে সেক্ষপিয়রের "হাম্লেট্" অপেক্ষা গেটের "ফষ্ট" একখানি উৎকৃষ্ট নাটক। বায়রণ তাহার ছায়ামাত্র লইয়া "ম্যানফ্রেড" রচনা করিয়াছেন; স্মুতরাং গেটে একজন সাধারণ কবি নহেন। তাঁহার মত প্রধান কবি, কালিদাসের কবিত্ব শক্তির প্রশংসা করিলে সে কথা গুরুতর বোধ করিতে হয়। তিনি উইলিয়ম জ্বোন্স কৃত ইংরাজী অনুবাদের জর্ম্মণ অনুবাদ পাঠে পুলকিত হইয়া লিথিয়াছেন, "যদি কেহ বসন্তের পুষ্প ও শরদের ফল লাভের অভিলাষ করে, যদি কেহ চিত্তের আকর্ষণ ও বশীকরণকারী বস্তুর অভিলায করে, যদি কেহ প্রীতিজনক ও প্রফুল্লকর বস্তুর অভিলাষ করে, যদি কেহ স্বর্গ ও পৃথিবী, এই তুই এক নামে সমাবেশিত করিবার অভিলাষ করে, তাহা হইলে, হে অভিজ্ঞান শকুন্তল! আমি তোমার নাম নির্দেশ করি এবং তাহা হইলেই সকল বলা হইল।"# একজন বিদেশীয় কবি শকুন্তলার এতাদৃশ প্রশংসা করিয়াছেন, কিন্তু আমাদিগের ভট্টাচার্য্য মহাশয়েরা যথার্থ কবিত্বরস পানে এক কালে বিমচ— তাঁহারা নস্ত লইয়া গম্ভীরস্বরে কহিবেন, "মাঘ উৎকৃষ্ট কাব্য।" ৫ তাঁহারা চতুষ্পাঠীতে ছাত্রগণকে কালিদাস কুত কোন কাব্য পাঠ করিতে না দিয়। ব্যাকরণের সঙ্গে "ভট্টী" ও "নৈষধ" পড়িতে উপদেশ দিয়া থাকেন। এক্ষণে সংস্কৃত কালেজের ছাত্রগণ ভিন্ন ক্যালিদাসের গ্রান্থের ব্রাহ্মণ পণ্ডিতগণ ভাদৃণ্ মাদর করেন না—এমন কি, এক ব্যক্তি মেঘদূত অপেক্ষা জীব গোস্বামীর "গোপালচম্পু" নামক আধুনিক <mark>অপরুষ্ট কাব্যের প্রশংসা করিলেন। কিন্তু</mark> এ সকল বঙ্গদেশীয়গণের কথা—পশ্চিম প্রদেশীয় পণ্ডিতগণ ভারতব্ষীয় কবিগণের মধ্যে কালিদাসকে সর্ব্বোচ্চাসন প্রদান করেন। বোম্বাই প্রদেশস্থ স্ব্রপ্রসিদ্ধ পণ্ডিত ভাওদাঙ্গী কালিদাসের শুদ্ধ কবিতা পাঠে ক্ষান্ত না হইয়া, বহু পরিশ্রম ও বহুবায়াস স্বীকার করত প্রাচীন সংস্কৃত গ্রন্থ ও তাম্রশাসন পত্র হইতে তাঁহার জীবন চরিত সম্বন্ধে অনেক বিবরণ সংগ্রহ করিয়াছেন।

দংস্কৃত ভাষা ও সংস্কৃত গাহিত্য বিষয়ক প্রস্তাব।

উপমা কালিদাসক্ত ভারবেরর্থ গৌরবম্।
 নৈধনে পদ লালিত্যং মাঘে সন্ধিত্রয়োগুলাঃ।

আমর। তাঁহার প্রস্তাব প্রামাণিক বোধ করিয়া কোন কোন অংশ গ্রহণ করিলাম।

কালিদাস বিখ্যাত-নামা মহারাজ বিক্রমাদিত্যের নবরত্বের অন্তর্বর্ত্তী ছিলেন; ইহা ভিন্ন তাঁহার প্রামাণিক জীবনবৃত্তান্ত সংক্রান্ত অন্ত কোন বিবরণ সাধারণ লোকে অবগত নহেন। বঙ্গদেশীয় পণ্ডিতাভিমানী কতিপয় ব্যক্তি তাঁহাকে লম্পট স্থির করিয়া উলঙ্গ আদিরস ঘটিত কবিতাবলী তাঁহার নামে প্রচার করিয়া থাকেন। চতুম্পাঠীর ব্রাহ্মণ যুবকেরা মুদ্ধবোধ ব্যাকরণের কিয়দংশ পাঠ করিয়াই এ সকল উদ্ভট শ্লোক অভ্যাস করিয়া ধনিগণের মনোরঞ্জন করতঃ বার্ষিকী গ্রহণ করেন। ফলে এ সকল উদ্ভট কবিতা কালিদাসের কৃত নহে, আধুনিক কবিরচিত। "প্রফুল্ল জ্ঞান নেত্র" নামক এক খানি বাঙ্গালা পত্তময় বউতলার মুদ্রিত পুস্তকে কালিদাসের জীবনচরিত্র মধ্যে প্রচলিত রসিকতা জনক কাল্পনিক গল্প প্রকাশ করিয়া, গ্রন্থকার স্বীয় কলুষিত উদ্ভাবনী শক্তির পরিচয় দিয়াছেন। সম্প্রতি ইংরাজী ভূমিকা সহ যে একখানি "রঘুবংশ" সটীক মুদ্রিত হইয়াছে, তাহাতেও এই সকল কাল্পনিক গল্প সংকলিত হইয়াছে, দেখিয়া ছঃখিত হইলাম।

কালিদাস কোন গ্রন্থেই আপন পরিচয় কিছুই প্রকাশ করেন নাই। লিখিত আছে যে ;—

> ধন্বস্তরি: ক্ষপণকোমরসিংহ শংকু: বেঁতালভট্টঘটধর্পর কালিদাসা: ধ্যাতো বরাহ মিহিরো নৃপতে: সভায়াং রত্মানিবৈ বরক্চিন্ববিক্রমসা।

এই মাত্র নবরত্নের পরিচয়ে তাঁহার পরিচয়। "অভিজ্ঞান শকুস্তল" গ্রন্থকর্ত্তার এই পরিচয়ে কখনই সম্ভষ্ট থাকিতে পারি না। স্থৃতরাং অক্যান্স সংস্কৃত গ্রন্থে তাঁহার বিষয় অনুসন্ধান করা আবশ্যক।

প্রায় পাঁচশত বৎসর বিগত হইল, কোলাচল মল্লিনাথ স্থার কালিদাসের কাব্য সমূহের টীকা রচনা করেন; তাঁহার টীকা দক্ষিণাবর নাথের টীকা দৃষ্টে রচিত হয়। কিন্তু তাহা অত্যন্ত ছম্প্রাপ্য।

ভাষাতন্ত্রবিৎ লাদেন কহেন, কালিদাস দ্বিতীয় গ্রীষ্টাব্দে সমূদ্র গুপ্তের সভায় বন্ত মান ছিলেন। লাদেন লাট প্রান্তর ফলকে সমূদ্রগুপ্তের "কবিবন্ধু কাব্যপ্রিয়" প্রভৃতি প্রশংসাবাদ দৃষ্টে কবিশ্রেষ্ঠ কালিদাসকে তাঁহার সভাসদ্ বিবেচনা করিয়াছেন।

বেন্ট্রি, মস্র পাডির জর্নেল "এসিয়াটীক" নামক পত্রিকায় "ভোজ-প্রবন্ধের" ফরাশিস্ অমুবাদ ও "আইন আকবরী" দৃষ্টে লিখিয়াছেন, ভোজরাজার ৮০০ শত বৎসর পরে বিক্রমাদিত্যের সভায় কালিদাস বর্ত্ত মান ছিলেন। একথা সম্পূর্ণ অশ্রুদ্ধেয়। বেন্ট্রি স্বীয় প্রান্থে এরূপ অনেক প্রলাপ বাক্য লিখিয়াছেন, তদ্দৃষ্টে তাঁহাকে হিন্দুদিগের ইতিহাস বিষয়ে সম্পূর্ণ মূঢ় বিবেচনা হয়। কর্ণেল উইলফোর্ড, প্রিন্সেপ ও এলফিনিষ্টন লিখিয়াছেন, কালিদাস প্রায় ১৪০০ শত বৎসর পূর্ণেব বর্ত্তমান ছিলেন।

ভোজ প্রবন্ধের প্রমাণামুসারে গুজরাট মালয়া এবং দক্ষিণের পণ্ডিতগণ কহেন, কালিদাস ১১০০ খ্রীষ্টাব্দে মুঞ্জের ভ্রাতৃষ্পুত্র উজ্জ্বয়িনী নিবাসী ভোজরাজের সভাসদ্ ছিলেন। উজ্জয়িনীর রাজপাটে কতিপয় বিক্রমাদিত্য ও ভোজ আসীন হইয়াছিলেন; তাহার মধ্যে শেষ ভোজ নূপতির রাজ্য কাল ১১০০ খ্রীষ্টাব্দ স্থির হইয়াছে, এবং ইহাতে বোধ হয়, শেষ বিক্রমাদিত্যকে ভোজ বলিত, ও তাঁহার নবরত্বের সভা ছিল। আমরা স্বয়ং "ভোজ প্রবন্ধ" পাঠ করিয়া দেখিয়াছি। তাহাতে লিখিত আছে, মালব দেশাস্কর্গত ধারানগরাধিপ ভোজ, সিন্ধুলের পুত্র এবং মুঞ্জের ভ্রাতৃষ্পুত্র। শৈশবাবস্থায় পিতৃ বিয়োগ হওয়াতে তাঁহার পিতৃব্য মুঞ্জ রাজপদে প্রতিষ্ঠিত হয়েন এবং ভোজ তাঁহার কর্তৃত্বাধীনে থাকিয়া বহু বিগ্যা অৰ্জন করেন। ভোজ ক্রমে বিখ্যাত হওয়াতে তাঁহার খুল্লতাত তদ্বারা সিংহাসনচ্যুত হইবার আশঙ্ক। করিতে লাগিলেন, এবং কি প্রকারে তাঁহার প্রাণ বিনাশ করিবেন, এই ভয়ানক চিন্তা তাঁহার হৃদয় কন্দরে ক্রমে বদ্ধমূল হইতে লাগিল। স্বীয় করদ নূপতি বৎসরাজ্ঞকে আহ্বান করিয়া আনাইয়া আপন ছুই অভিসন্ধি জ্ঞাপন করত ভোজকে অচিরে অরণ্য মধ্যে বিনাশ করিতে অমুরোধ করিলেন। কিন্তু তিনি ভোজকে গোপন রাখিয়া পশু শোণিতে লোহিতবর্ণ অসি মুঞ্জ ভূপকে উপহার দিলেন। তদ্দৃষ্টে তিনি সানন্দচিতে জিজ্ঞাস। করিলেন, ভোজ মানবলীলা সম্বরণ করিয়াছে ? বংসরাজ ভচ্ছ বণে একটি পত্রোপরি লিখিয়া দিলেন—"মান্ধাতা, যিনি কৃতযুগে নূপকুলের শিরোমণি স্বরূপ ছিলেন, তাঁহার মৃত্যু হইয়াছে। রাবণারি রামচন্দ্র, যিনি সমুদ্রে সেতু নির্মাণ করেন, তিনি কোথায় ? এবং অস্থাস্থ মহোদয়গণ এবং রাজা যুর্ধিষ্ঠির

স্বর্গারোহণ করিয়াছেন, কিন্তু পৃথিবী কাহার সহিত গমন করেন নাই, এবারে তিনি আপনার সহিত রসাতলগামিনী হইবেন।" ইহা পাঠ করিবামাত্র মুঞ্জের শরীর রোমাঞ্চিত হইল, এবং ভোজের নিমিত্ত অত্যন্ত ব্যাকুল হইলেন। তৎপরে তিনি জীবিত আছেন শুনিয়া বৎসরাজ দ্বারা তাঁহাকে আনাইয়া, ধারা রাজ্য প্রদান করণান্তর, ঈশ্বরারাধনা নিমিত্ত অরণ্যে প্রবেশ করিলেন। ভোজ পিতৃসিংহাসন পুনঃপ্রাপ্ত হইয়া অসংখ্য পণ্ডিতগণকে আহ্বান করিয়া আনাইয়াছিলেন। আমরা ভোজ প্রবন্ধে কালিদাসের নাম সহ নিম্নলিখিত পণ্ডিতগণের নাম প্রাপ্ত হইয়াছি:——

কর্প্র, কলিঙ্গ, কামদেব, কোকিল, শ্রীদচন্দ্র, গোপালদেব, জয়দেব, তারেন্দ্র, দামোদর, সোমনাথ, ধনপাল, বাণ, ভবভূতি, ভাস্কর, ময়ূর, মল্লিনাথ, মহেশ্বর, মাঘ, মুচকুন্দ, রামচন্দ্র, রামেশ্বরভক্ত, হরিবংশ বিভাবিনোদ, বিশ্ববস্থ, বিষ্ণুকবি শঙ্কর, সম্বদেব, শুক, সীতা, সীমস্ত, স্ববন্ধু ইত্যাদি।

পণ্ডিত শেষগিরি শাস্ত্রী লিখিয়াছেন, বল্লালসেন, ভোজ প্রবন্ধ ১২০ খ্রীষ্টাব্দে রচনা করেন, ইহাতে বোধ হয়, তিনি, ভোজনাজ বিছ্যোৎসাহীছিলেন বিবেচনায়, তাঁহার সম্মান বৃদ্ধির জক্য কালিদাস, ভবভৃতি প্রভৃতি কবিগণকে কেবল অনুমান করিয়াই ভোজের সভাসদ্ স্থির করিয়াছেন। ভোজ চরিতে এই সকল কবির নাম পাওয়া যায়, স্কুতরাং ভোজ প্রবন্ধ প্রামাণিক গ্রন্থ কি প্রকারে বলিব ? এই ভোজনাজ চম্পু, রামায়ণ, সরস্বতী কণ্ঠাভরণ, অমর্বটীকা, রাজ বার্ত্তিক, পাতঞ্জলিটীকা, এবং চারুচার্য্য রচনা করেন। এই গ্রন্থের একখানির মধ্যেও তিনি কালিদাস, ভবভৃতি প্রভৃতির নামোল্লেখ করেন নাই।

বিশ্বগুণাদর্শ গ্রন্থকার বেদাস্থাচার্য্য কালিদাস, শ্রীহর্ষ এবং ভবভূতি এক সময়ে ভোজরাজের সভায় বন্ত মান ছিলেন লিখিয়াছেন, যথা :---

> মাঘশ্চোরো ময়ুরো মূররিপুরপরো ভারবিঃ সারবিছঃ। শ্রীহর্ষঃ কালিদাসঃ কবিরপ ভবভূত্যাদয়ো ভোজরাজঃ।

কিন্তু ইহাতে তিনিও ভোজপ্রবন্ধ প্রণেতা বল্লালের স্থায় মহাভ্রমে পতিত হইয়াছেন, কেননা গ্রীহর্ষ কালিদাস, এবং ভবভূতি এক কালে বর্ত্ত মান ছিলেন না; এবিষয়ের ভূরি২ প্রমাণ দেওয়া যাইতে পারে।

ভারতবর্ষীয় অনেক নৃপতির নাম বিক্রমাদিত্য ছিল। উজ্জ্বয়িনীর অধীশ্বর বিক্রমাদিত্য যে ৫৭ খ্রী: পৃ: শক্ষদিগকে সমরে পরাঞ্জিত করিয়া সম্বৎ স্থাপিত করেন, তাঁহার রাজ্বসভা কালিদাস উজ্জ্বল করিয়াছিলেন কি না, দেখিতে হইবে। হমবোণ্ট বলেন, কবিবর হোরেশ এবং বর্জিল কালিদাসের সমকালিক ছিলেন; এ কথা অনেক ইউরোপীয় পণ্ডিতে স্বীকার করেন। কর্ণেল টড রাজ্বন্থানের ইতিহাস মধ্যে লিখিয়াছেন, "যত দিবস হিন্দু সাহিত্য বর্ত্তমান থাকিবে, তত কাল ভোজ প্রবর ও তাঁহার নবরত্নের কখন লোপ হইবেক না।" কিন্তু বহুগুণ মণ্ডিত তিন জন ভোজ রাজ্বের মধ্যে কাহার নবরত্ন সভা ছিল, একথা বলা ছ্রাহ। কর্ণেল টড তিন জন ভোজ রাজ্বের সম্বৎ ৬৩১। ৭২১ এবং ১১০০, এই তিন পৃথক২ কাল নিরূপণ করিয়াছেন।

"সিংহাসন দ্বাত্রিংশতি," "বেতাল পঞ্চবিংশতি" ও "বিক্রম চরিত" মহারাজ বিক্রমাদিত্যের বছবিধ অলৌকিক গল্পে পরিপূর্ণ। তন্মধ্যে ঐতিহাসিক কোন সত্য প্রাপ্ত হওয়া তুর্রভ। মেরু তুঙ্গকৃত "প্রবন্ধ চিন্তামণি" এবং রাজ শেখরকৃত "চতুর্বিবংশতি প্রবন্ধ" মধ্যে বিক্রমাদিত্যকে, শোধ্য বীর্য্যশালী মহাবল পরাক্রান্ত রূপতি বলিয়া বর্ণন করা হইয়াছে, কিন্তু তাহার মধ্যে নবরত্বের ও কালিদাসের বিশেষ বিবরণ কিছুই নাই।

জৈনগ্রন্থ মধ্যে দৃষ্ট হয় যে, জনৈক সিদ্ধাসন স্থান নামক জৈন পুরোহিত বিক্রমাদিতোর উপদেষ্টা ছিলেন। একথা কত দূর সঙ্গত, আমরা বলিতে পারি না। অহ্য এক জন জৈন লেখক কহেন, ৭২৩ সম্বতে ভোজা রাজের সময়ে উচ্ছয়িনী নগরীতে বহু সংখ্যক লোক বসতি করে। ইনি এবং বৃদ্ধ ভোজা উভয়ে বৌদ্ধ ছিলেন। এসকল জৈন গ্রন্থ হইতে সংকলন করা হইল। সংস্কৃত অহ্যাহ্য গ্রন্থে এসকল প্রমাণ দৃষ্ট হয় না। বৃদ্ধ ভোজা মনাতৃঙ্গ স্থারর শিশ্য ছিলেন। মনাতৃঙ্গ,—বাণ ও ময়ুর ভট্টের সমকালীন জৈনাচার্যা ছিলেন। বাণ কৃত হর্ষচরিত পাঠে অবগত হওয়া যায়, তিনি সপ্তশত খ্রীষ্টায় অব্দে শ্রীকণ্ঠাধিপতিহর্ষবর্দ্ধনের সহিত সাক্ষাৎ করেন। ইনিই কাম্যকুব জাধিপতি হর্ষবর্দ্ধন শিলাদিত্য এবং ইহার নিকট চৈনিক পরিব্রাজক হিয়াঙ সিয়াঙ আহুত হইয়াছিলেন। কবি বাণ, হিয়াঙ সিয়াঙ কত গ্রন্থ পাঠে স্বীয় গ্রন্থ রচনা করেন। হর্ষবর্দ্ধনের সহিত চৈনিকাচার্য্যের সাক্ষাৎ 'ব্যবন প্রোক্ত পুরাণ' হইতে হর্ষচরিতে সংগৃহীত হইয়াছে।

"কথা সরিংসাগরের" ১৮ অধ্যায়ে মহর্ষি কন্ব নরবাহন দন্তকে বিক্রমাদিশ্যের উপক্যাস বলিয়াছেন। তাহাতে লিখিত আছে, বিক্রমাদিত্য পাঁচ শত গ্রীষ্টীয় অব্দে নরবাহন দন্তের পূর্ব্বে উচ্চায়নীর অধীশ্বর ছিলেন। নরবাহন দত্ত জৈনগ্রন্থ, কথা সরিৎসাগর ও মৎস্থ পুরাণের মতা**ন্থ**সারে শতানিকের পৌত।

নাসিক প্রস্তরকলকে বিক্রমাদিত্যের নাম পাওয়া গিয়াছে। তাহাতে ইহাঁকে নভাগ নহুষ, জনমেজয়, যযাতি এবং বলরামের স্থায় বীর বলিয়া বর্ণন করা হইয়াছে। পাঠকবর্গ দেখুন, বিক্রমাদিত্যকে লইয়া কি রূপ গোলযোগ উপস্থিত। লোকে এক জন বিক্রমাদিত্যে জানিত, এক্ষণে ভারতবর্ষের ইতিহাস মধ্যে কত জন বিক্রমাদিত্যের নাম প্রাপ্ত হওয়া গেল। আমাদিগের শক প্রমন্দিক বিক্রমাদিত্যের বিবরণ জ্ঞাত হওয়া আবশ্যক এবং তাঁহার সহিত নবরত্নের অম্লারত্ন কবিচক্র চূড়ামণি কালিদাসের কোন সম্বন্ধ আছে কি না, জানিতে হইবে; সেটি বড় সহজ্ব ব্যাপার নহে, কাজে২ ঐতিহাসিক অম্যান্থ কথা উত্তম রূপ সামঞ্জস্য করিয়া লিখিতে হইতেছে।

শ্রীদেবকৃত বিক্রমচরিতে লিখিত আছে, বিক্রমাদিত্য শেষ তীর্থক্কর বর্দ্ধমানের নির্ববাণের ৪৭০ বংসর পরে উজ্জয়িনীর অধিপতি ছিলেন। ইনিই শকাবদা স্থাপন করেন। এ গ্রাম্থে কালিদাসের উল্লেখ মাত্র নাই।

পণ্ডিত তারানাথ তর্কবাচম্পতি কহেন, "জ্যোতিবিদাভরণ" নামক কাল জ্ঞান শাস্ত্র মহাকবি কালিদাস, রঘুবংশ, কুমারসম্ভব এবং মেঘদূত রচনার পরে, ০০৬৮ কলি গতাবেদ লিখেন। এবিষয়টি মেঘদূত প্রকাশক বাবু প্রাণনাথ পণ্ডিত মহাশয়ও ইংরাজী ভূমিকায় লিখিয়াছেন। কিন্তু জ্যোতির্বিদাভরণ যে রঘুকার কালিদাস প্রণীত, এ বিষয়ে অন্ত কোন গ্রম্থে দেখিতে পাই না। তর্ক বাচম্পতি মহাশয়ের মত পরিপোষক, জ্যোতির্বিদাভরণের কতিপয় শ্লোক হইতে কালিদাসের বিবরণ নিম্নে অনুবাদ করিয়া দিতেছি:—

"আমি এই গ্রন্থ শ্রুতি স্মৃতি অধ্যয়নে প্রফুল্লকর এবং ১৮০ নগরী-সমন্বিত ভারতবর্ষের অন্তর্গত মালব প্রাদেশে বিক্রমাদিত্যের রাজ্যকালে রচনা করিয়াছি। ৭।

শশ্ব, বরক্লচি, মণি, অংশুদত্ত, জিফু, ত্রিলোচন, হরি, ঘটকর্পর, অমর সিংহ, এবং অক্যান্স কবিগণ তাঁহার সভার শোভাবর্দ্ধন করিয়াছিলেন।

সত্য, বরাহ, মিহির, প্রীত সেন, প্রীবাদ রায়ণী, মণিথু, কুমার সিংহ এবং আমি ও অপর কএক ব্যক্তি জ্যোতিষ শান্তের অধ্যাপক ছিলাম। ৯। ধন্বস্তরি, ক্ষপণক, অমর সিংহ, শঙ্গু, বেতাল ভট্ট, ঘটকর্পর, কালিদাস, ও স্থবিখ্যাত বরাহ মিহির এবং বরক্ষচি বিক্রমের নবরত্নের অন্তর্বর্তী। ১০।

বিক্রমের সভায় ৮০০ শত মাগুলিক অর্থাং ক্ষুদ্র রাজা আগমন করিতেন এবং তাঁহার মহাসভায় ১৬ জন বাগ্যী ১০ জন জ্যোতির্ব্বেন্তা, ৬ ব্যক্তি চিকিৎসক, এবং ১৬ ব্যক্তি বেদপারগ পণ্ডিত উপস্থিত থাকিতেন। ১১।

তাঁহার সৈক্ত অষ্টাদশ যোজন ব্যাপক স্থলে বাস করিত। তন্মধ্যে তিন কোটি পদাতিক এবং দশ কোটি সম্বারোহী ছিল; এবং ২৪০০০ হস্তি এবং ৪০০০০ নৌকা সর্ব্বদা প্রস্তুত থাকিত। তাঁহার সঙ্গে অফ্র কোন ভূপতির তুলনা করা অসম্ভব। ১২।

তিনি ৯৫ শক নূপতিকে সংহার করিয়া পৃথীতলে বিখ্যাত হইয়া, কলিযুগে আপন অব্দ স্থাপন করেন। এবং তিনি প্রত্যাহ মণি, মুক্তা, স্থবর্ণ, গো, অশ্ব, এবং হস্তি দান করিয়া ধর্মের মুখোজ্জ্বল করিতেন। ১০।

তিনি জাবিড়, লতা এবং গৌড়দেশীয় রাজাকে পরাজিত, গুজ্জর দেশ জয়, ধারানগরীর সমৃন্ধতি এবং কাম্বোজাধিপতির আনন্দ বর্ষন করিয়াছিলেন। ১৪।

তাঁহার ক্ষমতা ও গুণাবলী ইন্দ্র, অন্ধ্রি, অমরক্রে, সর, এবং মেরুর স্থায় ছিল। তিনি প্রজাগণের প্রীতিপ্রদ ভূপতি ছিলেন ও শক্রগণ জয় করিয়া ছুর্গ পুনঃ প্রদান করত তাহাদিগকে বাধ্য করিতেন। ১৫।

প্রজাবর্গের সুথকরী, ও মহাকালের অধিষ্ঠানে সুবিখ্যাতা উজ্জয়িনী নগরী, তিনি রক্ষা করেন। ১৬।

তিনি মহাসমরে রুমাধিপতি শকর্পতিকে পরাজয় করণাস্তর বন্দী রূপে উজ্জয়িনী নগরীতে আনয়ন করত পরে স্বাধীন করেন। ১৭।

এই রূপ বিক্রমাদিত্যের অবস্থী শাসন সময়ে প্রজ্ঞাবর্গ স্থুখ সচ্ছদেদ বৈদিক নিয়মানুসারে কাল অতিবাহিত করিত। ১৮।

শঙ্কু ও অক্যান্ত পণ্ডিত এবং কবিগণ তথা বরাহ মিহির প্রভৃতি জ্যোতির্বিদ্গণ তাঁহার রাজসভা উজ্জ্বল করিয়াছিলেন। তাঁহারা সকলেই আমার পাণ্ডিত্যের সম্মান করিতেন এবং রাজাও আমাকে যথেষ্ট স্নেহ করিতেন। ১৯।

আমি প্রথমে রঘু প্রভৃতি তিন খানি কাব্য রচনা করিয়া, বৈদিক "শুতি কর্মবাদ" প্রভৃতি বিবিধ গ্রন্থ রচনা করত, এই "ক্ষ্যোতির্বিদাভরণ" প্রস্তুত করিলাম। ২০।

আমি ৩০৬৮ কলিগতাব্দে, বৈশাখ মাসে এই গ্রন্থ রচনারস্ত করিয়া কার্ত্তিক মাসে সমাপন করি। বহুবিধ জ্যোতির্বিবরণ উত্তম রূপে পরিদর্শনাস্তর আমি এই গ্রন্থ জ্যোতির্বিদগণের মনোরঞ্জনার্থে সংকলন করিলাম। ২১।

পুনরায় গ্রন্থকার ২০ অধ্যায়ের ৪৬ শ্লোকে লিখিয়াছেন "এ পর্যান্ত কাম্বোজ, গোড়, অন্ধ্র, মানব ও সৌরাষ্ট্র দেশীয়গণ, বিখ্যাত দাতা বিক্রমের গুণ গান করিয়া থাকেন।"

জ্যোতির্বিদাভরণ গ্রন্থে বিক্রমাদিত্য ও নবরত্বের যে উল্লেখ আছে, তাহা এস্থলে উদ্ধৃত করা গেল। এই গ্রন্থ ১৪২৪ শ্লোকে সম্পূর্ণ। তর্ক বাচস্পৃতি মহাশয় এই গ্রন্থের প্রমাণ গ্রাহ্ম করিয়াছেন, এবং তৎদৃষ্টে বাবু প্রাণনাথ পণ্ডিত লিখিয়াছেন, বিক্রমাদিতা ৫৬ খ্রীঃ পুঃ বর্ত্তমান ছিলেন, ও কালিদাস স্বীয় তিন খানি কাবা, ৩২ খ্রীঃ পৃঃ কিছু দিবস অগ্রে এবং জ্যোতির্বিদাভরণ ৩২ খ্রীঃ পৃঃ ও নাটক সমূহ তৎপরে রচনা করেন। আমরা যে ১০ সংখ্যক শ্লোক জ্যোতির্ব্বিদাভরণ হইতে অবিকল কালিদাসের লেখনীনিস্ত বলিয়া উদ্বৃত করিয়াছি, সেই শ্লোক এতদ্বেশীয় আপামর সাধারণ সকলেই আরুত্তি করিয়া থাকেন, কিন্তু তাহা যে কোন গ্রান্থের শ্লোক, এ বিষয় অতি অল্ল লোকে জানেন। জ্যোতির্বিবদাভরণ ভিন্ন অস্ত কোন গ্রন্থে বিক্রমাদিতা ও নবরত্নের বিশেষ কোন বিবরণ পাওয়া যায় না। এক্ষণে পাঠকগণ বলিতে পারেন, কালিদাস প্রণীত গ্রন্থে যখন জ্ঞাতব্য সকল বিবরণ অবগত হওয়া যাইতেছে, তখন অন্য গ্রন্থ দেখিবার প্রয়োজন কি ? এ কথা সত্য ; কিন্তু এখানি কি মহাকবি কালিদাস প্রণীত!—কখনই নহে। কেহ২ বলিতে পারেন, আমরা তর্কবাচম্পতি মহাশয় অপেক্ষা কি অধিক পণ্ডিত যে তাঁহার প্রমাণ সগ্রাহ্য করি—এ স্পদ্ধা আমাদিগের নাই। আমরা তর্ক বাচস্পতি মহাশয়কে বিনীত ভাবে অমুরোধ করিতেছি, এক বার রঘু কুমার রচনার সহিত জ্যোতির্বিদাভরণ রচনা-প্রণালীর তারতম্য বিশেষ বিবেচনা করিয়া দেখিবেন, তাহ। হইলে জানিতে পারিবেন—মহাকবি কালিদাসের লেখনী এ গ্রন্থ কখনই প্রসব করে নাই। উহা অপর কোন কালিদাসকৃত।

তিনি আপন গুণ গরিমা বৃদ্ধির জন্ম গ্রান্থের অবতরণিকায় আপনাকে "নবরত্বের" অন্তর্ববর্তী বলিয়া পরিচয় দিয়াছেন। ভাওদাঙ্গী কহেন, এই ছিতীয় কালিদাস বিক্রমাদিত্যের ৭০০ শত বংসর পরে বর্ত্তমান ছিলেন; এবং বহু প্রমাণ দ্বারা স্থির হইয়াছে যে, ইনি জৈন ধর্মাবলম্বী। পুনশ্চ, জিয়্কু, (ব্রহ্মগুপ্তের পিতা) বিক্রমাদিত্যের "নবরত্বের" সঙ্গে একত্রে বর্ত্তমান ছিলেন। ইহাতে প্রতীয়মান হয়, জ্যোতির্বিবদাভরণ গ্রন্থকার উজ্জ্বয়িনী নগরীতে ৬০০ শত খ্রীঃ যে হর্ষ বিক্রমাদিত্য রাজ্য করিয়াছিলেন, তাঁহাকে ভ্রম ক্রমে সম্বংকর্ত্তা বিক্রমাদিত্য স্থির করিয়াছেন এবং ঘটকপর যে এক জন কবি ছিলেন প্রকাশ আছে, তাহাতে বোম্বাই প্রদেশীয় পণ্ডিতগণ কহিয়া থাকেন, ঘটকর্পর নামে, কোন কবি ছিলেন না। এবং ঘটকপর নামে যে ক্ষুম্র কাব্য বর্ত্তমান আছে, তাহা কালিদাস কৃত। এক্ষণে দেখা যাইতেছে যে, জ্যোতির্বিদাভরণ গ্রন্থকার কালিদাসের, মহাকবি কালিদাসের ও শক প্রমন্দিক বিক্রমাদিত্যের পরিচয়ের সহিত পরস্পর অনৈক্য এবং কাল নিরূপণ্ও ঠিক হইতেছে না। স্কুরয়াং এ কালিদাস, আমাদিগের আলোচ্য কবি কালিদাস নহেন। আর এক জন কালিদাস পাইয়াছি, তিনি "শক্র

কর্ণেল উইল ফোর্ড বিক্রমাদিত্য সম্বন্ধে "শক্তপ্পয় মাহাত্ম্য" হইছে কএকটি প্রমাণ উদ্ধৃত করিয়া যে প্রবন্ধ লিখিয়াছেন, ভাহাতে কোন প্রামাণিক বিষয় নাই। শক্তপ্পয়মাহাত্ম্য জৈন এছে। এই প্রান্থে ধনেশ্বর সূরি বল্লভারাক্ত শিলাদিত্য নূপতির অনুমত্যান্ত্রসারে শক্তপ্পয় পর্বত্বের মাহাত্ম্য বর্ণনা করিয়াছেন। ভাহাতে লিখিত আছে, "আমার (মহাবীর) তিন বংসর পাঁচ মাস এবং পঞ্চদশ দিবস নির্বাণের পরে ইন্দ্র নামক এক জন ধর্ম বিরোধী জন্ম গ্রহণ করিবে। ভাহার পঞ্চমমর খ্যাতি হইবে। ভাহার ৪৪৬ বংসর ৪৫ দিবস পরে বিক্রমার্ক রাক্ত জন্মগ্রহণ করিয়া জিনের স্থায় সিদ্ধ সেন সূরির উপদেশ গ্রহণ করত, পৃথিবীর ভার হরণ করিবেন এবং তংকর্ত্বক চলিত অন্দ স্থাকিত হইয়া, নব অন্দ স্থাপিত হইবেক।" ইহাতে সপ্রমাণ হইতেছে, বর্জমান বা মহাবীরের ৪৭০ বংসর পরে সম্বৎ স্থাপিত হয়। এই প্রমাণ শ্বেভাম্বর জৈনেরা গ্রাহ্ম করিয়া থাকেন। কর্ণেল উইল ফোর্ড ও ভাহার পণ্ডিভগণ বীর বা বীর বিক্রমকে বিক্রমাদিত্য স্থির করিয়াছিলেন। তাহাতে ৪৭০ বংসরের ভ্রম হইয়া উঠিয়াছে। শক্তপ্রম

পরাভব" নামক জ্যোতিষ শাস্ত্র প্রণেতা। ইহাঁর গণক উপাধি ছিল।

মহাত্ম্যের মতাস্থুসারে বল্লভীরাজ শিলাদিত্য বিক্রমের ৪৪৭ বংসর পরে (৪২০ ঞ্রী: আ:) সৌরাষ্ট্র হইতে বৌদ্ধদিগকে বহিদ্ধৃত করিয়া শত্রুপ্তয় এবং অস্থান্থ তীর্থ স্থান পুনপ্রাহণ করত জৈন মন্দির সমূহ সংস্থাপিত করেন। আজি কালি, উইল ফোর্ডের কথায় কেহ বিশ্বাস করেন না। তাঁহার সকল কথা এক্ষণকার ভাষাভহবিৎ পণ্ডিতেরা খণ্ডন করিয়াছেন।

রাজ্বতর ক্লিণীতে লিখিত আছে, খ্রীষ্টীয় পাঁচ শতাব্দীতে বিক্রমাদিত্য উজ্জ্বয়িনীতে রাজ্য করেন। এবং তিনি মাতৃ গুপু নামক জনৈক ব্রাহ্মণকে কাশ্মীরের শাসন কর্ত্তার পদ প্রদান করেন। এই গ্রন্থে লিখিত আছে, বিক্রমাদিতা এক বংসর রাজ্য করিয়া ৫৪১ খ্রীঃ অব্দে পরলোক গত হয়েন

উইলসন সাহেব হর্ষ বিক্রমাদিত্য সম্বন্ধে "আশীয়াটিক রিসার্চেস" পুস্তকে লিখিয়াছেন, শকারি বিক্রমাদিত্যের পূর্ব্বে এই নামধেয় আর এক জন ভূপালের নাম পাওয়া গিয়াছে। তিনি তাঁহার বিশেষ বিবরণ কিছুই লেখেন নাই। মুসলমান লেখকগণ বিক্রমাদিত্যের পুনংই নামোল্লেখ করিয়াছেন, কিন্তু অন্য কোন বিষয় জ্ঞাত ছিলেন না।

কহলণ পণ্ডিত রাজ্ব তরঙ্গিণীর তৃতীয় তরঙ্গে যে বিক্রমের উল্লেখ করিয়াছেন, তিনি **শকাবদা স্থাপনে**র পরে বর্ত্তমান ছিলেন। ইহাঁকে কবিবন্ধ ও বিবিধ গুণ মণ্ডিত বলা হইয়াছে। তাঁহার মাতৃগুপ্ত, বেতাল মেন্থ এবং ভর্নেম্ব সভাসদ্ ছিলেন। "মেম্ব" নিঃসন্দেহ ভট্টশব্দ বাচক, তাহা হইলে বেতাল মেম্ব এবং ভর্নমেম্ব, বেতাল ভট্ট ও ভর্নভট্ট। কোন২ জৈন গ্রন্থে "মেস্থ শব্দ" মেন্ধ্ৰ, লিখিত আছে। বিশ্বকোষ অনুসারে সংস্কৃত ভাষায় অর্থ প্রধান। বেতাল ভট্ট বিক্রমের নবরত্বের অন্তর্বর্ত্তী এবং ভর্ত্বরি নীতি বৈরাগ্য ও শৃঙ্গার শতক গ্রন্থকার। বিক্রমাদিত্যের ভ্রাতা বলিয়া প্রসিদ্ধ, কিন্তু মাতৃগুপ্ত কে ? রাজ তরঙ্গিণীর তৃতীয় তরঙ্গ ১০২ হইতে ২৫২ শ্লোক মধ্যে বিক্রমাদিত্যের বিবরণে মাতৃ-গুপ্তের বিষয় লিখিত আছে। তিনি সুপ্রসিদ্ধ কবি এবং কাশ্মীরের শাসন-কর্তা। মাতৃগুপ্ত কালিদাসের অপর একটি নাম। কিন্তু পুরুষোত্তম কৃত ত্রিকাণ্ড শেষ মধ্যে কালিদাসের—রম্মুকার, কালিদাস, মেধারুজ এবং কোটিঞ্চিত্ত এই ৪টি মাত্ৰ নাম লিখিত আছে। মাতৃগুপ্ত কৃত কোন গ্ৰন্থ বর্ত্তমান নাই, অথচ তাঁহাকে কহলণ প্রধান কবি বলিয়াছেন। রাঘব ভট্ট শকুস্তলার টীকা মধ্যে মাতৃগুপ্তাচার্য্যের কতিপর অলম্বারের শ্লোক উদ্ধৃত

করিয়াছেন। তৎপাঠে বোধ হয়, সে গুলি প্রধান কবি রচিত এবং কালিদাসের লেখনী নিস্ত হইলেও শোভা পায়। রাজা প্রবর সেনের আজ্ঞান্থসারে কালিদাস সেতু কাব্য নামক প্রাকৃত কাব্য সংস্কৃত টীকা সহ রচনা করেন। স্থন্দরকৃত বারাণসী দর্পণ টীকাকার রামাশ্রম কালিদাসকে সেতু কাব্য রচক বলিয়াছেন; বৈগুনাথকৃত প্রতাপরুদ্র, দণ্ডীপ্রণীত কাব্যাদর্শ এবং সাহিত্য দর্পণ গ্রন্থে সেতু কাব্যের শ্লোক উদ্ধৃত হইয়াছে। সেতুকাব্য বিতস্তা নদীর উপরে প্রবরসেন নূপতি যে নৌ-সেতু নির্মাণ করিয়াছিলেন, তাহার বর্ণনায় পরিপূর্ণ। ইনি "অভিনব" বা দ্বিতীয় প্রবরসেন। ইহার পিতামহ শ্রেষ্ঠ সেন রাজ-তরঙ্গিণীর মতে, "প্রথম প্রবরসেন" নামে বিখ্যাত। প্রিন্সেপ এই ত্ইজন ভিন্ন অন্য কোন প্রবরসেনের নাম লেখেন নাই। দ্বিতীয় প্রবরসেন মাতৃগুপ্তের পরে কাশ্মীর শাসন করিয়াছিলেন। কান্যকৃব জের প্রবল প্রতাপান্থিত নূপতি হর্ষবর্জন বা শিলাদিত্যের সভাসদ্ কবি বাণ হর্ষচরিতে প্রবরসেনের ও সেতুকাব্য প্রণেতা কালিদাসের এইরূপ প্রশংসা করিয়াছেন যথা:—

কীর্ত্তিঃ প্রবরসেনশু প্রয়াতা কুমুদোচ্ছলা সাগরশু পরং পারং কোপিসেনেবসেতৃনা। নির্গতান্থন বাক্স কালিদাসগু স্থক্তিষু প্রীতির্মধুরসার্দ্রণি সুমঞ্জরীধিবজায়তে॥

এই কালিদাস যদি প্রবর্গেনের সমকালিক হয়েন, তাহা হইলে তিনি খ্রীষ্টীয় ষষ্ঠ শতাব্দীতে বর্ত্তমান ছিলেন। ইনি এবং মাতৃগুপ্ত এক ব্যক্তি, তাহা রাজতরঙ্গিনীর প্রমাণে ঠিক হইতেছে, এবং মহাকবি কালিদাসও— একথা ভাওদাজী লিখিয়াছেন, তদ্ধু আমাদিগের মহাসংশয় উপস্থিত হইল। এক্ষণে কালিদাসকে লইয়া মহাপ্রমাদ উপস্থিত। বিক্রমাদিতাও অনেকগুলি—ভাহার মধ্যে উপরের লিখিত বহুবিধ সংস্কৃত গ্রন্থের প্রমাণে শকারি বিক্রমাদিতা, একজন পৃথক ব্যক্তি। কথিত আছে, মগধেশ্বর চন্দ্রগুপ্ত বিক্রমাদিতা মূলতানের নিকটস্থ কারার নামক স্থানে শকগণকে পরাজিত করতঃ ''শকাব্দা' স্থাপন করিয়াছেন। আমরা বাল্যকালে জানিতাম, বিক্রমাদিতা শকদিগকে দমন করিয়া অব্দ স্থাপন করেন ও তাহার নবরত্বের সভায় কালিদাস ৫৭ খ্রীঃ পৃঃ বর্ত্তমান ছিলেন, কিন্তু এক্ষণে সে বিষয় খণ্ডন হইতেছে এবং কালিদাসকে আধুনিক স্থির করিবার চেষ্টা

পাওয়াতে অনেকেই আমাদিগের উপর বিরক্ত হইবেন, কিন্তু আমরা বিচারমল্ল হইয়া বিবাদ করিবার জন্ম সাহিত্য-রঙ্গ ভূমিতে দণ্ডায়মান হইতেছি না। আমরা যেখানে যে প্রমাণ পাইলাম, তাহাই উদ্ধৃত করিয়া পাঠকবর্গকে উপহার দিতেছি, ভাঁহারা দেখুন কালিদাসের বিষয়ে কিরূপ সংশয় হয়। এরূপ প্রবাদ আছে, বিক্রমাদিত্য কবি কালিদাসের উপর অতীব সম্ভষ্ট হইয়া তাঁহাকে অর্দ্ধ রাজ্য প্রদান করিয়াছিলেন। "রাজ তরঙ্গিণীর" মতে হর্ষ বিক্রমাদিত্য মাতৃগুপ্তকে কাশ্মীর রাজ্য প্রদান করেন; তাহা হইলে মাতৃগুপ্ত আমাদিগের কালিদাস, এবং উল্লিখিত জনশ্রুতিও সম্পূর্ণ সত্য। মাতৃগুপ্ত কাশ্মীর দেশে ৪ বংসর ৯ মাস এক দিবস রাজ্য করিয়া, বিক্রমাদিত্য পরলোক গত হইলে, উক্ত রাজ্যের যথার্থ উত্তরাধিকারী প্রবরসেনকে উহা প্রত্যর্পণ করত যতি ধর্ম গ্রাহণ করিয়া বারাণসীতে আগ-মন করেন। এবং প্রবর সেনের সঙ্গে বন্ধুত্ব সূত্রে আবদ্ধ হইয়া সেতু কাব্যে তাঁহার গুণ কীর্ত্তন করিয়াছেন। মাতৃগুপ্ত স্ত্রীর বিরহে কাতর হইয়াছিলেন, এটা মেঘদূতের ঘটনার সহিত এক্য হইলে কবির স্বীয় বিবরণ বলিলেও হয়। তিনি আপন শোক যক্ষ মুখে ব্যক্ত করিয়াছেন, এবং রাম গিরির শৃঙ্গে বসিয়া আষাঢ়ের একখানি নবীন মেঘকে স্বীয় প্রোয়সীর নিকট বার্ত্তা লইয়া যাইতে বলিয়াছেন। কবি প্রিয়াবিরহ মেঘদূতে বিশুস্ত করিয়াছেন, এজন্ম স্বভাবত তাঁহার মন যেরূপ বিচলিত হইয়াছিল, তাহা উত্তম রূপে ব্যক্ত হইয়াছে। তাঁহার স্ত্রীর নাম কমলা ছিল। কালিদাস যেরূপ কাশ্মীরের ও হিমালয়ের স্থন্দর বর্ণনা করিয়াছেন, তাহা স্বচক্ষে না দেখিলে কখনই এতাদৃশ উৎকৃষ্ট হইত না ; ইহাতে বোধ হয়, তিনি কাশ্মীর প্রদেশে অনেক কাল বাস করিয়াছিলেন।

উপসংহার কালে এইমাত্র বক্তব্য, যদি মাতৃগুপ্ত আমাদিগের মহাকবি কালিদাসের নামান্তর হয়, তাহা হইলে তিনি খ্রীষ্টীয় ষষ্ঠ শতাব্দীতে বর্ত্তমান ছিলেন। আমরা এই প্রমাণ সংস্কৃত এক মাত্র প্রামাণিক পুরাবৃত্ত 'রাজ্ঞ তরঙ্গিণী' হইতে গ্রহণ করিলাম!

মল্লিনাথ সূরি মেঘদূতের চতুর্দ্দশ সংখ্যক শ্লোকের টীকায় লিখিয়াছেন, কালিদাস দিঙ্নাগাচার্য্য এবং নিচুলের সমকালিক ছিলেন। দিঙ্নাগাচার্য্য কালিদাসের সহধ্যায়ী এবং প্রিয়বন্ধু ও স্থায়সূত্র বৃত্তিকার। কালিদাস রম্বংশ, কুমার সম্ভব, মেঘদূত, ঋতু সংহার, অভিজ্ঞান শকুস্তুলনাটক, বিক্রমোর্বনী ত্রোটক, মালবিকাগ্নি মিত্র নাটক, নলোদয়, শৃঙ্গার তিলক, শৃত্বতাধ এবং সেতু কাব্য প্রণয়ন করিয়াছেন। ভাহার মধ্যে রখুবংশ, কুমার সম্ভব, মেঘদ্ভ, ঋতু সংহার, শকুগুলা, বিক্রমোর্বনী, মালবিকাগ্নি মিত্র এবং শ্রুভবোধ, বঙ্গভাষায় অমুবাদিত হইয়াছে।

"পুলেষ্ জাতী নগরেষ্ কাঞ্চী, নারীষ্ রন্তা, পুরুষেষ্ বিষ্ণু। নদীষ্ গঙ্গা, নূপতোচ রামঃ কাব্যেষ্ মাঘঃ কবি কালিদাসঃ।"



## ( মহাভারত হইতে অমুবাদিত )

ইংরাজ ! আমি তোমাকে প্রণাম করি। ১॥

তুমি নানাগুণে বিভূষিত, স্থন্দর কান্তিবিশিষ্ট, বহুল
সম্পদযুক্ত ; অতএব হে ইংরাজ ! আমি তোমাকে প্রণাম করি। ২॥

তুমি হর্তা—শক্রদলের; তুমি কর্তা—আইনাদির; তুমি বিধাতা— চাকরি প্রভৃতির। অভএব হে ইংরাজ। আমি ভোমাকে প্রণাম করি।৩॥

তুমি সমরে দিব্যান্ত্রধারী—শিকারে বল্পমধারী, বিচারাগারে অর্দ্ধ ইঞ্চি পরিমিত ব্যাসবিশিষ্ট বেত্রধারী, আহারে কাঁটা চাম্চে ধারী; অতএব হে ইংরাজ! আমি ভোমাকে প্রণাম করি। ৪॥

তুমি একরূপে রাজপুরী মধ্যে অধিষ্ঠান করিয়া রাজ্য কর; আর এক রূপে পণাবীথিকা মধ্যে বাণিজ্য কর; আর এক রূপে কাছাড়ে চার চাস কর; অতএব হে ত্রিমূর্য্তে! আমি তোমাকে প্রণাম করি।৫॥

তোমার সম্বন্ধণ তোমার প্রণীত গ্রন্থাদিতে প্রকাশ; তোমার রক্ষোগুণ তোমার কৃত যুদ্ধাদিতে প্রকাশ; তোমার তমোগুণ তোমার প্রণীত ভারতবর্ষীয় সম্বাদ প্রাদিতে প্রকাশ।—অভএব হে ত্রিগুণাত্মক! আমি তোমাকে প্রণাম করি। ৬॥

তুমি আছ, এই জন্মই তুমি সং! তোমার শক্ররা রণক্ষেত্রে চিত; এবং তুমি উমেদার বর্গের আনন্দ; অতএব হে সচিচদানন্দ! তোমাকে আমি প্রণাম করি। ৭॥

তুমি ব্রহ্মা, কেননা তুমি প্রজ্ঞাপতি; তুমি বিষ্ণু, কেননা কমলা তোমার প্রতিই কুপা করেন; এবং তুমি মহেশ্বর, কেননা তোমার গৃহিণী গৌরী। অতএব হে ইংরাজ! আমি তোমাকে প্রণাম করি।৮॥

তুমি ইন্দ্র, কামান তোমার বজ; তুমি চন্দ্র, ইন্কম টেক্শ তোমার কলঙ্ক; তুমি বায়্, রেইলওয়ে তোমার গমন; তুমি বরুণ, সমুদ্র তোমার রাজ্য; অতএব হে ইংরাজ! আমি তোমাকে প্রণাম করি। ৯॥

তুমিই দিবাকর, তোমার আলোকে আমাদের অজ্ঞানান্ধকার দূর হইতেছে; তুমিই অগ্নি, কেননা সব খাও; তুমিই যম, বিশেষ আমলা বর্গের। ১০॥

তুমি বেদ, আর ঋক্যজুষাদি মানি না; তুমি স্মৃতি—মন্বাদি ভুলিয়া গিয়াছি; তুমি দর্শন— স্থায় মীমাংসা প্রভৃতি তোমারই হাত। অতএব হে ইংরাজ! তোমাকে প্রণাম করি। ১১॥

হে খেতকান্ত! তোমার অমল-ধবল দ্বিনদ-রদ-শুল্র মহাশাঞ্চশোভিত মুখমগুল দেখিয়া আমার বাসনা হইয়াছে, আমি তোমার ন্তব করিব; অতএব হে ইংরাজ! আমি তোমাকে প্রণাম করি। ১২॥

তোমার হরিতকপিষ পিঙ্গললোহিত কৃষ্ণশুলাদি নানা বর্ণ শোভিত, অতি যত্ন রঞ্জিত, ভল্লক মেদু মার্জিত, কুষ্টুলাবলি দেখিয়া আমার বাসনা হইয়াছে, আমি তোমার স্তব করিব; অতএব হে ইংরাজ! আমি তোমাকে প্রণাম করি। ১৩॥

তুমি কলিকালে গৌরাঙ্গাবতার, তাহার সন্দেহ নাই। হাট তোমার সেই গোপবেশের চূড়া; পেন্টুলন সেই ধড়া,—আর হুইপ সেই মোহন মুরালী—অতএব হে গোপীবল্লভ! আমি তোমাকে প্রণাম করি। ১৪॥

হে বরদ! আমাকে বর দাও। আমি শাম্লা মাথায় বাঁধিয়া তোমার পিছু২ বেড়াইব—তুমি আমাকে চাকরি দাও। আমি তোমাকে প্রণাম করি। ১৫॥

হে শুভঙ্কর ! আমার শুভ কর। আমি তোমার খোষামোদ করিব, তোমার প্রিয় কথা কহিব। তোমার মন রাখা কাজ করিব—আমায় বড় কর। আমি তোমাকে প্রণাম করি। ১৬॥

হে মানদ!—আমায় টাইটল দাও, খেতাব দাও, খেলাত দাও;— আমাকে তোমার প্রসাদ দাও—আমি তোমাকে প্রণাম করি। ১৭॥ হে ভক্ত বংসল! আমি তোমার পাত্রাবশেষ ভোজন করিতে ইচ্ছা করি—তোমার করস্পর্শে লোক মণ্ডলে মহামানাস্পদ হইতে বাসনা করি,— তোমার স্বহস্ত লিখিত ছই এক খানা পত্র বাক্স মধ্যে রাখিবার স্পর্জা করি —অতএব হে ইংরাজ! তুমি আমার প্রতি প্রসন্ন হও; আমি তোমাকে প্রণাম করি। ১৮॥

হে অন্তর্থামিন্! আমি যাহা কিছু করি, তোমাকে ভুলাইবার জন্ম।
তুমি দাতা বলিবে বলিয়া আমি দান করি; তুমি পরোপকারী বলিবে
বলিয়া পরোপকার করি; তুমি বিদ্বান বলিবে বলিয়া আমি লেখা পড়া
করি। অতএব হে ইংরাজ! তুমি আমার প্রতি প্রসন্ন হও। আমি
তোমাকে প্রণাম করি।১৯॥

আমি তোমার ইচ্ছামতে ডিস্পেন্সরি করিব; তোমার প্রীত্যর্থ স্কুল করিব; তোমার আজ্ঞামত চাঁদা দিব, তুমি আমার প্রতি প্রসন্ন হও, আমি তোমাকে প্রণাম করি।২০॥

হে সৌম্য! যাহা তোমার অভিমত, তাহাই আমি করিব। আমি বুট পাণ্টলুন পরিব, নাকে চস্মা দিব, কাঁটা চাম্চে ধরিব, টেবিলে খাইব—
তুমি আমার প্রতি প্রসন্ন হও! আমি তোমাকে প্রণাম করি।২১॥

হে মিষ্টভাষিণ! আমি মাতৃভাষা ত্যাগ করিয়া তোমার ভাষা কহিব; পৈতৃকধর্ম ছাড়িয়া ব্রাহ্মধর্মাবলম্বন করিব; বাবু নাম ঘুচাইয়া মিষ্টর লেখাইব; তুমি আমার প্রতি প্রসন্ধ হও! আমি তোমাকে প্রণাম করি।২২॥

হে সুভোজক! আমি ভাত ছাড়িয়াছি, পাঁউরুটি খাই; নিষিদ্ধ মাংস নহিলে আমার ভোজন হয় না; কুরুট আমার জলপান। অতএব হে ইংরাজ! আমাকে চরণে রাখিও, আমি তোমাকে প্রণাম করি। ২৩॥

আমি বিধবার বিবাহ দিব; কুলীনের জাতি মারিব; জাতিভেদ উঠাইয়া দিব—কেননা তাহা হইলে তুমি আমার স্থাতি করিবে। অতএব হে ইংরাজ! তুমি আমার প্রতি প্রসন্ন হও।২৪॥

হে সর্বাদ! আমাকে ধন দাও, মান দাও, যশঃ দাও;—আমার সর্ববাসনা সিদ্ধ কর। আমাকে বড় চাকরি দাও, রাজা কর, রায়বাহাত্র কর, কৌন্সিলের মেম্বর কর, আমি ভোমাকে প্রণাম করি।২৫॥ যদি তাহা না দাও, তবে আমাকে ডিনরে আট্হোমে নিমন্ত্রণ কর; বড়২ কমিটির মেম্বর কর, সেনেটের মেম্বর কর, জুষ্টিস্ কর, অনরারী মাজিট্রেট্ কর, আমি তোমাকে প্রণাম করি। ২৬॥

আমার স্পীচ্ শুন, আমার এশে পড়. আমায় বাহ্বা দাও,—আমি তাহা হইলে সমস্ত হিন্দুসমান্ধের নিন্দাও গ্রাহ্ম করিব না। আমি তোমাকেই প্রণাম করি। ২৭॥

হে ভগবন্! আমি অকিঞ্চন! আমি তোমার দ্বারে দাঁড়াইয়া থাকি, তুমি আমাকে মনে রাখিও। আমি তোমাকে ডালি পাঠাইব, তুমি আমাকে মনে রাখিও। হে ইংরাজ! আমি তোমাকে কোটিং প্রণাম করি।২৮॥



নিশ্রা রজনী ব্যাপিল ধরণী,
দেখি মনে মনে পরনাদ গণি,
বনে একাকিনী বিদিলা রমণী
কোলেতে করিয়া স্থানির দেছ।
আঁধার গগন ভূবন আঁধার,
অন্ধকার গিরি বিকট আকার,
হুর্গম কাস্থার ঘোর অন্ধকার,
চলে না ফেরে না নড়ে না ক্ছের।

₹

কে শুনেছে হেপা মানবের রব ।
কেবল গরজে হিংস্ল পশু সব,
কথন থসিছে বৃক্ষের পল্লব,
কথন বসিছে পাথী শাখার।
ভয়েতে সুন্দরী বনে একেশ্বরী,
কোলে আরও টানে পতি দেহ ধরি,
পরশে অধর অমুভব করি,
নীরবে কাঁদিয়া চুম্বিছে তার॥

9

হেরে আচম্বিতে এ ঘোর শঙ্কটে, ভয়ঙ্কর ছায়া আকাশের পটে, ছিল যত তারা তাহার নিকটে, ক্রমে মান হয়ে গেল নিবিয়া। শে ছায়া পশিল কাননে, —অমনি, পলায় শাপদ, উঠে পদধ্বনি, বৃক্ষ শাখা কত ভাঙ্গিল আপনি, সতী ধরে শবে বৃকে আঁটিয়া॥

8

সহসা উজ্জলি ঘোর বনস্থলী, মহা গদা প্রভা, যেন বা বিজ্ঞলি, দেখিলা সাবিত্রী, যেন রত্নাবলী,

ভাসিল নির্বরে আলোকে তার।
মহা গদা দেখি প্রণমিলা সতী,
জানিলা কতান্ত পরলোক পতি,
এ ভীবণা ছায়া তাঁহারই মূরতি,
ভাগ্যে যাহা পাকে হবে এবার॥

Æ

গভীর নিম্বনে কহিলা শমন, শরং করি কাঁপিল গছন, পর্বত গছবরে ধ্বনিল বচন,

চমকিল পশু বিবর মাঝে।
"কেন একাকিনী মানবনলিনী,
শব লয়ে কোলে যাপিছ যামিনী,
ছাড়ি দেহ শবে; ভূমি ত অধিনী,
মম সঙ্গে তব বাদ কি সাজে ?

٠

"এ সংসারে কাল বিরাম বিহীন, নিয়মের রথে ফিরে রাত্তি দিন, যাহারে প্রশে সে মম অধীন,

স্থাবর জন্ম জীব স্বাই।
সভ্যবানে আসি কাল পরশিল,
লতে ভারে মম কিঙ্কর আসিল,
সাধ্বী অঙ্ক ছুঁন্মে লইতে নারিল,
আপনি লইতে এসেছি ভাই॥

9

সুৰ ছলো বুণা না শুনিল কথা, না ছাড়ে সাবিত্ৰী শবের মুমতা, নারে পুর্বিতে সাধ্বী পুতিব্রতা,

অধর্মের ভয়ে ধর্মের পতি।
তথন কুতান্ত কহে আর বার,
'অনিত্য জানিও এছার সংসার,
স্থামী পুত্র বন্ধু নহে কেহ কার,
আমার আলুয়ে সবাব গতি॥

ь

''রত্বত্ত শিবে রত্ত্বা অকে, রত্বাসনে বসি মহিনীর সঙ্গে, ভাসে মহ'রাজা স্তথের তর্জে,

আঁধারিয়া রাজ্য লই ভাছারে। বারদর্প ভাঙ্গি লই মহাবীরে, রূপ নট করি লই রূপশীরে, জ্ঞান লোপ করি গরাসি জ্ঞানীরে, সুখ আছে শুধু মম আগারে॥

>

"অনিত্য সংসার পুণ্য কর সার, কর নিজ কর্ম নিরত যে যার, নেহাত্তে স্বার হইবে বিচার, দিই আমি স্বে করম ফল। যত দিন সতি তব আয়ু আছে,
করি পুণ্য কর্ম এসো স্বামী পাছে—
অনন্ত মুগান্ত রবে কাছে কাছে,
ভূঞিবে অনন্ত মহা মদল ॥

١.

"অনস্ক বসস্কে তথা অনস্ক যৌবন, অনস্ক প্রণয়ে তথা অনস্ক মিলন, অনস্ক সৌন্দর্য্যে হয় অনস্ক দর্শন, অনস্ক বাসনা, তৃপ্তি অনস্ক। দম্পতী আছয়ে নাহি বৈধবা ঘটনা, মিলন আছয়ে নাহি বিচ্ছেদ যন্ত্রণা, প্রণয় আছয়ে নাহি কলহ গঞ্জনা, ক্রপ আছে, নহে রিপু ত্রস্ক।

>>

"রবি তথা আলো করে, না করে দাহন নিশি স্নিগ্নকরী. নহে তিমির কারণ, মৃদ্ধু গদ্ধবহ ভিন্ন নাহিক প্রন,

কলা নাহি চাঁদে, নাহি কলছ।
নাহিক কণ্টক তথা কুসুম রতনে,
নাহিক তরক স্বচ্ছ কল্লোলিনীগণে,
নাহিক অশনি তথা স্থবর্ণের ঘনে,
প্রস্ক সর্যে নাহিক প্রস্ক ।

> ?

''নাহি তথা মায়াবশে রূথায় রোদন, নাহি তথা ভ্রান্তিবশে রূথায় মনন, নাহি তথা রিপুবশে রূথায় যতন,

নাছি শ্রম লেশ, নাছি অলস।
কুধা তৃষ্ণা তল্তা নিদ্রা শরীরে না রর,
নারী তথা প্রণয়িনী বিলাসিনী নর,
দেবের কুপায় দিবা জ্ঞানের উদয়,

मिया निर्धा निरूप मिक् में।।

১৩

''জগতে জগতে দেখে প্রমাণু রাশি, মিলিছে ভালিছে পুন: ঘুরিতেছে আসি, লক্ষ লক্ষ বিশ্ব গড়ি ফেলিছে বিনাশি.

অচিস্তা অনস্ক কাল তরকে। দেখে লক কোটি ভান্থ অনস্ত গগনে, বেড়ি তাহে কোটি কোটি ফিরে গ্রহগণে, অনস্ত বর্ত্তন রব শুনিছে শ্রবণে,

মাতিছে চিত্ত সে গীত তর**ঙ্গে**॥

>8

"দেখে কর্মক্ষেত্রে নর কত দলে দলে, নিয়মের জালে বাঁধা ঘূরিছে সকলে, দ্রমে পিপীলিকা যেন নেমীর মণ্ডলে,

নিদিষ্ট দ্রতা লব্দিতে নারে।
কণকাল তরে সবে ভবে দেখা দিয়া,
জলে যেন জলবিম্ব যেতেছে মিশিয়া,
পুণ্যবলে পুণ্যধামে মিলিছে আসিয়া
পুণাই সত্য অসত্য সংসারে॥

36

"তাই বলি কন্যে, ছাড়ি দেহ মায়া, তাজ বুথা ক্ষোভ; তাজ পতি কায়া, ধর্ম আচরণে হও তার জায়া,

গিয়া পুণ্যধাম।
গৃহে যাও তাজি কানন বিশাল,
থাক যত দিন না পরশে কাল,
কালের পরশে মিটিবে জঞ্জাল,

সিদ্ধ হবে কাম ॥"

36

শুনি যম বাণী জ্বোড় করি পাণি, ছাড়ি দিয়া শবে, তুলি মুখ খানি, ডাকিছে সাবিত্রী;—"কোধায় না জানি,

কোপা ওছে কাল।

দেখা দিয়ে রাখ এ দাসীর প্রাণ,
কোথা গেলে পাব কালের সন্ধান,
পরশিয়ে কর এ শহুটে ত্রাণ,
মিটাও জ্ঞাল।

>9

''স্বামী পদ যদি সেবে থাকি আমি, কায় মনে যদি পুজে থাকি স্বামী, যদি থাকে বিখে কেহ অন্তৰ্যামী,

রাথ মোর কথা।
সতীত্বে যম্মপি থাকে পুণ্যফল,
সতীত্বে যম্মপি থাকে কোন বল,
পরশি আমারে, দিয়ে পদে স্থল,
ক্রডাপ্ত এ বাধা॥

34

নিয়মের রথ ঘোষিল ভীষণ, আসি প্রবেশিল সে ভীম কানন, পরশিল কান সতীত্ব রতন,

সাবিত্রী স্থারী।

মহা গদা তবে চমকে তিমিরে,
শব পদ রেণু তুলি লয়ে শিরে,
ভাজে প্রাণ সতী অতি ধীরে ধীরে,
পতি কোলে করি॥

12

বরবিল গুলা অমরের দলে, অুগন্ধি পবন বহিল ভূতলে, ভূলিল ক্ষতান্ত শরীরী যুগলে,

বিচিত্র বিমানে।
জনমিল তথা দিব্য তরুবর,
হুগদ্ধি কুহুযে শোভে নিরম্বর,
বেড়িল ভাহাতে লভা মনোহর,

সে বিজন স্থানে॥



জি কালি ধর্মনীতির প্রতি সাধারণতঃ লোকের যেরূপ অনাস্থা দেখা যাইতেছে, ভাহাতে দেশের আরও কি দশা ঘটিবেক, ভাবিয়া স্থির করা যায় না। ধর্মাই ধর্মনীতির মূল। কিন্তু সে ধর্মোর প্রতিও সার লোকের তাদুশী শ্রদ্ধা নাই। ধর্ম যে ভক্তির সামগ্রী, তাহা এক প্রকার সকলে ভূলিয়া যাইতেছেন। ধর্মের প্রসঙ্গ মাত্রেই অনেকে চম্কিয়া উঠেন। এবং মনে মনে "ধুর্ত্ত, কপটাচারী, প্রতারক" ইত্যাদির আন্দোলন করিতে করিতে শীঘ্রই যাহাতে প্রসঙ্গকারকের সহিত আলাপ বন্ধ অথবা তাহার সঙ্গ ত্যাগ করিতে পারেন, সেই চেষ্টা করেন। ইহাতে আশ্চর্যোর বিষয় কিছুই নাই। বছকাল হইতে এদেশে হিন্দু ধর্মের প্রভাব সম্পূর্ণ অব্যাহত থাকাতে, তৎপ্রতি লোকের অচলা ভক্তি এবং দৃঢ় বিশ্বাস জন্মিয়াছিল; সকলেই নির্বিরোধে তদমুযায়ী আচার ব্যবহার পরিপালন করিয়া আসিতেছিলেন। কিন্তু কালক্রমে দেশ মধ্যে বিদেশীয় ভিন্ন ভিন্ন জাতির সমাগম, এবং তন্নিবন্ধন তাহাদের ভাষা শিক্ষা ও শাস্তাদি অধ্যয়ন করিবার উত্তম স্থযোগ হওয়াতে অনেকে তাঁহাদের প্রত্যেকের অবলম্বিত ধর্ম্মের সহিত আপন আপন ধর্মের তুলনা করিতে সক্ষম হইয়া যাহার যে দোষ ও যে গুণ, তাহা বৃঝিতে পারিয়াছেন। এবং কেহ২ অস ধর্ম্মের সারবতা বৃঝিতে পারিয়া, তাহা অবলম্বন করিয়াছেন, কেহ কেহ বা হিন্দুধর্ম্মের সারাংশ নির্ম্বাচন করিয়া লইয়াছেন। প্রথমোক্ত দলের কোন কথাই নাই; তাঁহারা ধর্মোশ্মত হুইয়া অকুতোভয়ে সমাজ বন্ধন বারেই ছেদন করিতে সমর্থ হইয়াছেন। কিন্তু শেষোক্ত সম্প্রদায়ের তদ্রপ ঘটিতে পারে নাই। সম্প্রতি যদিও অধিকাংশ লোকে এই সম্প্রদায়ের

অমুগামী, তথাপি তন্মধ্যে অনেকেই হিন্দু সমাজের সহিত একবারে সম্পর্ক অস্বীকার করিতে পারেন নাই। তাঁহাদের প্রকৃত মত যাহাই হউক, প্রকাশ্যে হিন্দুর স্থায় সকল আচার ব্যবহার মান্য করিয়া চলিতে হইতেছে। দৃঢ়তা নাই, এই মাত্র বিশেষ। অনেকে আবার নানা ধর্মের মর্মা অবগত হইয়া, কোন্ ধর্মে যে মতি স্থির করিবেন, অভাপি বৃঝিয়া উঠিতে পারেন নাই।

ধর্ম সম্বন্ধে দেশের আধুনিক অবস্থা এই রপ। কিন্তু কোন ধর্ম বিশেষের আলোচনা করা আমাদের উদ্দেশ্য নহে। যিনি যে ধর্মাবলম্বী হউন, ধর্মনীতির প্রতি সকলেরই সমান শ্রান্ধা থাকা উচিত। ধর্মনীতি ধর্মের সাধারণ পদার্থ, সকল ধর্মেই ইহার উপদেশ দিয়া থাকে। ধর্মে মতভেদ অপরিহার্য্য, কিন্তু ধর্মনীতিতে তদ্রুপ হইবার আবশ্যকতা নাই। কিন্তু কোন ধর্ম মনোনীত করিয়া তাহাতে দীক্ষিত হইলে, তৎপ্রতি দৃঢ় ভক্তি ও বিশ্বাস হওয়া নিতান্ত আবশ্যক। ভক্তি থাকিলে যে ধর্মই অবলম্বন করা যাউক না, তাহাতে ধর্মের যথার্থ উদ্দেশ্য সিদ্ধির সন্থাবনা আছে। ভক্তি না থাকিলে ধর্মনীতির প্রতিও শৈথিল্য হয়। এবং এরূপ শৈথিল্য প্রযুক্ত সমাজের বিশেষ অনিষ্টের সন্ভাবনা। সংপ্রতি বঙ্গীয়সমাজ এই দোরে দৃষিত হইতেছে। সকলেরই ইহা মনোযোগ করিয়া দেখা উচিত। এই সময়ে প্রতিবিধানের চেষ্টা না হইলে পরে কঠিন হইবেক।

আজিকালি সাধারণতঃ নীতির প্রতি লোকের এত দূর উপেক্ষা যে তৎসম্বন্ধে কেহ কোন কথা বলিলে অথবা কেহ কোন প্রবন্ধ লিখিলে তাহা প্রায়ই প্রবণ বা পাঠ যোগা হয় না। অনেকে বক্তা বা লেখককে বাতুল বলিয়া উপহাসও করেন। তাঁহাদের মত এই যে, নীতিসম্বন্ধে যাহা কিছু জানা আবশ্যক, তাহা বহু দিন জ্ঞাত হওয়া গিয়াছে। আর তাহাতে নৃতন কিছুই নাই। যদি কেহ কিছু এক্ষণে নৃতন লিখিতে পারেন, তাহা হইলে পাঠ করিতে কিয়া তাহা আলোচনা করিতে কাহারও অনিচ্ছা নাই। এক্ষণে যে নীতিসম্বন্ধে নৃতন কিছু উপস্থিত নাই, তাহা আমরা স্বীকার করি। এক্ষণকার কথার কাজ কি, যে দিন "আত্মবৎ সর্বভূতেষু যঃ পশ্যতি স পণ্ডিতঃ" এই নীতি স্ত্রের মর্ম্ম প্রথম উদ্ভাবিত হয়, সেই দিনে তৎসম্বন্ধে যাহা কিছু বক্তব্য, সংক্ষেপে তৎসমুদায় প্রকাশ করা হইয়াছে। তবে কি আর কিছু বলিবার প্রয়োজন নাই ? ভূমিষ্ঠ হইবামাত্রেই ভূমগুল এবং নভোমগুলের যে ভাগ

আমাদের নয়নপথে পতিত হইয়াছিল, যাহা এতদিন দেখিলাম; যদি সেই দেখাতেই তাহার পরিজ্ঞান হইয়া থাকে, আর জ্ঞানিবার প্রয়োজন না হয়, তবে নীতিজ্ঞানেরও যে আর প্রয়োজন নাই, এ কথা স্বীকার করা যাইতে পারে। কিন্তু তাহা যখন কোন ক্রমে সঙ্গত কথা হইতে পারে না, তখন নীতি সম্বন্ধেও তদ্রপ বৃঝিতে হইবেক। আর যদিও ইহা স্বীকার করা যায় যে, নীতি বিষয়ে যাহা কিছু আবিষ্কৃত হইবার, হইয়া গিয়াছে, কস্মিন্কালেও আর কিছু নৃতন বাহির হইবেক না, তাহাতেই বা কি? নীতি শুদ্ধ জ্ঞানের বিষয় নহে, প্রত্যুত সর্ব্বদা আলোচনার বিষয়। তদ্মতীত নীতিশাস্ত্রে যে যে বিষয় উদ্ভাবিত হইয়া রহিয়াছে, সে সকলেরও বিস্তর ব্যাখ্যা করিবার প্রয়োজন আছে। আমরা যে এই প্রস্থাবে তদ্রুপ কোন প্রয়োজন সাধন করিতে পারিব, এমত বোধ করি না। কিন্তু দোষ ও ভুল ধরিবার ক্ষমতা সাধারণ ; আমরা যদি সমাজের কোন দোষ অথবা ভ্রম দেখাইয়া দিতে পারি. তাহা হইলে বোধ হয়, সেটি আমাদের অনর্থক কার্য্য নহে। বিশেষতঃ সমাজের মঙ্গলে আমাদের মঙ্গল ; যাহাতে আমাদের মঙ্গল, তাহাতে আমাদের স্বার্থ আছে। বঙ্গীয় সমাজে আমাদের স্বার্থ আছে। যাহাতে আমাদের স্বার্থ আছে, যাহাতে আমাদের কোন প্রকার ইষ্ট প্রচ্ছন্ন রহিয়াছে, জানিতে পারিলেই তাহার দোষ আমরা অবশ্যই প্রকাশ করিব। দোষ প্রকাশে দোযের তিরোহিত হইবার সম্মাবনা জানিয়াই প্রকাশ করিব।

যতিদিন মানব সভাব আছে, তত দিন তাহার দোষও আছে।
যিনি যত কেন নীতির উন্নতি করুন না, কেহই কখন এমন প্রত্যাশা করিতে
পারে না যে, এ জীবনে তিনি সেই উন্নতির সীমা দেখাইতে পারিবেন।
পারিলে তিনি ত দেবতার মধ্যে গণ্য; তখন তাহাকে আর মানুষ কে বলে !
কিন্তু মানব প্রকৃতি সম্পূর্ণ অন্তর্মপ; উন্নতিশীল, অথচ কোন কালেও
একবারে দোষ শৃত্য নহে। মহামহোপাধ্যায় পণ্ডিতকুলচ্ডামণিরও দোষ
আছে, আর সাধারণতঃ 'বড়লোক' এই উপাধিধারী ব্যক্তিরও দোষ আছে;
অধিকন্ত সে সকল আবার এমত প্রকারের দোষ যে তত্তেয়ের নিকৃষ্টেরাই
স্পৃষ্ট চক্ষতে তাহা দেখিতে পায়।

মনুগ্যের স্বভাব পর্য্যালোচনা করিয়া দেখিলে, যিনি যত ইচ্ছা সাবধান হইয়া চলুন না, কস্মিন্কালে তদীয় উত্তর পুরুষের মধ্যে কাহারও যে সম্পূর্ণ নির্দ্দোষ প্রকৃতি প্রাপ্ত হইয়া ভূমগুলে অবতরণ করিবার সম্ভাবনা আছে, এমত কিছুতেই বোধ হয় না। আমাদের প্রকৃতির ছুই অংশ শরীর ও মনঃ। এ ছইএর কোন না কোন দোষ লইয়াই প্রত্যেকে জন্মগ্রহণ করিয়া থাকেন। কেহ ইহাতে বিশ্বয় জ্ঞান করিবেন না। মানবস্বভাব যে কোনকালেই একবারে নির্দোষ ছিল না, তাহা আমাদের বলিবার প্রয়োজন নাই; কিন্তু যে ছর্লক্ষ্য সূত্রেই হউক, দোষ একবার আমাদের প্রকৃতিগত হইলে তাহার ফল যে কতদূর পর্য্যন্ত বিস্তৃত হয়, তাহার ইয়ত্তা করা এক-কালীন সাধ্যাতীত বলিয়াই অগত্যা এরূপ বলিতে হইল। ফলতঃ দোষ ্য এক প্রকার স্বভাবের ক্ষতি, এক্ষণে আর তাহা স্বীকার না করিয়া পারা যায় না। এই ক্ষতি পূরণ সর্ব্বদা প্রার্থনীয়, কিন্তু কোন অংশেই সহজ ব্যাপার নহে। এমন কি, তছদেশ্যে সমুদায় জীবন যাপন করিলেও কুতকার্য্য হওয়া যায় কি না, সন্দেহ। যাহা হউক, ইহাতে হতাশ্বাস হইবার বিষয় কিছুই নাই। মানব স্বভাবের যেমন দোষ আছে, তেমনি গুণও আছে। আমরা স্বভাবতঃ দোষের বিরোধী, এবং গুণের অভিলাষী। দোষ পরিজ্ঞানমাত্রেই তৎপ্রতি আন্তরিক দ্বণা জন্মিয়া থাকে; এবং যাহাতে উহা একবারে দূর হয়, সেই ইচ্ছা বলবতী হয়। এই ইচ্ছার বশবর্তী হইয়া কার্যা করিতে কোনমতেই অলস হওয়া উচিত নহে। আলস্থেই সহস্র শাখা প্রশাখা বিস্তার করে। স্বভাবের দোষ যদিও একবারে যায় না. কিন্তু উহার সমূলোৎপাটন সন্ধল্প করিয়া অনবরত চেষ্টা করিলে, এবং পর্ব্বদা সতর্ক থাকিলে, কালে উহা আর আছে, এমন বোধও করা যায় উহার অনিষ্টপ্রসবিনী শক্তি ধ্বংস করা আমাদের সাধ্যায়ত। তাহা হইলেই এ জীবনে যথেষ্ট করা হইল। কিন্তু বিস্তর চেষ্টা করিয়াও শ্বভাবের কোন দোষ পরিহার করিতে না পারিলে, তঙ্জ্ব্যু হতাশ বা অমুখী হওয়া উচিত নহে। বরং তখন সম্ভুষ্ট চিত্তে গুণ বৃদ্ধির চেষ্টা দেখা ভাল। গুণ বাছলো দোষ প্রচ্ছন্ন করিয়া রাখা যায়।

মানব স্বভাবের একটি ভয়ানক বিপদ আছে। দোষ প্রবণতাই সেই বিপদ। আমরা সহসা এবং অতি সহজে দোষ করিতে পারি। ফলতঃ ভাবিয়া দেখিলে বোধ হয় যেন এ সংসারে দোষ করা এবং দোষ না করা ভিন্ন আমাদের আর কার্য্যই নাই। চিরকাল দোষ সংশোধন করিতে থাকিব, এই উদ্দেশ্যেই যেন আমাদের সৃষ্টি হইয়াছে। আর এ জীবনে সেই উদ্দেশ্য সিদ্ধ হইতেছে না দেখিয়া আমাদের আরও একপ্রকার অন্তিদ্ধ

আছে, এরূপ বিশ্বাস করা কোনক্রমেই অযোক্তিক নহে। সে যাহা হউক, কিন্তু সম্পূর্ণ রূপে কোন দোষ সংশোধন করিতে পারিলে তাহাতে প্রকৃত সূথ আছে। বোধ হয়, যে দিন আমরা আমাদের সমুদায় দোষ সংশোধন, অর্থাৎ দোষ প্রবণতাকে এককালীন ধ্বংস করিতে পারিব, সে দিন আমাদের স্রষ্ঠা হইতে অধিক দূরবর্তী থাকিব না।

আমাদের আরও এক বিপদ আছে। আমরা সম্যক্ প্রকারে আপনি আপনার দোষ দেখিতে পাই না। দোষ সংশোধন করিবার এই এক প্রধান প্রতিবন্ধক। আমাদের স্ব স্ব অন্তরের মধ্যে দৃষ্টি করিবার ক্ষমতা আছে বটে, কিন্তু তথাপি আমরা সে প্রতিবন্ধক অতিক্রম করিতে পারি না। যিনি যতই কেন আত্ম-পরীক্ষায় তৎপর হউন না, আপনার সকল দোষ আপনি দেখিতে পাইবার সাধ্য কাহারও নাই। ইহার কারণ আর কিছুই নহে, বোধ হয়, আত্ম-বিশ্বাসের যথার্থ সীমা এবং পরিমাণ বুঝিতে পারা যায় না বলিয়াই স্বদোষের প্রতি অন্ধতা দূর হয় না। এই জন্ম বাহিরের সাহায্য প্রয়োজনীয়, আর এই জন্মই বোধ হয় কোন কবি এই মর্ম্মে লিপিয়া গিয়াছেন;—

''আপনাতে কি বিশাস, জানিতে বিশেষ নিজের যতেক দোষ, ত্যজি অভিমান রোষ, শক্র মিত্র উভয়ের ধর উপদেশ।''

বস্ততঃ নিঃসম্বন্ধ এবং শত্রুবং ব্যক্তিরাই আমাদের দোষ সর্ব্বাঙ্গীন স্কুম্পষ্ট রূপে দেখিতে পায়। এবং এরূপ স্থলে তাহারা আমাদের আত্মীয়বদু অপেক্ষাও অধিক হিতকারী।

ফ্রনীয় চরিত্র সংশোধন এবং স্বভাবের উন্নতি সাধনই আত্ম পরীক্ষার মৃথ্য উদ্দেশ্য। এই উদ্দেশ্য সাধনের নিমিত্ত অগ্রে আপনার দোষ সমৃত্রের পরিজ্ঞান হওয়। আবশ্যক। নতুবা যাহার অন্তিছই সন্দেহজ্ঞনক, ভাহার সহিত কে বিবাদে প্রবৃত্ত হইতে পারে ? কিন্তু দোষ পরিজ্ঞান মাত্রেই যে আত্মপরীক্ষার উদ্দেশ্য সফল হইল, এরূপ বোধ করা সম্পূর্ণ ভ্রমের কার্য্য। উহার ফললাভ আরও কিছুর সাপেক্ষ; সেই কিছু অভ্যাস। যখন নিঃসন্দেহে আপনার কোন দোষ বৃঝিতে পারা যায়, তখন তৎপ্রতিবিধানার্থ অভ্যাসের শরণ লওয়া আবশ্যক। অনেকদিন কোন বিষয়ের আলোচনা করিতে করিতে তৎপ্রতি আমাদের এক প্রকার আসক্তি জন্মিয়া যায়; এই

আসক্তি দৃঢ়, বন্ধমূল ও স্থায়ী হইলে অভ্যাস রূপে পরিণত হয়। কোন দোষ পরিহার করিতে হ'ইলে অগ্রে তৎপ্রতি পূর্বের আসক্তি ত্যাগ, এবং তৎপরে অভ্যাস দ্বারা তাহার বিরোধী গুণের আয়ত্ত করা আবশ্যক। অভ্যাস আমাদের সাধারণ শক্তি নহে। যাহা কিছু স্বভাবে ন্যুন, অভ্যাস তাহাও অনেকাংশে পূরণ করিতে পারে। বস্তুতঃ অভ্যাস আমাদের স্বভাবের সহায়, কার্য্যসূত্রের গ্রন্থি। এই গ্রন্থির শিথিলতায় সকল কার্য্যই শিথিল হইয়া যায়। এই গ্রন্থির অবিভ্রমানে নিয়মাবলী কৌতুক মাত্র; কার্য্যকলাপ বিশৃষ্খলা ব্যতীত আর কিছুই নহে। ইহার শক্তি কিরূপ গুরুতর, এবং প্রকৃতি কিরূপ অপরিবর্ত্তনশীল, যিনি কখন স্বকীয় বহুকাল ধৃত কোন ক্রিয়ার পরিবর্ত্তন সাধনে কৃতসঙ্কল্ল হইয়াছেন, তিনিই তাহা সম্যক প্রকারে বুঝিতে পারিয়াছেন। জ্বড় পদার্থে কোন প্রকার বল প্রয়োগ করিলে যেমন সে প্রতিনিয়তই সেই বলের অধীন হইয়া চলিতে থাকে; এবং যথেষ্ট প্রতিবন্ধক উপস্থিত না হইলে মহাপ্রলয় পর্য্যন্ত এক ভাবে চলে, একবার অভ্যাসের অধীন হইয়া পড়িলে মানব প্রকৃতিরও সেই রূপ অবস্থা ঘটে। তখন ইহাকে প্রতিনিবৃত্ত করা নিতান্ত প্রয়োজনীয় হইলেও সহজে পারিবার সাধ্য কি! তজ্জ্ঞ মহা বিপদগ্রস্ত হইতে এবং অশেষ কণ্ট ভোগ করিতে হয়। অধিক কি, বহুকালের অভ্যাস হইলে চরমকাল ভিন্ন প্রায়ই তাহার হাত হইতে নিষ্কৃতি পাওয়া যায় না।

এই শক্তির বিষয় পর্য্যালোচনা করিতে করিতে মনোমধ্যে এই এক প্রবাধের উদয় হয়, এবং তভ্জনিত এক চমৎকার আনন্দ অন্তুত্ব করিতে পারা যায় যে, যে জ্ঞান পথাতীত মহাপুরুষ, যে অনাদি অনস্ত সময় ও স্থান ব্যাপী এই বিশ্বের নিয়ন্তা মানবরূপ আশ্চর্য্য জীবের স্বষ্টি করিয়া তাহাকে স্ব-স্বভাব প্রদান করিয়াছেন, তিনি সেই স্বভাব দোষ শৃত্য নহে জানিয়া তাহাকে বাধ্যতার নিতান্ত অনধীন করিয়া দেন নাই। এই বাধ্যতাই অভ্যাস দ্বারা রক্ষিত হইতেছে। সচরাচর আমরা যে সকল সদ্গুণের কামনা করিয়া থাকি, তাহা প্রায়ই অভ্যাস দ্বারা লব্ধ হইতে পারে। অধিক কি, সংসারের মধ্যে অদ্বিতীয় প্রার্থনা মনের স্বস্থ; মনের স্বস্থ না থাকিলে কেহ কোন মহৎ কার্য্য করিতে পারেন না; কিন্তু সে স্বস্থও অভ্যাসের অধীন। তদ্বাতীত বিত্যা, ধন, মান, যশঃ প্রভৃতি যে সকল প্রার্থনীয় বস্তু আছে, সে সকল ইন্ত্রিয় ও মনোবৃত্তি পরিচালন এবং আপন কর্ত্ব্য

সম্পাদনের উপর নির্ভর করে। কিন্তু এই ইন্দ্রিয় ও মনোবৃত্তি পরিচালন এবং কর্ত্ব্য সম্পাদনেও আমাদিগকে কতদূর অভ্যাসের অধীন হইয়া চলিতে হয়। অভ্যাস ব্যতীত আর কিসে কার্য্যের স্থিরতা ও সুধারা সম্পাদন করিতে পারে? ফলতঃ আমাদের প্রকৃতির সমৃদায় উৎকৃষ্ট শক্তির মধ্যে অভ্যাস একটা সাধারণ নহে। সকলেরই ইহা অনুধাবন করিয়া দেখা উচিত, এবং শৈশবাবধি যাহাতে নীতি ও সদ্গুণের অভ্যাস জন্মে, তাহার চেষ্টা করা আবশ্যক। স্বভাবের দোয গুণ তাদৃশ তিরস্কারের যোগ্য নহে। যাহা স্বভাবের দোষ, তাহা কথঞ্চিৎ মার্জ্জনীয়; কেননা তাহা আমাদের ইচ্ছা পূর্বক হয় নাই। যাহা সভ্যাসের দোয, তাহা মার্জ্জনীয় নহে, কারণ আমরা স্বয়ংই সে দোষের কর্ত্তা। যাহার স্বভাব সিদ্ধ কোন মহদ্গুণ থাকে, আমরা তাহাকে প্রশংসা করিয়া থাকি। কিন্তু যিনি বহু যরে ও বহু কন্টে কুঅভ্যাস রূপ তৃশ্ছেল ছেদন করিয়া সদ্গুণ ভূষিত হন, তাহারই যথার্থ পৌক্ষয়। তিনিই আমাদের অধিকতর এবং প্রকৃত্ব প্রশংসার পাত্র।

সদিচ্চা এবং সংপ্রবৃত্তি মানব জাতির স্বতঃসিদ্ধ গুণ। সাধারণতঃ সত্যপ্রিয়, সদ্গুণাকাংক্ষী, হিতৈষী, রীতি নীতির উৎকর্ধ-সাধনে ইচ্ছুক, ধর্মভীত এবং অক্যান্য যে সমস্ত গুণ থাকাতে মহুষ্য নামের এত গৌরব, সে সকলেরই অভিলাষী। ইহার বিরুদ্ধে যিনি যাহা ইচ্ছা করেন, বলিতে পারেন : কিন্তু ইহা সাধারণের ব্যবহার দ্বারা প্রতিপন্ন হইতেছে। সংশ্রেণীস্ প্রাণীবর্গের পীড়ন ভয়ে অভিভূত না হইলে, যে দস্তা, সে সচ্ছন্দ-চিত্তে স্বীকান করে, ভাহার কার্য্য অতি গর্হিত; পরের সম্পত্তি অপহরণ করা অন্তচিত; যে গুপ্ত ঘাতক, সে স্বীকার করে, তাহার মত নরাধম পূথিবীতে আর নাই। অতা দিকে প্রতারক, প্রতারণা; এবং বিশ্বনিন্দুক, পরনিন্দা; দোষ বলিয়া খীকার করিতে কিছু মাত্র কৃষ্টিত হয় না। ফলতঃ এই রূপ সকল দে<sup>ং</sup>যী ব্যক্তিই আপন আপন দোষ স্বীকার করিতে প্রস্তুত। ইহাতে কেহু বিশ্যিত হইবেন না। এরূপ সহজ্ঞে দোষ স্বীকার অযৌক্তিক নহে। যাবৎ অন্সের নিকট হইতে আপন ব্যবহারের তুল্য প্রতিদান না পাওয়। যায়, অথবা অন্তোর ব্যবহার দ্বারা আপন স্বার্থের কোন প্রকার হানি না শ্য়, তাবৎ কেহ ব্যবহারের দোষাদোষ ব্রঝিতে পারেন না। কিন্তু এক্ষণে আর কোন সামাজিক ব্যক্তির সে বোধ জ্বন্মিতে বাকি আছে ? দোষী ব্যক্তি আপনার গৃঢ় স্বার্থ সাধনের অভিপ্রায়ে আপনাকে দোষী ভাবিতে চাহে না, কিন্তু আপনার ব্যবহার যে দৃষ্ণীয়, অভিপ্রায় কোন গতিকে ব্যক্ত হইলে এবং অত্যাচারের ভয় না থাকিলে, তাহা অনায়াসে স্বীকার করে। অধিকন্ত ছক্রিয়া জনিত অন্তরের অস্থুখ নিতান্ত অপরিহার্য্য। দোষী ব্যক্তি যতই কপট ভাবাবলম্বন করুক না, সে অস্থুখ তাহার অন্তর ভেদ করিয়া বাহ্য অবয়বে প্রকাশ পায়! অনেক সময়ে তাহার স্বার্থপরতাতেও তাহার দোষ গোপন করিয়া রাখিতে পারে না। কোন কোন বিশিষ্ট পণ্ডিতের মত এই যে, অভ্যাস প্রভাবে অসৎকার্য্য জনিত আত্মানিও কাল ক্রমে লয় প্রাপ্ত হয়। কিন্তু একবারে বিলুপ্ত হয়, এ কথা আমরা স্বীকার করিতে পারি না। এই মাত্র বলা যাইতে পারে যে, অভ্যাসের গুণে কখন কখন বিশ্বত প্রায় হওয়া যায়। কিন্তু তাহাতে কি গু সময়ে সময়ে সে আত্মানি ভন্মাচ্ছাদিত অনলের ন্যায় প্রজ্বলিত হইয়া হৃদয় কন্দর দাহন করে, কোন ক্রমেই নিবারণ করা যায় না।

অন্তের মনের কথা জানিতে হইলে আমাদের স্ব স্ব মনই আলোচনার বিষয়। তদ্ব্যতীত অস্ত কোন সত্পায় নাই। আমি স্বয়ং যখন জানিতে পারিতেছি যে, আমার এমন অনেক দোষ আছে, যাহা অত্যাস সিদ্ধ, বিস্তর চেপ্তা করিয়াও অত্যাপি তাহা পরিহার করিতে পারি নাই, এবং তজ্জনিত অপ্রসন্ধতা মধ্যে মধ্যে আমার চিত্তের শান্তি হরণ করে, নিবারণ করিতে পারি না; তখন কেননা বিশ্বাস করিব যে, যত বড় রকমের অথবা যত ভিন্ন প্রকারের দোষই হউক না, অস্তের সম্বন্ধেও ঠিক তদ্রপ হইয়া থাকে ?

যাহা হউক, এক্ষণে জ্বিজ্ঞাস্থ এই যে, দোষ হইতে চিত্তের যে অপ্রসন্ধতা জন্মে, তাহা হইতে কি উপলব্ধি হইতেছে না যে, মমুষ্য মাত্রেই স্বভাবতঃ সত্য, ধর্ম ইত্যাদির বিদ্বেষী নহে ? অজ্ঞতা, অভ্যাস, কুসংসর্গ ও ইত্যাকার অক্যান্য প্রতিকৃল কারণেই তাহাদিগের বর্ত্তমান হরবন্থা ঘটিয়াছে। যাহারা অজ্ঞতা প্রযুক্ত দোষী, তাহারা কোন মতেই নিন্দাভাজন নহে; প্রত্যুত্ত দয়ার পাত্র। যে কার্য্য দৃষ্য, তাহা উত্তম রূপে বুঝিতে পারিলে কাহারও আর তৎপ্রতি আদ্ধা থাকে না, সুতরাং শীঘ্রই তাহা পরিত্যক্ত হইতে পারে। কিন্তু কে তাহাদিগকে বুঝাইয়া দিবে ? আমরা ইহাই বলিতে চাহি যে, অমুকৃল কারণ বশতঃ যে যে ব্যক্তি প্রচুর জ্ঞান লাভে সমর্থ হইয়াছেন, এবং স্ব স্ব নৈতিক অবস্থার উন্নতি করিতে পারিয়াছেন, তাঁহারাই সদয়

হইলে অসংকে সংপথে লইয়া যাইতে পারেন। উপচিকীধার্ত্তি পরি-চালনের যদি কোন যথার্থ প্রয়োজন থাকে, তবে এই কার্য্যতেই আছে। কিন্তু অনেকে তাহা না করিয়া আবার বিপরীত ভাব প্রদর্শন করেন; তাঁহারা ছক্ষিয়াসক্ত ব্যক্তিদিগকে অন্তঃকরণের সহিত হুণা করেন। এই হুণাই তাহাদের সর্বনাশের মূল হয়। তাহারা আপনাদিগকে নিতান্ত পরিত্যক্ত জানিয়া ক্রমশঃ অধিকতর পাপপক্ষে নিমগ্ন হইয়া দিন দিন ছংখ স্রোতঃ বৃদ্ধি করিতে থাকে।

পাপীকে সাধু করা বড় সহজ কথা নয়। ইহাতে অনেক যত্ন, অনেক সতর্কতা, মানব প্রকৃতির অনেক জ্ঞান থাকা চাই। এমন কি, কিছু ক্ষণের নিমিত্ত আপনার স্বার্থ পর্য্যস্ত বিষ্মৃত হইতে হয়। এসংসারে প্রেমই হৃদয় রাজ্যের অদ্বিতীয় ঈশ্বর। কি শিশু, কি যুবা; কি প্রবীণ, কি বৃদ্ধ; কি ধনী, কি নিধন; কি পাপী, কি সাধু; কি বিদ্বান, কি মূর্থ; কি শক্রু, কি মিত্র; সকলেই এক বাক্যে ভালবাসার দাস। অন্তের অস্তঃকরণে প্রভুত্ব করিতে হইলে, প্রথমতঃ ভালবাসা দারাই তাহার পথ করিতে হয়, নতুবা উপায়ান্তর নাই। অসাধু ব্যক্তিকে ভাল না বাসিয়া উপদেশ বা সৎপরামর্শ লোক, এবং তিনি যে প্রকারান্তরে তাহার উপর কতৃত্ব করিতে আসিয়াছেন. বুঝিতে পারিয়া মনে মনে তাঁহার প্রতি অতান্ত অসন্তুষ্ট ও বিরক্ত হয়। স্তুত্রাং হাঁহার উপদেশ বাণীতে তাহার কোন উপকার হইবার সম্ভাবনা থাকে না। বোধ হয়, এই নিমিত্তেই ইংলগুীয় কোন প্রসিদ্ধ নীতিবেতা লিখিয়াছেন যে, কাহাকে উপদেশ দিতে হইলে এরপ ভাবে দেওয়া আবশ্যক, যেন সে ব্রিতে পারে, সেই উপদেশে সে নিজেই নিজের উপদেপ্তা হইতেছে, তক্ষ্ম মন্ত্র কেহ তাহাকে প্রবৃত্তি দিতেছে না। এই রূপ পরোক্ষ শিক্ষা-দানেরও উদ্দেশ্য ভালবাসা দ্বারা সংসিদ্ধ হইতে পারে। ব্যক্তি মাত্রেরই নৈসর্গিক ইচ্ছা এই যে, অতা ব্যক্তি তাহার সম সুখ ছুঃখ ভাগী হয়। উপদেশগৃহীতা যদি বৃঝিতে পারে যে, তাহার সহিত উপদেশ দাতার সহদয়তা আছে, তাহা হইলে উপদেশ গ্রহণে তাহার আর আপত্তি থাকে না সে তাঁহাকে আপনার সহিত সাধারণ অবস্থাপন্ন বোধ করিয়া সম্ভষ্ট হয়, এবং প্রকৃতই যে তিনি তাহার হিতাকাংক্ষী, বুঝিতে পারে। তখন আর ভদীয় ব্যবহার ভাহার অসহনীয় নহে। কিন্তু এই সক্ষদয়তার উৎপত্তি

কোধায় ? ভালবাসা ব্যতীত আর কিসে অন্তের অন্তঃকরণের দ্বার উন্মোচন করিতে পারে ? বস্তুতঃ সহৃদয়তা না থাকিলে যে পরের প্রকৃত উপকার করা যায় না, এবং সর্ব্বময় স্লেহের অভাবে যে সর্ব্ব প্রকার সদ্গুণও থাকা না থাকা সমান, তাহাতে আর সন্দেহ কি ?

প্রচলিত শিক্ষা প্রণালীর গুণে মনুষ্যের প্রকৃত মহত্ব কিসে হয়, এদেশীয় নব্যগণ ভূরি ভূরি উৎকৃষ্ট গ্রন্থ পাঠ করিয়া তাহা পুঙ্খান্মপুঙ্খরূপে জানিতেছেন। বি<mark>ত্তালয়ে অবস্থান কালে তাঁহাদের মহৎ হইবার ইচ্ছা</mark> কত বলবতী দেখা যায়। তখন বোধ হয়, যেন অতি সামাগ্য সদগুণেরও প্রশংসা তাঁহারা এক মুখে করিয়া উঠিতে পারেন না, ধর্মনীতি সকল মর্ত্তিমতী হইয়াই যেন তাঁহাদের জিহ্বাগ্রে নৃত্য করিতে থাকে। সদ্গুণের প্রতি তাঁহাদের তাৎকালিক শ্রদ্ধাভক্তি দেখিলে কাহার না মনে হয় যে, ইহারাই তুর্লভ মানব নাম সার্থক করিতে পারিবেন ; ইহারা কার্য্যের রঙ্গ ভূমি স্বরূপ সংসার ক্ষেত্রে প্রবিষ্ট হইলে না জ্বানি লোকের মনে সুখ স্রোতঃ কত বেগেই উচ্ছেলিত হইয়া উঠিবেক; না জ্বানি তাঁহাদের অনস্থ-সাধারণ সদ্ধবহার দর্শনে বিস্মিত স্বদেশবাসিরা তাঁহাদিগকে প্রশংসা গীত ধ্বনিতে সন্তুষ্ট করিতে কতই প্রতিযোগিতা দেখাইবেক! কিন্তু কি আক্ষেপের বিষয়! লোকে অনতিবিলম্বেই বৃঝিতে পারে যে, তাহাদের ওসকল প্রত্যাশা সম্পূর্ণ ভ্রমমূলক। কৃতবিদ্য মহাশয়েরা কার্য্যক্ষেত্রে প্রবেশ করিতে না করিতেই স্বতন্ত্র প্রাণী হইয়া বসেন। তথন তাঁহারা গ্য পূর্ব্বাদৃত ধর্মনীতি সকল সে কালের চিন্তাশীল বায়াত্তরা পণ্ডিতদিগের ব্রঝিবার ভুল, না হয় বর্ত্তমান কার্য্যক্ষেত্রের সম্পূর্ণ অমুপযুক্ত বিষয়, স্থির করিয়া সে সকল বিশ্বতির অতল জলে বিসর্জন দিতে চেষ্টা পান: এবং ক্রখন ইচ্ছান্ধতা দ্বারা, ক্রখন বা অজ্ঞাতসারে দিন দিন পাপের পথ প্রশস্ত করিতে থাকেন। তাঁহাদের এতক্রপ অসঙ্গত এবং অদ্ভুত ব্যবহার দর্শনে জন সাধারণের মনে নানা কুতর্ক উপস্থিত হইয়া থাকে; কেহ কেহ তাঁহাদের প্রতি যৎপবোনান্তি অবস্তা প্রদর্শন করিতেও ছাড়েন নাই। কিন্তু তাঁহাদিগকে অশ্রদ্ধা করিলে কি হইবে ? কি কারণে তাঁহারা এরূপ হইতেছেন, ভাহা**ই অমু**ধাবন করিয়া দেখা আব**শু**ক।

চিস্তাশীলতা এবং কার্য্যপরতা আমাদের স্বভাবসিদ্ধ গুণ। কিন্তু এ ফুইএর মধ্যে প্রকারগত বিভিন্নতা এত যে কখন কখন একটি অপরটির

বিরোধী বলিয়া প্রতীত হয়। যে ব্যক্তি অধিক চিন্তাশীল, সে কার্য্যপরতায় ন্যুন; যে অধিক কার্য্যপর, সে চিন্তাশীলতায় ন্যুন। কিন্তু এ ছুইএর তুল্য সন্মিলন ব্যতীত প্রকৃত মহন্ত্ব লাভে সমর্থ হওয়া যায় না। ইউরোপীয় জাতির ইতিবৃত্ত পাঠ করিলে ইহার ভূয়সী উদাহরণ প্রাপ্ত হওয়া যায়। চিম্বা ও কার্য্য উভয়ই মানব প্রাকৃতির সাধারণ কার্য্য ; একটি অস্তরের আর একটি বাহিরের। উভয়ই স্বতঃ পরিচালিত হয়। কিন্তু বিবেচনার সাহায্য ব্যতীত আমরা ইহাদের স্তশুগুলা সম্পাদন করিতে পারি না। আমরা বিচারশক্তির সহায়তায় স্থির চিত্তে চিস্তা করিয়া ভাল মন্দ, কর্ত্তব্যাকর্ত্তব্য অবধারণ করি। মনে ধারণা জন্মিলে তখন মন্দ এবং অকর্ত্তব্য পরিত্যাগ, এবং ভাল ও কর্ত্তব্য, কার্য্যে পরিণত করিবার ইচ্ছা হইয়া থাকে। কিন্তু এই ইচ্ছা সফল করা সহজ ব্যাপার নহে। অনায়াসে ভাবা যায়, কাজে তাহা করা বড় কঠিন। আমাদের সদিচ্ছার কার্য্যে অনেক বিল্ল আছে,—শ্রেয়াংসি বহু বিল্লানি। সদিচ্ছা এবং ভদমুযায়ী কার্য্যের মধ্যে কোন প্রকার ব্যবধান না থাকে, ইহা সকলেরই বাঞ্জনীয়। কিন্তু পরমেশ্বর আমাদের সে বাঞ্জা পূরণ করেন নাই। তিনি যে সদভিপ্রায়েই তাহা করেন নাই, তাহাতে সন্দেহ কি ? আর যখন আমাদের আত্ম-শাসনের সম্পূর্ণ ক্ষমত। দিয়াছেন, তখন সে বাঞ্চা পূরণের প্রয়োজনও নাই। শ্রেয়ঃ কার্য্য সম্পাদনার্থ সঙ্কল্প ও চেষ্টার অসাধারণ দুঢ়তা থাকা চাই; আর যদি পূর্কের কোন মন্দ অভ্যাস বিরোধী হয়, কিংবা কোন বহির্বিধয়ে বাধা জন্মায়, সাধ্যামুসারে তাহাদিগকে অতিক্রেম করিবার চেষ্টা করা আবশ্যক। নতুবা সফলমনোরথ হইবার সম্ভাবনা কি ? ফলতঃ দৃঢ় যত্নসহকারে সর্ব্ধপ্রকার প্রতিবন্ধক অতিক্রম করিতে পারিলেও সর্ব্বদা সতর্কতা পূর্ব্বক আবশ্যক মতে পুনঃ পুনঃ সদিচ্ছার কার্য্য সম্পন্ন করিয়া যাবং উহা সম্পূর্ণরূপে অভ্যস্ত না হয়, তাবৎ আপন ক্ষমতাতে বিশ্বাস করা অমুচিত। অভ্যাস জন্মিলে আর ভাবনা নাই; তখন আর সংকার্য্য সমূহ আমাদের ইচ্ছার অপেক্ষা করে না। উপযুক্ত সময় উপস্থিত হ**ইলে সে গু**লি যেন আপনা হইতেই সম্পন্ন হইয়া যায়। প্রতিবন্ধক তখন হয়, একবারে অন্তর্হিত হইয়া যায়, না হয় পূর্বের মত তত ছুরাক্রমণীয় বোধ হয় না।

এদেশের লোক কিরূপ চিন্তাশীল, এবং কিরূপ সৎকর্মের অনুষ্ঠাতা, তাহার সবিশেষ পরিচয় পাঠ্যাবস্থাতেই পাওয়া গিয়া থাকে। সে সম<sup>য়ে</sup> উত্তম অভ্যাসটি জ্বন্ধিলে আর কোন আপদ থাকে না। কিন্তু তাহার সন্থাবনা কি ? বিভালয়ে বিভালাভই মুখ্য উদ্দেশ্য। প্রকৃতই বিভার অমুরোধে কি না, বলিতে চাহি না, কিন্তু সে উদ্দেশ্য অনেকাংশে সফল হইয়া থাকে। কিন্তু তৎকালীন বৈষয়িক ব্যাপারে সম্বন্ধ-বিহীন থাকাতে জ্ঞানের প্রয়োগ আবশ্যক হয় না; স্কৃতরাং তৎসম্বন্ধে আমরা এক প্রকার নিশ্চিন্তই থাকি। পরে সময় ক্রমে যখন বিষয় বন্ধে উপস্থিত হইতে হয়, তখনই আমরা প্রেবাদাম্মের ফল প্রাপ্ত হইয়া থাকি। বিভা শিক্ষার সঙ্গে যে যে সুনীতির শিক্ষা পাওয়া যায়, পূর্ব্ব হইতে মনোমধ্যে সে সমুদায়ের উচিত গারণা হয় নাই বলিয়াই হউক, অথবা শৈথিল্য প্রযুক্ত তৎপরিচালনে বিরত থাকার কারণেই হউক, এক্ষণে শীঘ্রই সে সমস্ত আমাদের স্মৃতি অতিক্রম করিয়া যায়। স্ব স্ব আলয় নীতি অভ্যাসের উচিত স্থান; কিন্তু আজিও আমাদের দেশে সে সৌভাগ্যের দিন উপস্থিত হয় নাই।

যাহা হউক, ইহাই কুত্যবিগুদিগের ব্যবহারণত দোখের একমাত্র কারণ হইলে তত ছঃখের বিষয় হইত না। কিন্তু অধুনা আর একটি গুরুতর কারণ উপস্থিত হইয়াছে। জটিল মনোবিজ্ঞান এবং অস্থির নীতিশাস্ত্রই এই কারণের প্রস্থৃতি। এই ছুই শাস্ত্রের অযথা ব্যবহারেই নব্যদিগের মহা-প্রমাদ ঘটিতেছে। সে কালে লোকের এত বিছার দৌড় ছিল না, কে সরলচিত্তে সকলে তাহা হইতে শিক্ষা গ্রহণ করিত। কিন্তু এক্ষণে ত আর সে দিন নাই, সে জ্ঞানের অভাবও নাই, যে লোকে সে প্রাচীন গুরুকে শান্ত করিয়া চলিবে। অভিনব শিক্ষাপ্রণালী এবং অভিনব গ্রন্থকারদিগের কপায় আজিকালি জ্ঞানের ভাণ্ডার সগ্মপ্রসূত শিশুর করস্থ। স্বতরাং এমন স্থবিধা থাকিতে কে আর স্বভাবকে কণ্ট দিতে যায় ? পূর্বকালে পণ্ডিতেরা সভাবের উপদেশ বাণী গ্রহণ করিতে কিছুমাত্র কুষ্ঠিত হইতেন না। প্রত্যুত <sup>উহাতে</sup> যৎপরোনাস্তি শ্রদ্ধা ভক্তি প্রকাশ করিতেন। বিশ্বাস তাঁহাদের এক রোগ ছিল। কিন্তু অধুনা যে দিন উপস্থিত হইয়াছে, তাহাতে কি আর তদ্ধপ সহজ্ব আচরণ সম্ভবে গু এক্ষণে তর্কদারা সিদ্ধান্ত করিতে না পারিলে কিছুই বিশ্বাস যোগ্য নহে। এমন কি, কেহ এতদূর কৃতজ্ঞ হইয়া উঠিয়াছেন যে, স্বকীয় স্রস্টাতে, স্বকীয় আবাস ভূমি জগতের অদিতীয় কর্ত্তার অস্তি**ত্তেও সন্দেহ ক**রিতেছেন। আরও কিছু জ্ঞানবৃদ্ধি হইলে আপনার অস্তিত্বও ভুলিবেন। সেও বরং ভাল, কিন্তু অক্স কাহারও অস্তিত্বে হস্তক্ষেপ করিতে গেলে তাঁহাদিগকে বিষম বিপদগ্রস্ত হইতে হইবেক।

আমাদের জ্ঞান অনন্ত বা অসীম নহে। ইহার নির্দ্দিষ্ট সীমা আছে। সেই সীমায় উত্তীর্ণ হইলে আরও অগ্রসর হইবার চেষ্টা বৃধা। যিনি জ্ঞান-গৰ্কে গৰ্কিত হইয়া এবং মামুষিক অবস্থা ভূলিয়া সেই সীমা অতিক্ৰম করিতে সাহসী হন, তাঁহাকে ত্বরায় তাহার প্রতিফল পাইতে হয়। তিনি একপদেই পূর্ব্বাজ্বিত সর্ব্বস্ব হারান। এমত বলিতে চাহি না যে, প্রমেশ্বরকে অমান্য করিলে তিনি কুপিত হইয়া তাহার উচিত দওবিধান করিবেন। বরং যদি পরমেশ্বর থাকেন, তাহা হইলে আমাদের এই বিবেচনা করা উচিত, তাঁহার প্রকৃতি কোন অংশেই মানবপ্রকৃতির তুল্য নহে। তিনি রোষ পরবশ অথবা প্রত্যক্ষ শাসনাভিলাষী হইবেন, ইহা কোনমভেই সম্ভাবিত নহে। অসীম আধিপত্য; ইচ্ছা করিলে স্বষ্টকে অস্ট করিতে পারেন। তবে সামান্ত মানবের অবমাননায় তাঁহার ভয় কি ? তাহাকে স্বাধীন ইচ্ছা দিয়াছেন, যাহা তাহার ভাল লাগে, করুক। সহস্র চেষ্টা করিলেও সে যে তাঁহার অব্যর্থ অভিপ্রায়ের এক তিলও অক্সথা করিতে পারিবে না, তাহা তিনি বিলক্ষণ অবগত আছেন। অতএব যদি কেহ স্বেচ্ছা পূর্ববক পরমেশ্বরকে তুচ্ছ করেন, করুন। কিন্তু পরমেশ্বরকে অমান্ত করিতে গিয়া যদি সাধারণের কোন অহিত করেন, তাহা হইলে আমরা তাঁহাকে ছাড়িব না। আমরা যদি বুঝিতে পারি, যে পরমেশ্বরের অস্তিত্ব স্বীকার করাতে যত লাভ, অস্বীকার করাতে তাহার কিছুই নাই, প্রত্যুত বিস্তুর ক্ষতি, তাহা হইলে কেননা আমরা তাহা স্বীকার করিব ? আমরা যদি বৃঝিতে পারি যে, ভক্তিবৃত্তি অস্থাম্ম ইন্দ্রিয়ের স্থায় একটি অতিরিক্ত স্থাবে আকর, তবে কেন ইচ্চাপূর্ব্বক তাহা ত্যাগ করিব ? সাধারণ জন-সমাজের এইমত। আমাদের স্থাথের বিষয় এই যে, যাঁহারা নিরীশ্বরবাদী, তাঁহাদের সংখ্যা অতি অল্পমাত্র ; সমুদায় মানব সমাজের কোটি অংশের একাংশ হইবে কি না, সন্দেহ। কিন্তু যদি, কখন তাঁহাদের দল পুষ্ট দেখা যায়, তবে আশঙ্কার বিষয় বটে। কিন্তু তাহা যে মহাপ্রলয়ের অধিক পূর্বে হইবেক, এমত বিশ্বাস হয় না।

ঈশ্বর সম্বন্ধে লোকের কুতর্ক হেতু যদি ধর্মনীতির ক্ষতি হয়, তাহা লোকে সহা করিবে না। কারণ ধর্মনীতির ক্ষতিতে সাধারণের ক্ষতি

অপরিহার্য্য। অতএব ঈশ্বরের প্রতি যিনি যেরূপ ইচ্ছা ব্যবহার করুন, ধর্মনীতির প্রতি ভক্রপ করিতে পারিবেন না। ঈশ্বর তাঁহাকে ক্ষমা করিতে পারেন, কিন্তু সাধারণ লোকে পারিবে না। অধিকন্তু কোনটি ধর্মনীতি, কোন্টি নহে, একথা লইয়াও তিনি অধিককাল তর্কবিতর্ক করিতে পারিবেন না। সাধারণতঃ লোকে যাহাকে ধর্মনীতি বলিয়া মাস্ত করে, তাহাকেও তাহাই করিতে হইবেক। সর্ব্বদা উদ্ধমুখে চলিলে পদে২ পদস্থলনের সম্ভাবনা। আমাদের পদ সর্ববদা মৃত্তিকাসংলগ্ন, আমরা পৃথিবীর পদার্থ, একথা স্মর্ণ রাখিয়া নতশিরে চলা ভাল। আর ইহাও ভাবিয়া দেখা উচিত যে. এসংসার আমাদের কার্য্যভবন, বিশ্রামভবন নহে। আমরা স্ব স্ব মত স্থির করিবার নিমিত্ত অধিক সময় পাইতেছি না। আজি কালি নব্য সম্প্রদায়ের লোকে যে ভাবে ধর্মনীতি লইয়া বাদামুবাদ করিতেছেন. সে ভাবে এঞ্জীবন থাকিতে তাহার মীমাংসা করিতে পারিবেন না। পৃথিবীর স্ষ্টি অবধি এতকাল পর্যান্ত যদি ধর্ম এবং ধর্মনীতির যথার্থ তত্ত্ব পরিজ্ঞাত না হইয়া থাকে, তবে যে আর মানব শরীরে মনুষ্ট্রের যুক্তির উহা সিদ্ধান্ত করিবার ক্ষমতা আছে, তাহার প্রমাণ কি ? আর যখন ইহাও দেখা যাই-তেভে যে, সম্পূর্ণ সারবান গণিত শাস্ত্রের মধ্যে কোন প্রতিজ্ঞাই আছম্ভ যুক্তি ঘারা সিদ্ধ হয় না, প্রথমতঃ কয়েকটি স্বভাবের আজ্ঞা স্বীকার করিয়া ল্টতে হয়, তথন নীতিশাস্ত্রে অফ্ররূপ করিবার প্রয়োজন কি ? গণিতের সত্য কি আমরা বিশ্বাস করি না তবে ধর্মনীতির সত্য বিশ্বাস করিতে আপত্তি কেন ? স্বীকারের উপরেই যুক্তির কার্য্য, যুক্তির উপরে স্বীকার <sup>নতে।</sup> বিশ্বাদে সাস্ত্রনা আছে, অবিশ্বাদে শান্তিও নাই।

যাহা হউক, সর্বশেষে নিরীশ্বরবাদীর মতপ্রিয় দেশীয় কৃতবিগুগণ সমীপে প্রার্থনা এই যে, তাঁহারা আপন আপন অবস্থার বিষয় সবিশেষ পর্য্যালোচনা করিয়া দেখুন। আজি কালি তাঁহারাই সমাজের গরিমা, তাঁহারাই সমাজের বিশিষ্ট লোক; সাধারণের চক্ষু নিয়ত তাঁহাদের উপরেই রহিয়াছে। তাঁহাদের দোষ গুণ লোকে যত লক্ষ্য করিয়া দেখে, এত আর কাহারই নহে। তাঁহারা এরপে বিবেচনা করিতে পারেন যে, ধর্ম ও ধর্মনীতি সম্বন্ধে তাঁহাদের মত যাহাই হউক, লোকে তাহা বুঝিতে না পারিলে কোন সাধারণ অনিষ্টের আশ্বন্ধা নাই; কিন্তু এ তাঁহাদের সম্পূর্ণ ভ্রম। লোকে তাঁহাদের অতি গোপনীয় কার্য্যেরও সংবাদ লইয়া থাকে। তাঁহারা আপন

আপন গৃহে যেরূপ আচরণ করেন, তাহারা সে সকলও জানিতে পায়। এবং অতি মনোযোগ সহকারে তাহার কারণ অমুসন্ধান করে। ধর্মের প্রতি যে তাঁহাদের কোন আস্থা নাই, ইহা তাঁহাদের প্রত্যেক কার্য্যেতেই প্রকাশ পায়। ইহাতে তাঁহারা কি মনে করেন, লোকে তাঁহাদের প্রতি সম্ভষ্ট আছে ? সম্ভুষ্ট ত কোন ক্রমেই নহে, প্রত্যুত তাঁহাদের প্রতি তাহাদের আন্তরিক শ্রদ্ধারও হ্রাস হইতেছে। ক্রমে তাঁহাদের প্রতি বিশ্বাসও থাকিবে অতএব আর যেন তাঁহারা ধর্মে এরপ উদাসীন না থাকেন। ঐশিক বিষয়ে স্পষ্ট জ্ঞান লাভ করিবার এবং ঈশ্বরের অভিপ্রায়ের নিগৃঢ় সন্ধান ব্যবিবার সাধ্য কাহারও হইবেক না। তঙ্জ্বগু পর্লোক পর্য্যস্ত অপেক্ষা করিয়া থাকিতে হইবেক। ইহলোকে যতদূর জানিতে পারা যায়, তাহাতেই সম্ভষ্ট থাকা উচিত। তাহাতেই স্ব স্ব কর্ত্তব্য স্থির করিয়া তৎসম্পাদনার্থে যত্ন করা আবশ্যক। আর আমাদের এমতও বোধ হয় যে, যিনি যত সন্দিহান হউন, সত্য সত্যই কেহ প্রমেশ্বরের অস্তিত্ব অস্বীকার করিতে পারেন না। যদি সন্দেহই করেন, তবে আমাদের জিজ্ঞাস্ত এই, তাহা অপেক্ষা বিশ্বাস কি সর্ববাংশে ভাল নয় ? সে যাহা হউক, যাবৎ মানব সমাজে থাকিতে হইবেক, তাবং কেহই ধর্মনীতি অবহেলন করিতে পারিবেন না। ধর্মে ভক্তি না থাকিলে ধর্মনীতির প্রতি দৃঢতা থাকে না। স্মুতরাং সকলকেই ধর্মে মতি স্থির করিতে হইবেক। অস্ত্রথা কেহই মনের স্থথে থাকিতে পারিবেন না।



ব্যমালা। কলিকাতা। বেণীমাধব দে এও কোম্পানী।
কাব্য মিষ্টান্নের স্থায় আশু মধুর। এই মিঠাইয়ের ময়রা
কে, তাহা গ্রন্থে প্রকাশ নাই। আমরা জানিও না। জানিতে পারিলে
তাহার দোকানে কখন যাইব না। তাহার দ্রব্যগুলিন একে তেলে ভাজা,
তায় বাসি। তিনি নাম পত্রে বরক্ষচি হইতে কবিতা উদ্ধৃত করিয়াছেন—

ত্রানন।
ত্রসিকেষুরসন্ত নিবেদনং
শিরসি মালিখ মালিখ ॥

কিন্তু যখন আমাদিগের হাতে তাঁহার প্রন্থ পড়িয়াছে, তখন তাঁহার কপালে বিধাতা তাহাই লিখিয়াছেন। আমরা নিতান্ত অরসিক। তাঁহার কাব্যের রস গ্রহণ করিতে সমর্থ হইলাম না। কবিতা গুলিন সকলই আদিরস ঘটিত। তাহা হইলেই দোবের হইল না। যাহা শারীরিক রপ্রবৃত্তির উদ্দীপক, তাহাই দৃয়্য এবং কাব্যের অযোগ্য। কিন্তু এদেশে কতক গুলিন অর্দ্ধাক্ষিত বা অশিক্ষিত লোক হইয়াছেন,—তাঁহাদিগের নিক্ট বিশুদ্ধ দম্পতী প্রেম—যাহা সংসারের এক মাত্র পবিত্র গ্রন্থি, এবং মহুয়্যের প্রধান ধর্মা, চিন্তোৎকর্ষের প্রধান উপায়, তাহাও আদিরস ঘটিত এবং অশ্লীল বলিয়া ঘুণ্য। তাঁহারা মনে করেন, এই রূপ কথা কহিলেই, লোকে ইংরাজিওয়ালা এবং সুসভ্য বলিবে। তাঁহাদিগকে গও মূর্থ বিলিতে আমাদিগের কোন বাধা নাই। এ ঘুণা তাঁহাদিগের স্বচিত্তের সমলতারই ফল। যাঁহারা কিছুই বিশুদ্ধ ভাবে দেখিতে জানেন না, তাঁহাদিগের চক্ষে সকলই সমল। যাঁহাদিগের চিত্ত কেবল কুক্রিয়ার অভিলাধী, বিশুদ্ধ বর্ণনাও তাঁহাদিগের কুপ্রবৃত্তির উদ্দীপক হইয়া উঠে।

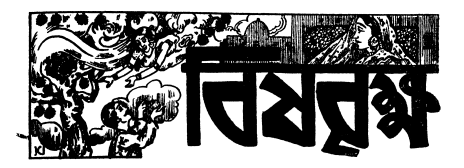
আমরা অনেক বার দেখিয়াছি, অতি বিমল প্রসঙ্গেরও এই পাপাত্মারা অসদর্থ বৃঝিয়াছে। সে স্থুসভ্য শ্রেণী মধ্যে আমরা গণ্য হইবার অভিলাষী নহি। আদিরস যদি কেবল বিশুদ্ধ প্রেমাত্মক এবং ধর্মের সহায় হয়, তবে তাহাতে আমরা সমাদর করি, ইহা বলিতে আমাদিগের লড্জা নাই। কিন্তু কেবল শারীরিক প্রবৃত্তির উদ্দীপক রসে যে সমাদর করে, তাহাকে পশু মধ্যে গণনা করি। যে কাব্য সে রসাত্মক, তাহা সমাজের ঘোরতর অনিষ্টকারী। এই কাব্যমালা গ্রন্থখানি সেই মহাদোষে দূষিত। "কোন প্রোঢ়া নায়িকার প্রতি নায়কের উক্তি।" "প্রোধর।" ইত্যাদি কবিতাগুলি এই কথার প্রতিপোষক।

একে ত রস এই, তাহাতে আবার পুরাতন। কাব্য মধ্যে এ রসেরও নৃতন কথা কিছু দেখিলাম না। সকলই চর্বিত চর্ববণ। গ্রন্থকার নিজেই তাহা স্বীকার করিয়াছেন;—

> "যদিও এ ফুলচয়, সমুদয় নব নয় রসপূর্ণ বটে কি না ভোমারে বুঝাই"।

> > २ भेष्ट्रा ।

তবে গ্রন্থকার এত কষ্ট স্বীকার করিয়া কবিতাগুলি না লিথিয়া, পূর্ব্ব কবিদিগের উপর বরাত দিলেই গোল মিটিত।



## উনত্রিংশ পরিচ্ছেদ

বিষর্ক কি?

বিষর্ক্ষের বীজ্ঞ বপন হইতে ফলোৎপত্তি এবং ফলভোগ পর্যান্ত ব্যাখানে আমরা প্রবৃত্ত হইয়াছি, তাহা সকলেরই গৃহ প্রাঙ্গণে রোপিত আছে। রিপুর প্রাবল্য ইহার বীজ; ঘটনাধীনে তাহা সকল ক্ষেত্রে উপ্ত হইয়া থাকে। এমন কোনই মন্তুয়া নাই যে, তাঁহার চিত্ত রাগদেষ কামক্রোধাদির অস্পর্শ। জ্ঞানিব্যক্তিরাও ঘটনাধীনে, সেই সকল রিপু কর্তৃক বিচলিত হইয়া থাকেন। কিন্তু মন্তুয়েং প্রভেদ এই যে, কেহ আপন উচ্চলিত মনোবৃত্তি সকল সংযত করিতে পারেন, এবং সংযত করিয়া থাকেন; সেই ব্যক্তি মহাত্মা। কেহ বা আপন চিত্ত সংযত করে না, তাহারই জন্ম বিষর্ক্ষের বীজ উপ্ত হয়। চিত্তসংযমের অভাবই ইহার অঙ্কুর, তাহাতেই এ বুক্ষের বৃদ্ধি। এই বৃক্ষ মহা তেজ্বনী; এক বার ইহার পুষ্টি হইলে, আর নাশ নাই। এবং ইহার শোভা অতিশয় নয়নপ্রীতিকর; দূর হইতে ইহার বিবিধবর্ণ পল্লব, ও সমৃৎফুল্ল মুকুলদাম, দেখিতে অতি রমণীয়। কিন্তু ইহার ফল বিষময়; যে খায়, সেই মরে।

ক্ষেত্রভেদে, বিষর্ক্ষে নানা ফল ফলে। পাত্র বিশেষে, বিষর্ক্ষে রোগ শোকাদি নানাবিধ ফল। চিত্ত সংযম পক্ষে, প্রথমতঃ চিত্তসংযমের প্রবৃত্তি, দিতীয়তঃ চিত্তসংযমের সক্ষমতা আবশ্যক। ইহার মধ্যে ক্ষমতা প্রকৃতিজন্মা; প্রবৃত্তি শিক্ষাজ্বস্থা। প্রকৃতিও শিক্ষার উপর নির্ভর করে। স্থতরাং চিত্ত-সংযম পক্ষে শিক্ষাই মূল। কিন্তু গুরুপদেশকে কেবল শিক্ষা বলিতেছি না; অন্তঃকরণের পক্ষে ছঃখভোগই প্রধান শিক্ষা। নগেন্দ্রের এ শিক্ষা কখন হয় নাই। জগদীশ্বর তাঁহাকে সকল সুখের অধিপতি করিয়া পৃথিবীতে পাঠাইয়াছিলেন। কাস্তরূপ; অতুল এশ্বর্যা; নীরোগ শরীর; সর্বব্যাপিনী বিস্তা; সুশীল চরিত্র; স্লেহময়ী সাধনী স্ত্রী; এ সকল একজনের ভাগ্যে প্রায় ঘটে না। নগেল্রের এসকলই ঘটিয়াছিল। প্রধানপক্ষে, নগেন্দ্র নিজ্ক চরিত্রগুণেই চিরকাল সুখী; তিনি সভ্যবাদী, অথচ প্রিয়ন্থদ; পরোপকারী, অথচ গ্রায়নিষ্ঠ; দাতা, অথচ মিতব্যয়ী; স্লেহশীল, অথচ কর্ত্রব্য কর্মে স্থিরকল্প। পিতা মাতা বর্ত্রমান থাকিতে তাঁহাদিগের নিতান্ত ভক্ত এবং প্রিয়কারী ছিলেন; ভার্য্যার প্রতি নিতান্ত অমুরক্ত ছিলেন; বন্ধুর হিতকারী; ভ্তারে প্রতি কৃপাবান; অমুগতের প্রতিপালক, শক্রর প্রতি বিবাদশৃত্য। তিনি পরামর্শে বিজ্ঞ; কার্য্যে সরল; আলাপে নম্ম; রহস্থে বাদ্ময়। এরূপ চরিত্রের পুরস্কারই অবিচ্ছিন্ন স্থুখ;—নগেল্রের আশৈশব তাহাই ঘটিয়াছিল। তাহার দেশে সম্মান; বিদেশে যশঃ; অমুগত ভ্তা প্রজাগণের সন্ধিধানে ভক্তি; স্র্য্যমুখীর নিকট অবিচলিত, অপরিমিত, অকলুষিত স্লেহরাশি। যদি তাহার কপালে এত সুখে না ঘটিত, তবে তিনি কথন এত তুঃখী হইতেন না।

ছংখী না হইলে লোভে পড়িতে হয় না। যাহার যাহাতে অভাব, তাহার তাহাতেই লোভ। কুন্দনন্দিনীকে লুক লোচনে দেখিবার পূর্বের নগেন্দ্র কখন লোভে পড়েন নাই, কেননা কখন কিছুরই অভাব জানিতে পারেন নাই। স্থতরাং লোভ সম্বরণ করিবার জন্ম যে মানসিক অভ্যাস বা শিক্ষা আবশ্যক, তাহা তাঁহার হয় নাই। এই জন্ম তিনি চিত্তসংযমে প্রবৃত্ত হইয়াও সক্ষম হইলেন না। অবিচ্ছিন্ন সুখ, ছংখের মূল; অথচ পূর্বেগামী ছংখ ব্যতীত স্থায়ী সুখ জন্মেনা।

নগেন্দের যে দোষ নাই, এমত বলি না। তাঁহার দোষ গুরুতর; প্রায়শ্চিত্ত গুরুত্র আরম্ভ হইল।

# ত্রিংশৎ পরিচ্ছেদ

অন্বেষণ

বলা বাহুল্য যে, যখন সূর্য্যমুখীর পলায়নের সম্বাদ গৃহ মধ্যে রাষ্ট্র হইল, তখন তাঁহার অন্নেষণে লোক পাঠাইবার বড় তাড়াতাড়ি পড়িয়া গেল।

নগেন্দ্র চারিদিকে লোক পাঠাইলেন, শ্রীশচন্দ্র লোক পাঠাইলেন, কমলমণি চারিদিকে লোক পাঠাইলেন। বড়ং দাসীরা জলের কলসী ফেলিয়া ছুটিল; হিন্দুস্থানী দ্বারবানেরা বাঁশের লাঠি হাতে করিয়া, তুলাভরা ফরাশীর ছিটের মেরজাই গায়ে দিয়া, মস্ং করিয়া নাগরা জুতার শব্দ করিয়া চলিল—খান-সামারা গামছা কাঁধে, গোট কাঁকালে মাঠাকুরাণীকে ফিরাইতে চলিল। কতকগুলি আত্মীয় লোক গাড়ি লইয়৷ বড় রাস্তায় গেল। গ্রামস্থ মাঠে ঘাটে খুঁজিয়া দেখিতে লাগিল, কোথাও বা গাছ তলায় কমিটি করিয়া তামাকু পুড়াইতে লাগিল। ভজ লোকেরাও বারোইয়ারি আটচালায়, শিবের মন্দিরের রকে, স্থায় কচকচি ঠাকুরের টোলে, এবং অস্থান্থ তথাবিধ স্থানে বসিয়া ঘোঁট করিতে লাগিলেন। মাগী ছাগী স্নানের ঘাট গুলাকে ছোট আদালত করিয়া তুলিল। বালক মহলে ঘোর পর্ব্বাহ বাঁধিয়া গেল; অনেক ছেলে ভরসা করিতে লাগিল, পাঠশালার ছুটি হইবে।

প্রথমে শ্রীশচন্দ্র, নগেন্দ্র, এবং কমলকে ভরসা দিতে লাগিলেন, "তিনি কথন পথ হাটেন নাই—কত দূর যাইবেন গু এক পোওয়া আধক্রোশ পথ গিয়া কোথায় বসিয়া আছেন, এখনই সন্ধান পাইব।" কিন্তু যখন তুই তিন ঘটা অতীত হইল, অথচ সূর্য্যমুখীর কোন সম্বাদ পাওয়া গেল না, তখন নগেন্দ্র স্বয়ং তাহার সন্ধানে বাহির হইলেন। কিছুক্ষন রীদ্রে পুড়িয়া মনে করিলেন, "আমি খুঁ, জিয়া২ বেড়াইতেছি, কিন্তু হয়ত সূর্য্যমুখীকে এতক্ষণ বাড়ী আনিয়াছে।" এই বলিয়া ফিরিলেন। বাড়ী আসিয়া দেখিলেন, পূর্য্যমুখীর কোন সম্বাদ নাই। আবার বাহির হইলেন। আবার ফিরিয়া বাড়ী আসিলেন। এইরূপে দিনমান গেল।

বস্ততঃ শ্রীশচন্দ্র যাহা বলিয়াছিলেন, তাহা সত্য। সূর্য্যমূখী কখন পদব্রজে বাটীর বাহির হয়েন নাই। কতদূর যাইবেন ? বাটী হইতে অর্জক্রোশ দূরে একটা পুন্ধরিণীর ধারে আত্র বাগানে শয়ন করিয়াছিলেন। একজন খানসামা, যে অন্তঃপুরে যাতায়াত করিত, সেই সন্ধান করিতে২ সেই খানে আসিয়া তাহাকে দেখিল। চিনিয়া বলিল:—

"আজ্ঞে, আসুন!"

স্থ্যমূখী কোন উত্তর করিলেন না। সে আবার বলিল, "আজ্ঞে আস্থন! বাড়ীতে সকলে বড় ব্যস্ত হইয়াছেন।" স্থ্যমূখী তখন ক্রোধ ভরে কহিলেন, "আমাকে ফিরাইবার তুই কে ?" খানসামা ভীত হইল। তথাপি সে দাঁড়াইয়া রহিল। সুর্য্যমুখী তাহাকে কহিলেন, "তুই যদি এখানে দাঁড়াইবি, তবে এই পুন্ধরিণীর জ্বলে আমি ডুবিয়া মরিব।"

খানসামা কিছু করিতে না পারিয়া দ্রুত গিয়া নগেন্দ্রকে সম্বাদ দিল। নগেন্দ্র শিবিকা লইয়া স্বয়ং সেইখানে আসিলেন। কিন্তু তথন আর সূর্য্য-মুখীকে সেখানে পাইলেন না। নিকটে তল্লাস করিলেন, কিন্তু কিছুই হইল না।

সূর্য্যমুখী সেখান হইতে উঠিয়া গিয়া এক বনে বসিয়াছিলেন। সেখানে এক বৃড়ীর সঙ্গে সাক্ষাৎ হইল। বৃড়ী কাঠ কুড়াইতে আসিয়াছিল—কিন্তু সূর্য্যমুখীর সন্ধান দিতে পারিলে ইনাম পাওয়া যাইতে পারে, অতএব সেও সন্ধানে ছিল। সূর্য্যমুখীকে দেখিয়া সে জিজ্ঞাসা করিল, "হাাগা, তুমি কি আমাদের মা ঠাকুরাণী গা ?"

স্থ্যম্থী বলিলেন, "না, বাছা।"
বৃড়ী বলিল, "হাঁ, তৃমি আমাদের মা ঠাকুরাণী।"
স্থ্যম্থী বলিলেন, "তোমাদের মা ঠাকুরাণী কে গা ?"
বৃড়ী বলিল, "বাবুদের বাড়ীর বউ গা।"

সূর্য্যমূখী বলিলেন, "আমার গায়ে কি সোনা দানা আছে যে, আমি বাবুদের বাড়ীর বউ ?"

বুড়ী ভাবিল, "সত্যি ত বটে।"

সে তথন কাঠ কুড়াইতে২ অশ্য বনে গেল।

দিনমান এইরূপে বৃথায় গেল। রাত্রেও কোন ফল লাভ হইল না। তৎপরদিন ও তৎপরদিনও কার্য্য সিদ্ধ হইল না—অথচ অমুসদ্ধানের ক্রটি হইল না। পুরুষ অমুসদ্ধানকারিরা প্রায় কেহই সূর্য্যমুখীকে চিনিত না—তাহারা অনেক কাঙ্গাল গরিব ধরিয়া আনিয়া নগেন্দ্রের সম্মুখে উপস্থিত করিল। শেষে ভজলোকের মেয়ে ছেলেদের একা পথে ঘাটে স্নান করিতে যাওয়া দায় ঘটিল। একা দেখিলেই নগেন্দ্রের নেমক হালাল হিন্দুস্থানীরা "মা ঠাকুরাণী" বলিয়া পাছু লাগিত, এবং স্নান বন্ধ করিয়া অকস্মাৎ পালকী বহারা আনিয়া উপস্থিত করিত। অনেকে কখন পান্ধী চড়ে নাই, স্থবিধা পাইয়া বিনা ব্যয়ে পান্ধী চড়িয়া লইল।

শ্রীশচন্দ্র আর থাকিতে পারিলেন না। কলিকাতায় গিয়া অমুসন্ধান আরম্ভ করিলেন। কমলমণি, গোবিন্দপুরে থাকিয়া, অমুসন্ধান করিতে লাগিলেন।

# একত্রিংশ পরিচ্ছেদ

#### সকল স্থেরই সীমা আছে

কুন্দনন্দিনী যে সুখের আশা করিতে কখন ভরসা করেন নাই, তাঁহার সে সুখ হইয়াছিল। তিনি নগেন্দ্রের স্ত্রী হইয়াছিলেন। যে দিন বিবাহ হইল, কুন্দনন্দিনী মনে করিলেন, এ স্থাখের সীমা নাই, পরিমাণ নাই। তাহার পর সুর্য্যমুখী পলায়ন করিলেন। তখন মনে পরিতাপ হইল—মনে করিলেন, "সূর্য্যমুখী আমাকে অসময়ে রক্ষা করিয়াছিল—নহিলে আমি কোথায় যাইতাম—কিন্তু আজি সে আমার জন্ম গৃহত্যাগী হইল। আমি সুখী না হইয়া মরিলে ভাল ছিল।" দেখিলেন, সুখের সীমা আছে।

প্রদোষে নগেল্র শয্যায় শয়ন করিয়া আছেন—কুন্দনন্দিনী শিয়রে বসিয়া ব্যক্তন করিতেছেন। উভয়ে নীরবে আছেন। এটি স্থলক্ষণ নহে; আর কেহ নাই—অথচ ছই জ্বনেই নীরব—সম্পূর্ণ স্থুখ থাকিলে এরপ ঘটে না।

কিন্তু সূর্য্যমুখীর পলায়ন অবধি ইহাদের সম্পূর্ণ সুখ কোথায় ? কুন্দনন্দিনী সর্বদা মনে ভাবিতেন, "কি করিলে, আবার যেমন ছিল, তেমনি হয়।" আজিকার দিন, এই সময়, কুন্দনন্দিনী মুখ ফুটিয়া এ কথাটি জিজ্ঞাসা করিলেন,—"কি করিলে, যেমন ছিল, তেমনি হয় ?"

নগেল্র কিছু বিরক্তির সহিত বলিলেন, "যেমন ছিল, তেমনি হয়? তোমাকে বিবাহ করিয়াছি বলিয়া কি তোমার অমুতাপ হইয়াছে?"

কুন্দনন্দিনী ব্যথা পাইলেন। বলিলেন, "তুমি আমাকে বিবাহ করিয়া যে সুখী করিয়াছ—তাহা আমি কখন আশা করি নাই। আমি তাহা বলি না—আমি বলিতেছিলাম যে, কি করিলে, সূর্য্যমুখী ফিরিয়া আসে।"

নগেল বলিলেন, "ঐ কথাটি তুমি মুখে আনিও না। তোমার মুখে স্থ্যমুখীর নাম শুনিলে আমার অন্তর্দাহ হয়—তোমারই জন্ম স্থ্যমুখী আমাকে ত্যাগ করিয়া গেল।"

ইহা কুন্দনন্দিনী জ্বানিতেন, কিন্তু—নগেল্রের ইহা বলাতে কুন্দনন্দিনী ব্যথিত হইলেন। ভাবিলেন, "এটি কি তিরস্কার? আমার ভাগ্য মন্দ—
কিন্তু আমি ত কোন দোষ করি নাই। সূর্য্যমুখীই ত এ বিবাহ দিয়াছে।"
কুন্দ আর কোন কথা না কহিয়া ব্যজনে রত রহিলেন। কুন্দনন্দিনীকে

অনেকক্ষণ নীরব দেখিয়া নগেন্দ্র বলিলেন, "কথা কহিতেছ না কেন ? রাগ করিয়াছ ?" কুন্দ কহিলেন, "না।"

ন। কেবল একটি ছোট্টো "না" বলিয়া আবার চুপ করিলে। তুমি কি আমায় আর ভাল বাস না ?

কু। বাসি বই কি ?

ন। 'বাসি বই কি ?' এ যে বালক ভুলান কথা। কুন্দ, বোধ হয়, তুমি আমায় কখন ভাল বাসিতে না।

#### কু। বরাবর বাসি।

নগেন্দ্র ব্ঝিয়াও ব্ঝিলেন না যে, এ স্থ্যমুখী নয়। স্থ্যমুখীর ভালবাসা যে কুন্দনন্দিনীতে ছিল না—তাহা নহে—কিন্তু কুন্দ কথা জানিতেন না। তিনি বালিকা, ভীরুস্বভাব, কথা জানেন না। আর কি বলিবেন ! কিন্তু নগেন্দ্র তাহা ব্ঝিলেন না, বলিলেন, "আমাকে স্থ্যমুখী বরাবর ভাল বাসিত। বানরের গলায় মুক্তার হার সহিবে কেন !—লোহার শিকলই ভাল।"

এবার কুন্দনন্দিনী রোদন সম্বরণ করিতে পারিলেন না। ধীরেই উঠিয়া বাহিরে গেলেন। এমন কেই ছিলনা যে, ভাহার কাছে রোদন করেন। কমলমণির আসা পর্যান্ত কুন্দ তাঁহার কাছে যান নাই—কুন্দনন্দিনী, আপনাকে এ বিবাহের প্রধান অপরাধিনী বোধ করিয়া লভ্ছায় তাঁহার কাছে মুখ দেখাইতে পারেন নাই। কিন্তু আজিকার মর্ম্মপীড়া, সহৃদয়া, স্নেহয়য়ী, কমলমণির সাক্ষাভে বলিতে ইচ্ছা করিলেন। যে দিন, প্রণয়ের নৈরাশ্রের সময়, কমলমণি তাঁহার ছঃখে ছঃখী ইইয়া, তাঁহাকে কোলে লইয়া চক্ষের জল মুছাইয়া দিয়াছিলেন—সেই দিন মনে করিয়া তাঁহার কাছে কাঁদিতে গেলেন। কমলমণি, কুন্দনন্দিনীকে দেখিয়া অপ্রসন্ধ হইলেন—কুন্দকে কাছে আসিতে দেখিয়া, বিস্মিত হইলেন, কিছু বলিলেন না। কুন্দ তাঁহার কাছে আসিয়া বসিয়া, কাঁদিতে লাগিলেন। কমলমণি কিছু বলিলেন না; জিজ্ঞাসাও করিলেন না, কি হইয়াছে। স্মুভরাং কুন্দনন্দিনী আপনা আপনি চুপ করিলেন। কমল তখন বলিলেন, "আমার কাজ আছে," অনস্তর উঠিয়া গেলেন।

कुलनिलनी एमिएलन, जकल सूर्यत्रे जीमा आहि।

### দাত্রিংশ পরিচ্ছেদ

#### विषवृत्कत्र कन

#### হরদেব ঘোষালের প্রতি নগেন্দ্র দত্তের পত্র

তুমি লিখিয়াছ যে, আমি এ পৃথিবীতে যত কাজ করিয়াছি, তাহার মধ্যে কুন্দনন্দিনীকে বিবাহ করা, সর্বাপেক্ষা ভ্রান্তিমূলক কাজ। ইহা আমি স্বীকার করি। আমি এই কাজ করিয়া স্ব্যাম্খীকে হারাইলাম। স্ব্যাম্খীকে পত্নীভাবে পাওয়া বড় জোর কপালের কাজ। সকলেই মাটী খোঁড়ে, কহিনূর এক জনের কপালেই উঠে। স্ব্যাম্খী সেই কহিনূর। কুন্দনন্দিনী কোন্ গুণে তাঁহার স্থান পূর্ণিত করিবে ?

তবে কুন্দনন্দিনীকে তাঁহার স্থলাভিষিক্ত করিয়াছিলাম কেন ? ভ্রান্তি, ভ্রান্তি! এখন চেতনা হইয়াছে। কুন্তকর্ণের নিদ্রাভঙ্গ হইয়াছিল মরিবার জন্য। আমারও মরিবার জন্য এ মোহনিদ্রা ভাঙ্গিয়াছে। এখন আমি সূর্য্যমুখীকে কোথায় পাইব ?

আমি কেন কুন্দনন্দিনীকে বিবাহ করিয়াছিলাম ? আমি কি তাহাকে ভালবাসিতাম ? ভাল বাসিতাম বৈ কি—তাহার জন্ম উন্মাদগ্রস্ত হইতে বসিয়াছিলাম—প্রাণ বাহির হইতেছিল। কিন্তু এখন ব্ঝিতেছি, সে কেবল চোথের ভালবাসা। নহিলে আজি পনের দিবস মাত্র বিবাহ করিয়াছি—এখনই বলিব কেন, "আমি কি তাহাকে ভালবাসিতাম ?" ভালবাসিতাম কেন ? এখন ভালবাসি—কিন্তু আমার সূর্য্যমূখী কোথায় গেল ? অনেক কথা লিখিব মনে করিয়াছিলাম, কিন্তু আজি আর পারিলাম না। বড় কষ্ট হইতেছে। ইতি

#### হরদেব ঘোষালের উত্তর

আমি ভোমার মন বৃঝিয়াছি। কুন্দনন্দিনীকে ভালবাসিতে না, এমত নহে—এখনও ভালবাস; কিন্তু সে যে কেবল চোকের ভালবাসা, ইহা যথার্থ বলিয়াছ। সূর্য্যমুখীর প্রতি ভোমার গাঢ় স্নেহ—কেবল হুই দিনের জন্ম কুন্দনন্দিনীর ছায়ায় ভাহা আবৃত হইয়াছিল। এখন সূর্য্যমুখীকে হারাইয়া ভাহা বৃঝিয়াছ। যতক্ষণ সূর্য্যদেব অনাচ্ছয় থাকেন, ততক্ষণ তাঁহার কিরণে সন্তাপিত হই, মেঘ ভাল লাগে। কিন্তু সূর্য্য অস্ত গেলে বৃঝিতে পারি, স্র্য্যদেবই সংসারের চক্ষু। সূর্য্য বিনা সংসার আঁধার।

তুমি আপনার হাদয় না বুঝিতে পারিয়া এমত গুরুতর ভ্রান্তিমূলক কাজ করিয়াছ—ইহার জন্ম আর তিরস্কার করিব না—কেননা তুমি যে ভ্রমে পড়িয়াছিলে, আপনা হইতে তাহার অপনোদন বড় কঠিন। মনের অনেক গুলিন ভাব আছে, তাহার সকলকেই লোকে ভালবাসা বলে। কিন্তু চিত্তের যে অবস্থায়, অন্তোর স্থথের জন্য আমরা আত্মসুথ বিসর্জন করিতে স্বতঃ প্রস্তুত হই, তাহাকেই প্রকৃত ভালবাসা বলা যায়। "স্বতঃ প্রস্তুত হই," অর্থাৎ ধর্মজ্ঞান বা পুণ্যাকাজ্জায় নহে। স্বতরাং রূপবতীর রূপভোগলালসা, ভালবাসা নহে। যেমন ক্ষ্ধাতুরের ক্ষ্ধাকে অক্সের প্রতি প্রণয় বলিতে পারি না, তেমনি কামাতুরের চিত্তচাঞ্চল্যকে রূপবতীর প্রতি ভালবাসা বলিতে পারি না। সেই চিত্তচাঞ্চল্যকেই আর্য্য কবিরা মদন শরব্দ বলিয়া বর্ণন করিয়াছেন। যে বুত্তির কল্পিত অবতার, বসন্ত সহায় হইয়া, মহাদেবের ধ্যান ভঙ্গ করিতে গিয়াছিলেন, যাঁহার প্রসাদে কবির বর্ণনায় মৃগেরা মৃগীদিগের গাত্রে গাত্র কণ্ডুয়ন করিতেছে, করিগণ করিণীদিগকে পদ্ম মৃণাল ভাঙ্গিয়া দিতেছে, সে এই রূপজ মোহ মাত্র। এ বৃত্তিও জ্বগদীশ্বর প্রেরিতা, ইহার দ্বারাও সংসারের ইষ্ট সাধন হইয়া থাকে, এবং ইহা সর্ব্বজ্ঞীবমুগ্ধকরী। कालिमाम, वार्रेत्रन, खरारमव रेरात कवि ;—विशायनमत रेरात एकान। किस्र ইহা প্রণয় নহে। প্রেম বুদ্ধিবৃত্তিমূলক। প্রণয়াস্পদব্যক্তির গুণ সকল যখন বুদ্ধিবৃত্তির দারা পরিগৃহীত হয়, হৃদয় সেই সকল গুণে মুগ্ধ হইয়া তংপ্রতি সমাকর্ষিত এবং সঞ্চালিত হয়, তখন সেই গুণাধারের সংসর্গ লিপ্সা, এবং তৎপ্রতি ভক্তি জন্মায়। ইহার ফল, সহাদয়তা এবং পরিণামে আত্মবিস্মৃতি ও আত্ম বিসৰ্জ্জন। এই যথার্থ প্রণয়; সেক্ষপীয়র, বাল্মীকি, মাদাম্দেস্তাল্ ইহার কবি। ইহা রূপে জ্ঞানো। প্রথমে বৃদ্ধির দারা গুণগ্রহণ, গুণগ্রহণের পর আসঙ্গলিঞ্চা, আসঙ্গলিঞ্চা সফল হইলে সংস্কর্ সংসর্গ ফলে প্রণয়, প্রণয়ে আত্ম বিসর্জন। আমি ইহাকেই ভালবাসা বলি। নিতান্ত পক্ষে ত্রীপুরুষের ভালবাসা, আমার বিবেচনায় এইরূপ। আমার বোধ হয়, অম্ম ভাল বাসারও মূল এইরূপ ; তবে স্লেহ এক কারণে উপস্থিত হয় না। কিন্তু সকল কারণই বৃদ্ধিবৃত্তিমূলক। নিতাস্ত পক্ষে বৃদ্ধিবৃত্তিমূলক কারণজ্ঞাত স্নেহ ভিন্ন কখন স্থায়ী হয় না। রূপজ্ঞ মোহ তাহা নঙে। রূপদর্শনঞ্জনিত যে সকল চিত্তবিকৃতি, তাহার তীক্ষতা পৌনঃপুঞে হ্রস্ব হয় : অর্থাৎ পৌন:পুয়ে পরিতৃপ্তি জ্বে। গুণজনিত পরিতৃপ্তি নাই। কেননা

রূপ এক—প্রত্যহই তাহার এক প্রকারই বিকাশ; গুণ নিত্য নৃতন নৃতন ক্রিয়ায় নৃতনং হইয়া প্রকাশ পায়। রূপেও প্রণয় জন্মে, গুণেও প্রণয় জন্মে, —কেননা উভয়ের দ্বারা আসঙ্গ লিপ্সা জন্মে। যদি উভয় একত্রিত হয়, তবে প্রণয় শীঘ্রই জন্মে; কিন্তু একবার প্রণয়সংসর্গফল বদ্ধমূল হইলে রূপ থাকা না থাকা সমান, রূপবান ও কুৎসিতের প্রতি স্নেহ সমান হয়। কুরূপ স্বামী বা কুরূপ স্ত্রীর প্রতি স্নেহ ইহার নিত্য উদাহরণ স্থল।

গুণজনিত প্রণয় চিরস্থায়ী বটে—কিন্তু গুণ চিনিতে দিন লাগে। এই জন্ম সে প্রণয় একেবারে হঠাৎ বলবান হয় না—ক্রমে সঞ্চারিত হয়। কিন্তু রপজ মোহ এককালীন সম্পূর্ণ বলবান হইবে। তাহার প্রথম বল এমন তর্দ্দমনীয় হয়, যে অন্থ সকল বৃত্তি তদ্ধারা উচ্ছিন্ন হয়। এই মোহ কি—এই স্থায়ী প্রণয় কি না—ইহা জ্ঞানিবার শক্তি থাকে না। অনস্ত কাল স্থায়ী প্রণয় বলিয়া তাহাকে বিবেচনা হয়। তোমার তাহাই বিবেচনা হইয়াছিল—এই মোহের প্রথম বলে স্থ্যমুখীর প্রতি তোমার যে স্থায়ীপ্রেম, তাহা তোমার চক্ষে অদৃশ্য হইয়াছিল। এই তোমার ভ্রান্তি। এ ভ্রান্তি মন্থয়ের স্বভাবসিদ্ধ। অতএব তোমাকে তিরস্কার করি না। বরং পরামর্শ দিই, ইহাতেই সুখী হইবার চেন্তা কর।

তুমি নিরাশ হইও না। স্থ্যমুখী অবশ্য পুনরাগমন করিবেন—তোমাকে না দেখিয়া তিনি কত কাল থাকিবেন ? যত দিন না আসেন, তুমি কৃন্দ-নন্দিনীকে স্নেহ করিও। তোমার পত্রাদিতে যতদূর বুঝিয়াছি, তাহাতে বোধ হইয়াছে, তিনিও গুণহীনা নহেন। রূপজমোহ দূর হইলে, কালে স্থায়ী প্রেমের সঞ্চার হইবে। তাহা হইলে তাঁহাকে লইয়াই স্থখী হইতে পারিবে। এবং যদি তোমার জ্যেষ্ঠা ভার্য্যার সাক্ষাৎ আর না পাও, তবে তাঁহাকে ভুলিতেও পারিবে। বিশেষ কনিষ্ঠা তোমাকে ভাল বাসেন। ভাল বাসায় কখন অযত্ন করিবে না। কেননা ভালবাসাতেই মানুষের এক মাত্র নির্মাল এবং অবিনশ্বর স্থথ। ভালবাসাই মনুষ্য জাতির উন্নতির শেষ উপায়—মনুষ্য মাত্রে পরস্পরে ভাল বাসিলে আর মনুষ্যকৃত অনিষ্ঠ পৃথিবীতে থাকিবে না। ইতি।

### নগেন্দ্রনাথের প্রত্যুত্তর

তোমার পত্র পাইয়া, মানসিক ক্লেশের কারণ এ পর্য্যস্ত উত্তর দিই নাই। তুমি যাহা লিখিয়াছ, তাহা সকলই বুঝিয়াছি এবং তোমার পরামর্শই যে সংপরামর্শ, তাহাও জ্বানি। কিন্তু গৃহে মনঃস্থির করিতে পারি না। এক মাস হইল, আমার স্থ্যমুখী আমাকে ত্যাগ করিয়া গিয়াছেন, আর তাঁহার কোন সম্বাদ পাইলাম না। তিনি যে পথে গিয়াছেন, আমিও সেই পথে যাইবার কল্পনা করিয়াছি। আমিও গৃহ ত্যাগ করিব। দেশে দেশে তাঁহার সন্ধান করিয়া বেড়াইব। তাঁহাকে পাই, লইয়া গৃহে আসিব; নচেৎ আর আসিব না। কুন্দনন্দিনীকে লইয়া আর গৃহে থাকিতে পারি না। সে চক্ষ্-শূল হইয়াছে। তাহার দোষ নাই—দোষ আমারই—কিন্তু আমি তাহার মুখদর্শন আর সহ্য করিতে পারি না। আগে কিছু বলিতাম না—এখন নিত্য ভৎ সনা করি—দে কাঁদে,—আমি কি করিব ? আমি চলিলাম, শীত্র তোমার সঙ্গে সাক্ষাৎ হইবে। তোমার সঙ্গে সাক্ষাৎ করিয়া অন্যত্র যাইব। ইতি।

নগেন্দ্র নাথ যেরূপ লিখিয়াছিলেন, সেই রূপই করিলেন। বিষয়ের রক্ষণাবেক্ষণের ভার দেওয়ানের উপর ফ্রস্ত করিয়া অচিরাৎ গৃহত্যাগ করিয়া পর্য্যটনে যাত্রা করিলেন। কমলমণি অগ্রেই কলিকাতায় গিয়াছিলেন। স্কুতরাং এ আখ্যায়িকার লিখিত ব্যক্তিদিগের মধ্যে কুন্দনন্দিনী একাই দত্ত-দিগের অস্তঃপুরে রহিলেন আর হীরা দাসী তাহার পরিচর্য্যায় নিযুক্ত রহিল।

দত্তদিগের সেই সুবিস্তৃতা পুরী অন্ধকার হইল। যেমন বছদীপ সমুজ্জ্লন, বছলোকসমাকীর্ণ, গীতধ্বনিপূর্ণ নাট্যশালা নাট্যরঙ্গ সমাপন হইলে পর, অন্ধকার, জনশৃহ্য, নীরব হয়; এই মহাপুরী স্থ্যমুখী নগেন্দ্র কর্তৃক পরিত্যক্ত হইয়া সেইরূপ আধার হইল। যেমন বালক, চিত্রিত পুত্তলি লইয়া এক দিনক্রীড়া করিয়া, পুতৃল ভাঙ্গিয়া ফেলিয়া দেয়, পুতৃল মাটিতে পড়িয়া থাকে, তাহার উপর মাটা পড়ে, তৃগাদি জ্বন্মিতে থাকে; তেমনি কুন্দনন্দিনী, ভগ্ন পুতৃলের স্থায়, নগেন্দ্র কর্তৃক পরিত্যক্ত হইয়া, একাকিনী সেই বিস্তৃতা পুরী মধ্যে অযত্মে পড়িয়া রহিলেন। যেমন দাবানলে বন দাহ কালীন শাবক সহিত পক্ষীনীড় দম্ম হইলে, পক্ষিণী আহার লইয়া আসিয়া দেখে, বৃক্ষ নাই, বাসা নাই, শাবক নাই; তখন বিহঙ্গিনী নীড়াশ্বেষণে উচ্চ কাতরোক্তি করিতেই সেই দম্ম বনের উপরে মণ্ডলে মণ্ডলে ঘ্রিয়া বেড়ায়, নগেন্দ্র সেই রূপ স্থ্যমুখীর সন্ধানে দেশে দেশে ঘ্রিয়া বেড়াইতে লাগিলেন। যেমত অন্ধ্র সাগরে অতল জলে মণ্ডিগু ডুবিলে আর দেখা যায় না, স্থ্যমুখী তেমনি তৃষ্পাপনীয়া হইলেন।



# তৃতীয় পরিচ্ছেদ

আইন

সংদেশের কৃষকেরা যে দরিজ—অন্নবস্ত্রের কাঙ্গাল, তাহা কেবল জমীদারের দোষ নহে। ছর্ব্বলের উপর পীড়ন করা, বলবানের স্বভাব। সেই পীড়ন নিবারণ জ্বস্টই, রাজস্ব। রাজা বলবান হইতে ছর্ব্বলকে রক্ষা করেন, ইহারই জ্বস্তু মনুষ্ট্রের রাজ্বশাসন শৃষ্ণলে বদ্ধ হইবার আবশ্যক। যদি কোন রাজ্যে ছর্ব্বলকে বলবানে পীড়ন করে, তবে তাহা রাজারই দোষ। সে রাজ্যে রাজা আপন কর্ত্ব্যু সাধনে হয় অক্ষম, নয় পরাধ্যুথ। যদি এদেশে জমীদারে কৃষককে পীড়িত করেন, ইহা সত্য হয়, তবে তাহাতে ইংরাজ্ব রাজপুরুষদিগের অবশ্য দোষ আছে। দেখা যাউক, তাঁহারা আপন কর্ত্ব্যু সাধন পক্ষে কি

প্রাচীন হিন্দুরাজ্যে জমীদার ছিল না। প্রজারা ষষ্ঠাংশ রাজাকে দিয়া নিশ্চিম্ন হইত; কেহ তাহাদিগকে মাঙ্গন মাথট পার্ববনীর জন্ম জালাতন করিত না। হিন্দুরা স্বজ্ঞাতির রাজ্যকালের পুরাবৃত্ত লিখিয়া যান নাই বটে, কিন্তু অসংখ্য অন্য বিষয়ক গ্রন্থ রাখিয়া গিয়াছেন। সেই সকল গ্রন্থ হইতে ভারতবর্ষের প্রাচীন অবস্থা সম্যক রূপে অবগত হওয়া যায়। তদ্মারা জানা যায় যে, হিন্দুরাজ্যকালে প্রজ্ঞাপীড়ন ছিল না। যাঁহারা মুসলমান ও মহারাষ্ট্রীয়দিগের সময়ের প্রজ্ঞাপীড়ন এবং বিশৃদ্খলা দেখিয়া বিবেচনা করেন যে, প্রাচীন হিন্দু রাজ্যগও এইরূপ প্রজ্ঞাপীড়ক ছিলেন, তাঁহারা বিশেষ ভ্রান্ত। অসংখ্য সংস্কৃত গ্রন্থমধ্যে প্রজ্ঞাপীড়নের পরিচয় কোথাও পাওয়া যায় না। যদি প্রজ্ঞাপীড়নের প্রাবচ্চ বিশ্বের প্রাবচ্চ দিতে তাহার চিহ্ন থাকিত; কেননা সাহিত্য এবং স্মৃতি সমাজের প্রতিকৃতি মাত্র।

প্রজ্ঞাপীড়ন দূরে থাকুক, বরং সেই প্রতিক্তিতে দেখা যায় যে, হিন্দু রাজ্ঞারা বিশেষ প্রজ্ঞাবৎসল ছিলেন। রাজ্ঞা পিতার স্থায় প্রজ্ঞাপালন করেন, এই কথা সংস্কৃত গ্রন্থে পুন: পুন: কথিত আছে। স্কৃতরাং অস্থ্যাস্থ্য জ্ঞাতীয় রাজ্ঞাদিগের অপেক্ষা এ বিষয়ে তাঁহার গৌরব। যূনানী রাজ্ঞ্ঞগণের নামই ছিল "Tyrant" সে শব্দের আধুনিক অর্থ প্রজ্ঞাপীড়ক। ইংলণ্ডীয় রাজ্ঞ্ঞণ প্রজ্ঞাপীড়ক বলিয়া প্রজ্ঞাদিগের সহিত তাঁহাদিগের বিবাদ হইত; একজন রাজ্ঞা পর্জ্ঞা কর্তৃক পদচ্যুত, অস্থ্য একজন নিহত হন। ফ্রান্স, প্রজ্ঞাপীড়নের জন্মই বিখ্যাত, এবং অসহ্য প্রজ্ঞাপীড়নের জন্মই ফরাসী বিপ্লবের স্থিটি। ভারতবর্ষে উত্তরগামী মুসলমান এবং মহারাষ্ট্রীয়দিগের প্রজ্ঞাপীড়নের উল্লেখ মাত্র যথেষ্ট। কেবল প্রাচীন রাজ্ঞ্ঞাণের এ বিষয়ে বিশেষ গৌরব। তাঁহারা কেবল ষষ্ঠাংশ লইয়া সম্ভুষ্ট থাকিতেন।

মুসলমানদিগের সময়ে প্রথম জমীদারের সৃষ্টি। তাঁহারা রাজ্যশাসনে স্থপারগ ছিলেন না। যেখানে হিন্দু রাজগণ অবলীলাক্রমে প্রজাদিগের নিকট কর সংগ্রহ করিতেন, মুসলমানেরা সেখানে কর সংগ্রহ করিতে অসমর্থ হইলেন। তাঁহারা পরগণায় পরগণায় এক এক ব্যক্তিকে করসংগ্রাহক নিযুক্ত করিলেন। তাহারা এক প্রকার কর সংগ্রহের কণ্ট্রাক্টর হইল। রাজার রাজস্ব আদায় করিয়া দিবেন, তাহার বেশী যাহা আদায় করিতে পারিবেন, তাহা তাঁহাদিগের লাভ থাকিবে। ইহাতেই জমীদারির সৃষ্টি, এবং ইহাতেই বঙ্গদেশে প্রজাপীড়নের সৃষ্টি। এই কণ্ট্রাক্টরেরাই জমীদার। রাজার রাজস্বের উপর যত বেশী আদায় করিতে পারেন, ততই তাঁহাদের লাভ। স্বতরাং তাঁহারা প্রজার সর্ব্বয়ন্ত করিয়া বেশী আদায় করিতে লাগিলেন। প্রজার যে সর্ব্বনাশ হইতে লাগিল, তাহা বলা বাহুলা।

তাহার পর ইংরাজেরা রাজা হইলেন। তাঁহারা যখন রাজ্য গ্রহণ করেন, তখন তাহাদিগের সেই অবস্থা। তাহাদিগের ত্ববস্থা মোচন করিবার জন্ম ইংরাজদিগের ইচ্ছার ত্রুটি ছিল না; কিন্তু লর্ড কর্ণওয়ালিস মহা ভ্রমে পতিত হইয়া প্রজাদিগের আরও গুরুতর সর্ব্বনাশ করিলেন। তিনি বলিলেন যে, জমীদারদিগের জমীদারীতে চিরস্থায়ী স্বন্ধ নাই বলিয়াই, জমীদারীতে তাঁহাদিগের যত্ন হইতেছে না। জমীদারীতে তাঁহাদিগের স্থায়ী অধিকার হইলে পর, তাহাতে তাঁহাদের যত্ন হইবে। স্মৃতরাং তাঁহারা প্রজাপীড়ক না

হইয়া প্রজ্ঞাপালক হইবেন। এই ভাবিয়া তিনি চিরস্থায়ী বন্দোবস্তের স্জন করিলেন। রাজ্ঞ্যের কণ্টাক্টরদিগকে ভূস্বামী করিলেন।

তাহাতে কি হইল ? জ্বমীদারের। যে প্রজাপীড়ক, সেই প্রজাপীড়ক রহিলেন। লাভের পক্ষে, প্রজাদিগের চিরকালের স্বন্ধ একবারে লোপ হইল। প্রজারাই চিরকালের ভূস্বামী; জ্বমীদারেরা কম্মিন কালে কেহ নহেন—কেবল সরকারী তহশীলদার। কর্ণওয়ালিস যথার্থ ভূস্বামির নিকট হইতে ভূমি কাড়িয়া লইয়া তহশীলদারকে দিলেন। ইহা ভিন্ন প্রজাদিগের আর কোন লাভ হইল না। ইংরাজ রাজ্যে বঙ্গদেশের কৃষকদিগের এই প্রথম কপাল ভাঙ্গিল। এই "চিরস্থায়ী বন্দোবস্ত্র" বঙ্গদেশের অধঃপাতের চিরস্থায়ী বন্দোবস্ত্র মাত্র—ক্মিন্ কালে ফিরিবে না। ইংরাজদিগের এ কল্ক চিরস্থায়ী, কেননা এবন্দোবস্ত্র "চিরস্থায়ী"।

কর্ণ ওয়ালিস্ প্রজাদিগের হাত পা বান্ধিয়া জমীদারের গ্রাসে ফেলিয়া দিলেন—জমীদার কর্তৃক তাহাদিগের প্রতি কোন অত্যাচার না হয়, সেই জন্ম কোন বিধি ও নিয়ম করিলেন না। কেবল বলিলেন যে, "প্রজা প্রভৃতির রক্ষার্থ ও মঙ্গলার্থ গবর্ণর জেনেরেল যে সকল নিয়ম আবশ্যক বিবেচনা করিবেন, তাহা যখন উপযুক্ত সময় বিবেচনা করিবেন, তখনই বিধিবদ্ধ করিবেন। তহ্তক্য জমীদার প্রভৃতি খাজানা আদায় করার পক্ষে কোন আপত্তি করিতে পারিবেন না।" \*

"বিধিবদ্ধ করিবেন" আশা দিলেন, কিন্তু করিলেন না। প্রজারা পুরুষায়ুক্রমে জমীদার কর্তৃক পীড়িত হইতে লাগিল, কিন্তু ইংরাজ কিছুই করিলেন
না। প্রজাদিগের দ্বিতীয়বার অশুভগ্রহ। ১৮১৯ শালে কোর্ট অব ডিরেক্টরস্
লিখিলেন, "যদিও সেই বন্দোবস্তের পর এত বৎসর অতীত হইয়াছে, তথাপি
আমরা তৎকালে প্রজাদিগের স্বত্ব নিরূপণ এবং সামজ্ঞস্থ করিবার যে
অধিকার হাতে রাখিয়াছিলাম, তদমুযায়ী অভাপি কিছুই করা হইল না।"
এই আক্ষেপ করিয়াই ক্ষান্ত হইলেন। ১৮৩২ শালে কাম্বেল নামক এক জন
বিচক্ষণ রাজ কর্মচারী লিখিলেন, "এ অঙ্গীকার অভাপি রাজকীয় ব্যবস্থামালার শিরোভাগে বর্ত্তমান রহিয়াছে, কিন্তু গবর্ণমেন্ট গ্রাম্য ভূম্বামী (প্রজা)
দিগের অগ্রে জমীদারকে দাঁড় করাইয়া, তাহাদিগের সহিত সাক্ষাৎ সম্বন্ধ
উচ্ছেদ করিয়াছেন। স্বৃতরাং সে অঙ্গীকার মত কর্ম করেন নাই।"

<sup>\*</sup> ১৭৯৩ শালের ১ আইনের ৮ ধারা।

বরং তদিপরীতই করিলেন। ছুর্বলেকে আরো ছুর্বলে করিলেন, বলবানকে আরও বলবান করিলেন। ১৮১২ শালের ৫ আইনের দ্বারা প্রজ্ঞার যে কিছু স্বত্ব ছিল, তাহা লোপ করিলেন। এই বিধি হইল যে, জ্পমীদার প্রজ্ঞাকে যে কোন হারে পাট্টা দিতে পারিবেন। ইহার অর্থ এই হইল যে, জ্পমীদার যে কোন প্রজ্ঞার নিকট যে কোন হারে খাজানা আদায় করিতে পারিবেন। ডিরেক্টরেরা স্বয়ং এই অর্থ করিলেন, \* স্কৃতরাং কৃষককে ভূমিতে রাখা না রাখা জ্পমীদারের ইচ্ছাধীন হইল। ভূমির সঙ্গে কৃষকের কোন সম্বন্ধ রহিল না। কৃষক মজুর হইল। এই ভূতীয় কুগ্রহ।

এই ১৮১২ শালের ৫ আইন পূর্বে কালের বিখ্যাত "পঞ্জম।" যদি কেহ প্রজার সর্ববিদ্ধ লুটিয়া লাইতে চাহিত, সে "পঞ্জম" করিত, এখনও আইন তাই আছে, কেবল সে নামটি নাই। "কোরোক" কি চমৎকার ব্যাপার, তাহা আমরা দ্বিতীয় পরিচ্ছেদে লিথিয়াছি। সন ১৮১২ শালের ৫ আইনও কোরোকের প্রথম আইন নহে। যে বৎসর জমীদার প্রথম ভূষামী হইলেম, সেই বংসর কোরোকের আইনও প্রথম বিধিবদ্ধ হইল।\* জমীদার চির-কালই প্রজার ফসল কাড়িয়া লাইতেন, কিন্তু ইংরাজেরা প্রথমে সে দম্যুবৃত্তিকে আইনসঙ্গত করিলেন। অভাপি এই দম্যুবৃত্তি আইনসঙ্গত। প্রজাদিগের এই চতুর্থ কপালের দোষ।

পরে ১৮১২ শালের ১৮ আইন। ৫ আইন তদ্ধারা আরও স্পঠীকৃত হইল। ডিরেক্টরেরা লিখিলেন যে, এই আইন অমুসারে জমীদারেরা কদিমী প্রজাদিগকেও নিরিকের বিবাদচ্ছলে তাহাদিগের পৈতৃক সম্পত্তি হইতে উচ্ছেদ করিতে পারেন। ক

তাহার পর সন ১৮৫৯ শাল পর্য্যন্ত আর কোন দিকে কিছু হইল না।
১৮৫৯ শালে, বিখ্যাত দশ আইনের সৃষ্টি হইল। ইংরাজ কর্তৃক প্রজার
উপকারার্থ এই প্রথম নিয়ম সংস্থাপন হইল। ১৭৯৩ শালে কর্ণপ্রয়ালিস
যে অঙ্গীকার করিয়াছিলেন, প্রায় ৭০ বৎসর পরে প্রাতঃশ্বরণীয় লর্ড কানিও
হইতে প্রথম তাহার কিঞ্চিৎমাত্র পূরণ হইল। সেই পূরণ প্রথম, সেই

<sup>\*</sup> Revenue Letter to Bengal 9th May, 1821 para 54.

मन ১१२० भारतत १४ चाहेरनत छुटे धाता ।

<sup>†</sup> Revenue Letter 9th May, 1821 para 54.

পুরণও শেষ। তাহার পর আর কিছু হয় নাই। সন ১৮৫৯ শালের ৮ আইন দশ আইনের অমুলিপি মাত্র। #

১৮৫৯ শালের দশ আইনও যে প্রজাদিগের বিশেষ মঙ্গলকর, এমত আমরা বলি না। প্রজাদিগের যাহা ছিল, তাহা তাহারা আর পাইল না। তাহাদিগের উপর যে সকল অত্যাচার হইয়া থাকে, তাহা নিবারণের বিশেষ কোন উপায়, এই আইন বা অভ্য কোন আইনের দ্বারা, হয় নাই। কোরোকলুটের বিধি সেই প্রকারই আছে। বেশীর ভাগ, প্রজার খাজানা বাড়াইবার বিশেষ স্থপথ হইয়াছে। এ আইনের সাহায্যে যাহার হার বেশী করা যাইতে পারে না, বঙ্গদেশে এমত কৃষক অতি অল্পই আছে।

তথাপি এইটুকু মাত্র প্রজার পক্ষতা দেখিয়া প্রজাছেষী, স্বার্থপর কোন কোন জমীদার কতই কোলাহল করিয়াছিলেন! অভাপি করিতেছেন!

আমরা দেখাইলাম যে, ব্রিটিশ রাজ্যকালে ভূমিসংক্রাস্ত যে সকল আইন হইয়াছে, ভাহাতে পদে২ প্রজ্ঞার অনিষ্ট হইয়াছে। প্রতিবারে হুর্বল প্রজ্ঞার বল হরণ করিয়া আইনকারক বলবান জমীদারের বলবৃদ্ধি করিয়াছেন। তবে জমীদার প্রজ্ঞাপীড়ন না করিবেন কেন ?

ইচ্ছাপূর্ব্বক ব্রিটিশ রাজপুরুষের। প্রজার অনিষ্ট করেন নাই। তাঁহারা প্রজার পরম মঙ্গলাকাজ্জী। দেওয়ানী পাইয়া অবধি এ পর্যান্ত, কিসে সাধারণ প্রজার হিত হয়, ইহাই তাঁহাদিগের অভিপ্রায়, এবং ইহাই তাঁহাদিগের চেষ্টা। তুর্ভাগ্য বশতঃ তাঁহারা বিদেশী; এ দেশের অবস্থা সবিশেষ অবগত কহেন, স্কুতরাং পদে২ ভ্রমে পতিত হইয়াছেন। ভ্রমে পতিত হইয়া এই মহৎ অনিষ্টকর বিধি সকল প্রচারিত করিয়াছেন। কিন্তু ভ্রমবশতই হউক, আর যে কারণেই হউক, প্রজাপীডন হইলেই রাজ্ঞার দোষ দিতে হয়।

কিন্তু ইহা অপেক্ষা আর একটি গুরুতর কথা আছে। ইংরাজের দোর্দণ্ড প্রতাপ—সে প্রতাপে সমগ্র আশিয়াখণ্ড সঙ্কুচিত; তবে ক্ষুদ্রজীবী জমীদারের দৌরাষ্ম্য নিবারণ হয় না কেন ? বহুদূরবাসী আবিসিনিয়ার রাজা জন কয়েক ইংরাজকে পীড়ন করিয়াছিলেন বলিয়া, তাঁহার রাজ্য লোপ

<sup>া</sup> এই সকল তত্ত্ব যাঁহারা সবিস্তারে অবগত হইতে ইচ্ছা করেন, তাঁহারা প্রীযুক্ত বাবু সঞ্জীবচন্দ্র চট্টোপাধ্যায় প্রণীত "বলীয়প্রজা" (Bengal Ryot) নামক গ্রন্থ পাঠ করিবেন। আমরা এ প্রবন্ধের এ অংশের কতক্ষ সেই গ্রন্থ হইতে সম্বলিত করিয়াছি।

হইল। আর রাজপ্রতিনিধির অট্টালিকার ছায়াতলে লক্ষং প্রজার উপর পীড়ন হইতেছে, তাহার কোন প্রতীকার হয় না কেন ? জমীদার প্রজা ধরিয়া আনিতেছেন, কয়েদ করিতেছেন, মারিয়া টাকা আদায় করিতেছেন, তাহার ফশল লুটিতেছেন, ভূমি কাড়িয়া লইতেছেন, সর্বস্বাস্ত করিতেছেন, তাহার প্রতীকার হয় না কেন কেহ বলিবেন, তাহার জন্ম রাজপুরুষেরা আইন করিয়াছেন, আদালত করিয়াছেন, তবে গবর্ণমেণ্টের ক্রটি কি গ আমরাও সেই কথা জিজ্ঞাসা করি। আইন আছে—সে আইনে অপরাধী জমীদার দণ্ডনীয় হন না কেন 

পূ আদালত আছে

সে আদালতে দোষী জমীদার চিরজয়ী কেন ইহার কি কোন উপায় হয় না থ আইনে কেবল তুর্ববলই দণ্ডিত হইল, যাহা বলবানের পক্ষে খাটিল না—সে আইন আইন কিসে ? যে আদালতের বল কেবল ছর্কলের উপর, বলবানের উপর নহে, সে আদালত আদালত কিসে গুশাসনদক্ষ ইংরাজেরা কি ইহার স্থবিধি করিতে পারেন না ? যদি না পারেন, তবে কেন শাসনদক্ষতার গর্ব্ব করেন ? যদি পারেন, ভবে মুখ্য কর্ত্তব্য সাধনে অবহেলা করেন কেন ? আমরা এই দীন হীন ছয় কোটি বাঙ্গালি কুষকের জন্ম তাঁহাদিগের নিকট যুক্তকরে রোদন করিতেছি—তাঁহাদের মঙ্গল হউক !—ইংরাজ রাজা অক্ষয় হউক !—তাঁহারা নিরুপায় কুষকের প্রতি দৃষ্টিপাত করুন।

কেন যে আইন আদালতে কৃষকের উপকার নাই, তাহার একটি কারণ আমরা সংক্ষেপে নির্দেশ করিব।

প্রথমতঃ, মোকদ্দমা অতিশয় ব্যয়সাধ্য হইয়া পড়িয়াটি । কি প্রকার ব্যয়, তাহার উদাহরণ আমরা দ্বিতীয় সংখ্যায় দিয়াছি, পুনরুল্লেখের আবশ্যক নাই। যাহা ব্যয়সাধ্য, তাহা দরিদ্র কৃষকদিগের আয়ত্ত নহে। স্কৃতরাং তাহারা তদ্ধারা সচরাচর উপকৃত হয় না; বরং তিদিপরীতই ঘটিয়া থাকে। দ্বমীদার ধনী, আদালতের খেলা তিনি খেলিতে পারেন। দোষে হউক, বিনা দোষে হউক, তিনি ইচ্ছা করিলেই কৃষককে আদালতে লইয়া উপস্থিত করেন। তথায় ধনবানেরই জয়, স্কৃতরাং কৃষকের ছর্দ্দশা ঘটে, অতএব আইন আদালত, কৃষককে পীড়িত করিবার, ধনবানের হস্তে আর একটি উপায় মাত্র।

দ্বিতীয়তঃ, আদালত প্রায় দূরস্থিত। যাহা দূরস্থ, তাহা কৃষকের পক্ষে উপকারী হইতে পারে না। কৃষক ঘর বাড়ী চাস প্রভৃতি ছাড়িয়া দূরে গিয়া বাস করিয়া মোকদ্দম। চালাইতে পারে না। ব্যয়ের কথা দূরে থাকুক, তাহাতে ইহাদের অনেক কার্য্য ক্ষতি হয়, এবং অনেক অনিষ্টাপাতের সম্ভাবনা। কৃষক গোমস্তার নামে নালিশ করিতে গেল, সেই অবসরে গোমস্তার বাধ্য লোকে তাহার ধান চুরি করিয়া লইয়া গেল, না হয়, আর এক জন কৃষক গোমস্তার নিকট হইতে পাট্টা লইয়া তাহার জমী খানি দখল করিয়া লইল। তম্ভিন্ন আমাদিগের দেশের লোক, বিশেষ ইতর লোক অত্যন্ত আলস্য পরবশ। শীঘ্র নড়ে না, সহজে উঠে না, কোন কার্য্যেই তৎপরতা নাই। দূরে যাইতে চাহে না। কৃষক বরং জমীদারের অত্যাচার নীরবে সহ্য করিবে, তথাপি দূরে গিয়া তাহার প্রতীকার করিতে চাহে না। যাঁহার। বিচারকার্য্যে নিযুক্ত, তাঁহারা জানেন যে, তাঁহাদের বিচারালয়ের নিকটবর্ত্তী স্থানেরই মোকদ্দমা অনেক ; দূরের মোকদ্দমা প্রায় হয় না। অতএব বিচারক নিকটে থাকিলে যে অত্যাচারের শাসন হইত, দূরে থাকায় সে অত্যাচারের শাসন হয় না। ইহার আর একটি ফল এই হইয়া উঠিয়াছে যে, অত্যাচারী গোমস্তারাই বিচারকের স্থলাভিষিক্ত হইয়াছে। যথন একজন কৃষক অপরের উপর দৌরাত্ম্য করে, তখন তাহার নালিশ জমীদারের গোমস্তার কাছে হয়। যখন গোমস্তা নিজে অত্যাচার করে, তাহার নালিশ হয় না, যে ব্যক্তি স্বয়ং পরপীড়ক, এবং চারি পয়সার লোভে সকল প্রকার অত্যাচার করিতে প্রস্তুত, ভাহার হাতে বিচার কার্য্য থাকায়, দেশের কি অনিষ্ট হইতেছে, ভাহা বুদ্ধিমানে বুঝিবেন।

তৃতীয়তঃ, বিলম্ব। সকল আদালতেই মোকদ্দমা নিষ্পন্ন হইতে বিলম্ব হয়। বিলম্বে যে প্রতীকার, সে প্রতীকারকে প্রতীকার বলিয়া বোধ হয় না। গোমস্থায় কৃষকের ধান উঠাইয়া লইয়া গিয়াছে, কৃষক আদালতে ক্ষতিপূরণের জ্ঞানালিশ করিল। যদি বড় কপাল জোরে সে ডিক্রী পাইল, তবে সে এক বৎসরে। আপীলে আর এক বৎসর। যদি আত্যন্তিক সোভাগ্য গুণে আপীলে ডিক্রী টিকিল, এবং ডিক্রীজারিতে টাকা আদায় হইল, তবে সে আর এক বৎসরে। বাদির কুড়ি টাকার ধান ক্ষতি হইয়াছিল, ডিক্রীজারি করিয়া খরচ খরচা বাদে তিন বৎসর পরে পাঁচ টাকা আদায় হইল। এরপ প্রতীকারের আশায় কোন্ কৃষক জমীদারের নামে নালিশ করিবে ?

বিলম্বে বিচারকের দোষ নাই। আদালতের সংখ্যা অল্প—যেখানে তিন জন বিচারক হইলে ভাল হয়, সেখানে এক জন বৈ নাই। স্থৃতরাং মোকদ্দমা নিষ্পন্ন করিতে বিলম্ব ঘটিয়া যায়। আর প্রচলিত আইন অত্যস্ত জটিল। বিচারপ্রণালীতে অত্যস্ত লিপি বাহুল্যের, এবং অত্যস্ত কার্য্য বাহুল্যের আবশ্যকতা। আজ এ মোকদ্দমার প্রতিপক্ষের উকীলের জেরার বাহুল্যে একটি মোকদ্দমার একটি সাক্ষী মাত্র বিদায় হইল; স্কৃতরাং আর পাঁচটি মোকদ্দমার কিছু হইল না, আর এক মাস বাদে তাহার দিন পড়িল। কাল নিষ্পন্নযোগ্য মোকদ্দমার একটি নিষ্প্রয়োজনীয় সাক্ষী অমুপস্থিত, তাহার উপর দহুক করিতে হইল। স্কৃতরাং মোকদ্দমা আর এক মাস পিছাইয়া গেল। এ সকল না করিলে বিচার আইনসঙ্গত হয় না। নিষ্পত্তি আপীলে টিকে না। বিচারে বিলম্ব হয়, তাহাও স্বীকার,—অবিচার হয়, তাহাও স্বীকার, তথাপি কলিকাতার তৈয়ারি আইন ঘৃণাক্ষরে লঙ্খন করা যাইতে পারে না। ইংরাজি আইনের মর্ম্ম এই।

আমরা যে সভ্য হইতেছি, দিন২ যে দেশের শ্রীবৃদ্ধি হইতেছে, ইহা তাহার একটি পরিচয়। আমাদিগের দেশে ভাল আইন ছিল না, বিলাভ হইতে এখন ভাল আইন আসিয়াছে। জাহাজে আমদানি হইয়া, চাঁদপালের ঘাটে ঢোলাই হইয়া, কলিকাতার কলে গাঁটবন্দী হইয়া, দেশে২ কিছু চড়া দামে বিকাইতেছে। তাহাতে ওকালতি, হাকিমি, আমলা গিরি প্রভৃতি অনেকগুলি আধুনিক ব্যবসায়ের স্পৃষ্টি হইয়াছে। ব্যাপারীরা আপন২ পণ্য জব্যের প্রশংসা করিতে২ অধীর হইতেছেন। গলাবাজির জোরে, আগে যাঁহাদের অন্ন হইত না, এখন তাঁহারা বড় লোক হইতেছেন। দেশের শ্রীবৃদ্ধির আর সীমা নাই, সর্ব্বেত আইনমত বিচার হইতেছে। আর কেহ বেআইনি করিয়া স্থবিচার করিতে পারে না। তাহাতে দীন ছংখী লোকের একটু কষ্ট, তাহারা আইনের গৌরব বৃঝে না, স্থবিচার চায়। সে কেবল ভাহাদিগের মূর্থতাজনিত শ্রম মাত্র।

মনে কর, গোমস্তা কি অপর কেহ কোন হংখী প্রজার উপর কোন গুরুতর দৌরাত্ম্য করিল। গোমস্তা সেশ্যনের বিচারে অর্পিত হইল। সেশ্যনের বিচারে প্রতিবাদী সাক্ষিদিগের সত্য কথায় অপরাধ প্রমাণ হইল। কিন্তু বিচার জুরির হাতে। জুরর মহাশয়েরা এ কাজে নৃতন ব্রতী; প্রমাণ অপ্রমাণ কিছু বৃঝেন না। যখন সাক্ষির জোবানবন্দী হইতেছিল, তখন তাঁহারা কেহ কড়ি গণিতেছিলেন, কেহ দোকানের দেনা পাওনা মনে২ নিকাশ করিতেছিলেন, কেহ বা অল্প তন্ত্রাভিত্ত। উকীল যখন বক্তৃতা করিতেছিলেন, তখন তাঁহারা কিঞ্চিৎ

কুধাতুর, গৃহে গৃহিণী কি রূপ জ্বলযোগের আয়োজন করিয়া রাখিয়াছেন, তাহাই ভাবিতেছিলেন। জজ্ব সাহেব যখন হুর্বোধ্য বাঙ্গালায় "চার্য্য" দিতেছিলেন, তখন তাঁহারা মনে২ জজ্ব সাহেবের দাড়ির পাকা চুল গুলিন গণিতেছিলেন। জজ্ব সাহেব যে শেষে বলিলেন, "সন্দেহের ফল প্রতিবাদী পাইবে," তাহাই কেবল কানে গেল। জুরর মহাশয়দিগের সকলই সন্দেহ—কিছুই শুনেন নাই, কিছুই বুঝেন নাই; শুনিয়া বুঝিয়া একটা কিছু স্থির করা অভ্যাস নাই, হয়ত সে শক্তিও নাই, স্থতরাং সন্দেহের ফল প্রতিবাদীকেই দিলেন। গোমস্তা মহাশয় খালাস হইয়া আবার কাছারিতে গিয়া জমকিয়া বসিলেন। ভয়ে বাদী সবংশে ফেরার হইল। যাহারা দোষীর বিরুদ্ধে সাক্ষ্য দিয়াছিল, গোমস্তা তাহাদের ভিটামাটী লোপ করিলেন। আমরা বড় সন্তুষ্ট হইলাম—কেননা জুরির বিচার হইয়াছে—বিলাতি প্রথানুসারে বিচার হইয়াছে—আমরা বড় সভ্য হইয়া উঠিয়াছি।

বর্ত্তমান আইনের এই রূপ অযৌক্তিকতা এবং জটিলতা অবিচারের চতুর্থ কারণ।

পঞ্চম কারণ, বিচারকবর্গের অযোগ্যতা। এ দেশের প্রধানতম বিচারকেরা সকলেই ইংরাজ। ইংরাজেরা সচরাচর কার্য্যদক্ষ, স্থশিক্ষিত, এবং সদমুষ্ঠাতা। কিন্তু তাহা হইলেও বিচার কার্য্যে তাহাদিগের তাদৃশ যোগ্যতা নাই। কেননা তাঁহারা বিদেশী, এ দেশের অবস্থা তাদৃশ অবগত নহেন, এ দেশের লোকের চরিত্র ব্ঝেন না, তাহাদিগের সহিত সহৃদয়তা নাই, এবং অনেকে এ দেশের ভাষাও ভাল করিয়া ব্ঝেন না। স্কুতরাং স্থবিচার করিতে পারেন না। বিচার কার্য্যের জন্ম যে বিশেষ শিক্ষা আবশ্যক, তাহা অনেকেরই হয় নাই।

কেহং বলিতে পারেন যে, অধিকাংশ মোকদ্দামাই অধস্তন বিচারকের দারা নিষ্পন্ন হইয়া থাকে, এবং অধিকাংশ অধস্তন বিচারকই এ দেশীয়,— তবে উপরিস্থ জন কতক ইংরাজ বিচারকের দারা অধিক বিচারহানি সম্ভবে না। ইহার উত্তর, প্রথমতঃ, সকল বাঙ্গালী বিচারকই বিচারকার্য্যের যোগ্য নহেন। বাঙ্গালী বিচারকের মধ্যে অনেকে মৃখ, স্থুলবৃদ্ধি, অশিক্ষিত অথবা অসং। এ সম্প্রদায়ের বিচারক সোভাগ্যক্রমে দিন দিন অল্প সংখ্যক ইইতেছেন। তথাপি বিশেষ স্থযোগ্য বাঙ্গালীরা বিচারক শ্রেণীভুক্ত নহেন। ইহার কারণ, এ দেশীয় বিচারকের উন্নতি নাই, পদবৃদ্ধি নাই; যাঁহারা ওকালতি করিয়া অধিক উপার্জনে সক্ষম, সে সকল ক্ষমতাশালী লোক,

বিচারকের পদের প্রার্থী হয়েন না। স্কুতরাং সচরাচর মধ্যম শ্রেণীর লোক এবং অধম শ্রেণীর লোকই ইহাতে প্রবৃত্ত হয়েন। দ্বিতীয়তঃ, অধস্তন বিচারকে স্থবিচার করিলে কি হইবে ? আপীলে চূড়ান্ত বিচার ইংরাজের হাতে। নীচে স্থবিচার হইলেও উপরে অবিচার হয়, এবং সে অবিচারই চূড়ান্ত। অনেক বিচারক স্থবিচার করিতে পারিলেও আপীলের ভয়ে করেন না; যাহা আপীলে থাকিবে, তাহাই করেন। এ বিষয়ে হাইকোর্ট অনেক সময়ে বিশেষ অনিষ্ট-কর। তাহারা অধস্তন বিচারকবর্গকে বিচারপদ্ধতি দেখাইয়া দেন, আইন বুঝাইয়া দেন ;—বলেন, এই রূপে বিচার করিও, এই আইনের অর্থ এই রূপ বুঝিও। অনেক সময়ে এই সকল বিধি ভ্রমাত্মক—কখন২ হাস্থাম্পদও হইয়া উঠে। কিন্তু অধস্থন বিচারকদিগকে তদনুবর্ত্তী হইয়া চলিতে হয়। হাইকোর্টের জজদিগের অপেক্ষা ভাল বুঝেন, এমন স্থ্বর্ডিনেট জঙ্গ, মূন্সেফ ও ডেপুটি মাজিথ্রেট অনেক আছেন; কিন্তু তাহাদিগকে অপেক্ষাকৃত অবিছ্ণ-দিগের নির্দ্দেশবর্ত্তী হইয়া চলিতে হয়।

এই প্রবন্ধ লিপিবদ্ধ হইলে পর, "সমাজ-দর্পণ" নামে এক খানি অভিনব সম্বাদ-পত্র দৃষ্টি করিলাম। তাহাতে "বঙ্গদর্শন ও জমীদারগণ" এই শিরোনামে একটি প্রস্তাব আছে, আমাদিগের এই প্রবন্ধের পূর্বে পরিচ্ছেদের উপলক্ষে উহা লিখিত হইয়াছে। তাহা হইতে ছুই একটি কথা উদ্ধৃত করিতে ইচ্ছা করি, কেননা লেখক যেরূপ বিবেচনা করিয়াছেন, অনেকেই সেই রূপ বিবেচনা করেন, বা করিতে পারেন। তিনি বলেন,—

"একেই ত দশ শালা বন্দোবস্তের চতুর্দিকে গর্ত্ত খনন করা হইয়াছে, তাহাতে বঙ্গদর্শনের মত তুই এক জন সন্ত্রাস্ত বিচক্ষণ বাঙ্গালির অনুমোদন ব্রিলে কি আর রক্ষা আছে ?"

আমরা পরিন্ধার করিয়া বলিতে পারি, যে দশ শালা বন্দোবস্তের ধ্বংস আমাদিগের কামনা নতে, বা তাহার অন্ধুমোদনও করি না। ১৭৯৩ শালে যে ভ্রম ঘটিয়াছিল, এক্ষণে তাহার সংশোধন সম্ভবে না। সেই ভ্রান্তির উপরে ্যাধুনিক বঙ্গসমাজ নিশ্মিত হইয়াছে। চিরস্থায়ী বন্দোবস্তের ধ্বংসে বঙ্গ-সমাজের ঘোরতর বিশৃখল উপস্থিত হইবার সম্ভাবনা। আমরা সামাজিক বিপ্লবের অন্ধুমোদক নহি। বিশেষ যে বন্দোবস্ত ইংরাজেরা সত্য প্রেতিজ্ঞা করিয়া চিরস্থায়ী করিয়াছেন, তাহার ধ্বংস করিয়া তাঁহারা এই ভারতমগুলের মিথ্যাবাদী বলিয়া পরিচিত হয়েন, প্রজাবর্গের চিরকালের অবিশ্বাসভাজন হয়েন, এমত কুপরামর্শ আমরা ইংরাজদিগকে দিই নাই। যে দিন ইংরাজের অমঙ্গলাকাজ্ফী হইব, সমাজের অমঙ্গলাকাজ্ফী হইব, সেই দিন সে পরামর্শ দিব। এবং ইংরাজেরাও এমন নির্কোধ নহেন যে, এমত গঠিত এবং অনিষ্ট-জনক কার্য্যে প্রারুত্ত হয়েন। আমরা কেবল ইহাই চাহি যে, সেই বন্দোবস্তের ফলে যে সকল অনিষ্ট ঘটিতেছে, এখন স্থানিয়ম করিলে তাহার যতদূর প্রতীকার হইতে পারে, তাহাই হউক। কথিত লেখক লিখিয়াছেন যে, "যাহাতে দশশালা বন্দোবস্থের কোন রূপ ব্যাঘাত না হইয়া জমীদার ও প্রজা উভয়েরই অমুকূলে এ রূপ স্থাবস্থা সকল স্থাপিত হয় যে তদ্বারা উভয়েরই উয়তি হইয়া দেশের শ্রীবৃদ্ধি হইতে পারে, তির্ষয়ে পরামর্শ দেওয়াই কর্ম্বর।" আমরা তাহাই চাই।

ইহাও বক্তব্য যে, আমরা কর্ণওয়ালিসের বন্দোবস্তকে ভ্রমাত্মক, অস্থায়, এবং অনিষ্টকারক বলিয়াছি বটে, কিন্তু ইংরাজেরা যে ভূমিতে স্বন্ধ ত্যাপ করিয়া এ দেশীয় লোকদিগকে তাহাতে স্বন্ধবান করিয়াছেন, এবং কর বৃদ্ধির অধিকার ত্যাপ করিয়াছেন, ইহা দৃষ্য বিবেচনা করি না। তাহা ভালই করিয়াছেন। এবং ইহা স্থ্বিবেচনার কাজ, স্থায় সঙ্গত, এবং সমাজের মঙ্গলজনক। আমরা বলি যে, এই চিরস্থায়ী বন্দোবস্থ জমীদারের সহিত না হইয়া প্রজার সঙ্গে হওয়াই উচিত ছিল। তাহা হইলেই নির্দ্ধোষ হইত। তাহা না হওয়াতেই ভ্রমাত্মক, অস্থায় এবং অনিষ্টজনক হইয়াছে।

লেখক আরও বলেন ;—

"আমরা দেখিতেছি, বাঙ্গালা দেশ নিতান্ত নিধ্ন হইয়া পড়িয়াছে। \*\*
সকলেই বলে, আমাদের দেশের টাকা আমাদের দেশে থাকিতেছে না,
বিদেশীয় বণিক্ ও রাজপুরুষেরা প্রায়ই লইয়া যাইতেছেন। যদি মহাত্মা
কর্ণওয়ালিস্ জমীদারদিগের বর্ত্তমান শ্রীর উপায় না করিয়া যাইতেন, তবে
দেশ এতদিন আরও দরিত্র হইয়া পড়িত। দেশে যাহা কিছু অর্থ সম্পত্তি
আছে, তাহা এই ক্য়েকজন জমীদারের ঘরেই দেখিতে পাওয়া যায়।"

সাধারণতঃ অনেকেই এই কথা বলেন, স্নৃতরাং ইহার মধ্যে আমাদিগের বিবেচনায় যে কয়েকটি ভ্রম আছে, তাহা দেখাইতে বাধ্য হইলাম।

১। ইউরোপীয় কোন রাজ্যের সহিত তুলনা করিতে গেলে, বাঙ্গালা দেশ নিধ ন বটে, কিন্তু পূর্ব্বাপেক্ষা বাঙ্গালা যে এক্ষণে নিধ ন, এরপ বিবেচনা করিবার কোন কারণ নাই। বর্ত্তমান কাল অপেক্ষা ইতিপূর্ব্বকালে যে বাঙ্গালা দেশে অধিক ধন ছিল, তাহার কিছু মাত্র প্রমাণ নাই। বরং এক্ষণে যে পূর্ব্বাপেক্ষা দেশের ধন বৃদ্ধি হইতেছে, তাহার অনেক প্রমাণ আছে। "বঙ্গদেশের ক্রযুকের" প্রথম পরিচ্ছেদে আমরা কোনং প্রমাণের উল্লেখ করিয়াছি। তদতিরিক্ত এক্ষণে বলিবার আবশ্যক নাই।

২। বিদেশী বণিক্ ও রাজপুরুষে দেশের টাকা লইয়া যাইতেছে বলিয়া যে দেশে টাকা থাকিতেছে না, এই প্রসঙ্গের মধ্যে প্রথমে বিদেশীয় বণিক-দিগের বিষয় আলোচনা করা যাউক।

যাঁহারা এ কথা বলেন, তাঁহাদের সচরাচর তাৎপর্য্য বোধ হয়, এই যে, বণিকেরা এই দেশে আসিয়া অর্থ উপার্জ্জন করিতেছেন, স্থুতরাং এই দেশের টাকা লইতেছেন বৈ কি ? যে টাকাটা তাঁহাদের লাভ, সে টাকা, এ দেশের টাকা। বোধ হয়, ইহাই তাঁহাদের বলিবার উদ্দেশ্য।

বিদেশীয় বণিকেরা যে লাভ করেন, তাহা ছুই প্রকারে; এক আমদানিতে, আর এক রপ্তানিতে। এ দেশের দ্রব্য লইয়া গিয়া দেশান্তরে বিক্রয় করেন, তাহাতে তাঁহাদের কিছু মুনাফা থাকে। দেশান্তরের দ্রব্য আনিয়া এ দেশে বিক্রয় করেন, তাহাতেও তাঁহাদের কিছু মুনাফা থাকে। তন্তির অন্থ কোন প্রকার লাভ নাই।

এ দেশের সামগ্রী লইয়া গিয়া বিদেশে বিক্রয় করিয়া যে মূনাফা করেন, সহজেই দেখা যাইতেছে যে, সে মূনাফা এ দেশের লোকের নিকট হইতে লয়েন না। যে দেশে তাহা বিক্রয় হয়, সেই দেশের টাকা হইতে তাহার মূনাফা পান। এখানে তিন টাকা মন চাউল কিনিয়া, বিলাতে পাঁচ টাকা মন বিক্রয় করিলেন; যে ত্ই টাকা মূনাফা করিলেন, তাহা এ দেশের লোককে দিতে হইল না; বিলাতের লোকে দিল। বরং এ দেশের লোকে আড়াই টাকা পড়তার চাউল তাঁহাদের কাছে তিন টাকায় বিক্রয় করিয়া কিছু মূনাফা করিল। অভএব বিদেশীয় বণিকেরা এদেশীয় সামগ্রী বিদেশে বিক্রয় করিয়। এ দেশের টাকা ঘরে লইয়া যাইতে পারিলেন না। বরং কিছ দিয়া গেলেন।

তবে ইহাই স্থির যে, তাঁহারা যদি কিছু এ দেশের টাকা ঘরে লইয়া যান, তবে সে দেশাস্তবের জ্বিনিস এ দেশে বিক্রয় করিয়া তাহার মুনাফায়। বিলাডে চারি টাকার থান কিনিয়া এ দেশে ছয় টাকায় বিক্রয় করিলেন; যে ছুই টাকা মুনাফা হইল, তাহা এ দেশের লোকে দিল। স্বভরাং আপাভতঃ বোধ হয় বটে, যে এ দেশের টাকাটা ভাঁহাদের হাত দিয়া বিদেশে গেল। দেশের

টাকা কমিল। এই ভ্রমটি কেবল এ দেশের লোকের নহে। ইউরোপের সকল দেশেই ইহাতে অনেক দিন পর্যাম্ভ লোকের মন আচ্ছন্ন ছিল. এবং তথায় কৃতবিষ্ঠ ব্যক্তি ভিন্ন সাধারণ লোকের মন হইতে ইহা অভাপি দূর হয় নাই। ইহার যথার্থ তত্ত্ব এত ত্বরহ যে, অল্পকাল পূর্বের মহামহোপাধ্যায় পগুিতেরাও তাহা বৃঝিতে পারিতেন না। রাজগণ ও রাজমন্ত্রীগণ এই ভ্রমে পতিত হইয়া, বিদেশের সামগ্রী স্বদেশে যাহাতে না আসিতে পারে, তাহার উপায় অমুসন্ধান করিতেন। এবং সেই প্রবৃত্তির বশে বিদেশ হইতে আনীত সামগ্রীর উপর গুরুতর গুরু বসাইতেন। এই মহাভ্রমাত্মক সমাজনীতি সূত্র ইউরোপে (Protection) নাম প্রাপ্ত হইয়াছে। তত্তচ্ছেদ পূর্ব্বক আধুনিক অনর্গল বাণিজ্য প্রণালী (Free Trade) সংস্থাপন করিয়া ব্রাইট্ ও কব্ডেন চিরস্মরণীয় হইয়াছেন। ফ্রানসে তাহা বিশেষ রূপে বদ্ধমূল করিয়া, তৃতীয় নাপোলিয়নও প্রতিষ্ঠা ভাল্কন হইয়াছেন। তথাপি এখনও ইউরোপে অনেকের এ ভ্রম দূর হয় নাই। আমাদের দেশের সাধারণ লোকের যে সে ভ্রম থাকিবে, তাহার আশ্চর্য্য কি? Protection হইতে ইউরোপে কি অনিষ্ট ঘটিয়াছিল, তাহা যিনি জানিতে ইচ্ছা করেন, তিনি বক্লের গ্রন্থ পাঠ করিবেন। যিনি তাহার অসত্যতা বৃঝিতে চাহেন, তিনি মিল পাঠ করিবেন। ঈদুশ ত্বরহতন্ত্র বুঝাইবার স্থান, এই ক্ষুদ্র প্রবন্ধের শেষ ভাগে হইতে পারে না। আমরা কেবল গোটা কত দেশী কথা বলিয়া ক্ষান্ত হইব।

আমরা ছয় টাকা দিয়া বিলাতী থান কিনিলাম। টাকা ছয়টি কি অমনি দিলাম ? অমনি দিলাম না,—তাহার পরিবর্ত্তে একটি সামগ্রী পাইলাম। সেই সামগ্রীটি যদি আমরা উচিত মূল্যের উপর একটি পয়সা বেশী দাম দিয়া লইয়া থাকি, তবে সেই পয়সাটি আমাদের ক্ষতি। কিন্তু যদি একটি পয়সাও বেশী না দিয়া থাকি, তবে আমাদের কোন ক্ষতিই নাই। এক্ষণে বিবেচনা করিয়া দেখুন, ছয় টাকার থানটি কিনিয়া একটি পয়সাও বেশী মূল্য দিয়াছি কি না। দেখা যাইতেছে যে, ছয় টাকার এক পয়সা কমে সে থান আমরা কোথাও পাই না, পাইলে তাহা সাধারণ লোকে ছয় টাকায় কেন কিনিবে ? যদি ছয় টাকায় এক পয়সা কমে ঐ থান কোথাও পাই না, তবে ঐ মূল্য অয়চিত নহে। যে ছয় টাকায় থান কিনিল, সে উচিত মূল্যেই কিনিল। যদি উচিত মূল্যে সামগ্রীটি কেনা হইল, তবে ফ্রেতাদিগের ক্ষতি কি ? কি প্রকারে তাহাদিগের টাকা অপহরণ করিয়া বিদেশীয় বণিক বিদেশে পলায়ন

করিল ? তাহারা ছই টাকা মুনাকা করিল বটে, কিন্তু ক্রেতাদিগের কোন ক্ষতি করিয়া লয় নাই, কেননা উচিত মূল্য লইয়াছে। যদি কাহারও ক্ষতি না করিয়া মুনাকা করিয়া থাকে, তবে তাহাতে আমাদের অনিষ্ট কি ? যে খানে কাহারও ক্ষতি নাই, সে খানে দেশের অনিষ্ট কি ?

আপত্তির মীমাংসা এখনও হয় নাই। আপত্তি-কারকেরা বলিবেন যে. ঐ ছয়টি টাকায় দেশী তাঁতির কাছে থান কিনিলে টাকা ছয়টা দেশে থাকিত। ভালই। কিন্তু দেশী তাঁতির কাছে থান কই ? সে যদি থান বুনিতে পারিত, ঐ মূল্যে ঐ রূপ থান দিতে পারিত, তবে আমরা তাহারই কাছে থান কিনিতাম—বিদেশীর কাছে কিনিতাম না। কেননা বিদেশীও আমাদের কাছে থান লইয়া বেচিতে আসিত না। কারণ, দেশীয় বিক্রেতা যেখানে সমান দরে বেচিতেছে, সেখানে তাহার লভ্য হইত না। এ কথাটি সমাজ নীতির আর একটি তুর্ব্বোধ্য নিয়মের উপর নির্ভর করে, তাহা এক্ষণে থাক। স্থল কথা, ঐ ছয় টাকা যে দেশী তাঁতি পাইল না, তাহাতে কাহারও ক্ষতি নাই। ক্রেতাদিগের যে ক্ষতি নাই, তাহা দেখাইয়াছি। দেশী তাঁতিরও ক্ষতি নাই। সে থান বুনে না, কিন্তু অন্ত কাপড় বুনিতেছে। যে সময়ে ঐ ছয় টাকার জন্ম থান বুনিত, সে সময়ে সে অন্ম কাপড বুনিতেছে। সে কাপড় সকলই বিক্রয় হইতেছে। অতএব তাহার যে উপার্জন হইবার, তাহা হইতেছে। থান বুনিয়া সে আর অধিক উপার্জ্জন করিতে পারিত না; থান বুনিতে গেলে তভক্ষণ অহা কাপড় বুনা স্থগিত থাকিত। যেমন থানের মূল্য ছয় টাকা পাইত, তেমনি ছয় টাকা মূল্যের অন্য কাপড বুনা হইত না; স্বুতরাং লাভে নোকসানে পুষিয়া যাইত। অতএব তাঁতির ভাহাতে কোন ক্ষতি নাই।

তার্কিক বলিবেন, তাঁতির ক্ষতি আছে। এই থানের আমদানির জ্বল্য তাঁতির ব্যবসায় মারা গেল। তাঁতি থান বুনে না, ধুতি বুনে। ধুতির অপেক্ষা থান সস্তা, স্থতরাং লোকে থান পরে, ধুতি আর পরে না। এ জ্বল্য অনেক তাঁতির ব্যবসায় লোপ হইয়াছে।

উত্তর। তাঁতির তাঁতবুনা ব্যবসায় লোপ পাইয়াছে বটে, কিন্তু সে অগ্য ব্যবসা করুক না কেন ? অগ্য ব্যবসায়ের পথ রহিত হয় নাই। তাঁত বুনিয়া আর খাইতে পায় না, কিন্তু ধান বুনিয়া খাইবার কোন বাধা নাই। সকল ব্যবসায়ের পরিণাম সমান লাভ, ইহা সমাজ্যতত্ত্ববেত্তারা প্রমাণ করিয়াছেন। যদি তাঁত ব্নিয়া মাসে পাঁচ টাকা লাভ হইত, তবে সে ধান ব্নিয়া সেই পাঁচ টাকা লাভ করিবে। থানে বা ধৃতিতে সে ছয় টাকা পাইত, ধানে সে সেই ছয় টাকা পাইবে। তবে তাঁতির ক্ষতি হইল কই গ

ইহাতেও এক তর্ক উঠিতে পারে। তুমি বলিতেছ, তাঁত বুনিয়া খাইতে না পাইলেই ধান বুনিয়া খাইবে, কিন্তু ধান বুনিবার অনেক লোক আছে। আরও লোক সে ব্যবসায়ে গেলে ঐ ব্যবসায়ের লভ্য কমিয়া যাইবে, কেননা অনেক লোক গেলে অনেক ধান হইবে স্কৃতরাং ধান সস্তা হইবে। যদি ধাক্যকারক কৃষকদিগের লাভ কমিল, তবে দেশের টাকা কমিল বই কি গ

উত্তর। বাণিজ্য বিনিময় মাত্র। এক পক্ষে বাণিজ্য হয় না। যেমন আমরা বিলাতের কতক সামগ্রী লই, তেমনি বিলাতের লোকে আমাদিগের কতক সামগ্রী লয়। যেমন আমরা কতক গুলিন বিলাতি সামগ্রী লওয়াতে আমাদের দেশে প্রস্তুত সেইং সামগ্রীর প্রয়োজন কমে, সেই রূপ বিলাতীয়েরা আমাদের দেশের কতক গুলি সামগ্রী লওয়াতে আমাদের দেশের সেইং সামগ্রীর প্রয়োজন বাড়ে। যেমন ধৃতির প্রয়োজন কমিতেছে, তেমনি চাউলের প্রয়োজন বাড়িতেছে। অতএব যেমন কতক গুলি তাঁতির ব্যবসায় হানি হইতেছে, তেমনি কৃষি ব্যবসায় বাড়িতেছে, বেশী লোকের চাস করিবার আবশ্যক হইতেছে। অতএব চাসীর সংখ্যা বাড়িলে তাহাদের লাভ কমিবেনা।

অতএব বাণিজ্ঞা হেতু যাহাদের পূর্বব ব্যবসায়ের হানি হয়, নূতন ব্যবসায়াবলম্বনে তাহাদের ক্ষতি পূরণ হয়। তাহা হইলে বিলাতি থান খরিদে তাঁতির ক্ষতি নাই। তাঁতিরও ক্ষতি নাই, ক্রেতাদিগেরও ক্ষতি নাই। তবে কাহার্ ক্ষতি ? কাহারও নহে। যদি বণিক থান বেচিয়া যে লভ্য করিল, তাহাতে এ দেশীয় কাহারও অর্থক্ষতি হইল না, তবে তাহারা এ দেশের অর্থভাণ্ডার লুঠ করিল কিসে ? তাহার লভ্যের জ্বন্থ এ দেশের অর্থ কমিতেছে কিসে ?

আমরা তাঁতির উদাহরণের সাহায্যে বক্তব্য সমর্থন করিতে চেষ্টা করিয়াছি। কিন্তু সে উদাহরণে একটি দোষ ঘটে। তাঁতির ব্যবসায় লোপ হইতেছে, তথাপি অনেক তাঁতি অন্য ব্যবসায় অবলম্বন করিতেছে না। আমাদের দেশের লোক জাতীয় ব্যবসায় ছাড়িয়া সহজে অন্য ব্যবসায় অবলম্বন করিতে চাহে না। ইহা তাঁতিদের ফুর্ভাগ্য বটে, কিন্তু তাহাতে দেশের ধনক্ষতি নাই; কেননা থানের পরিবর্ত্তে যে চাউল যায়, তত্ত্ৎপাদন জ্বস্থা যে কৃষিজ্ঞাত আয়ের বৃদ্ধি, তাহা হইবেই হইবে। তবে তাঁতি সেই ধন না পাইয়া, অহ্য লোকে পাইবে। তাঁতি খাইতে পায় না বলিয়া দেশের ধন কমিতেছে না।

অনেকের এই রূপ বোধ আছে যে, বিদেশীয় বণিকেরা এ দেশে অর্থ সঞ্চয় করিয়া নগদ টাকা বস্তাবন্দী করিয়া জাহাজে তুলিয়া পলায়ন করেন। এ রূপ যাঁহাদের বিশ্বাস, তাঁহাদের প্রতি বক্তব্য,—

প্রথমতঃ নগদ টাকা লইয়া গেলেই দেশের অর্থ হানি হইল না। নগদ টাকাই ধন নহে। যত প্রকার সম্পত্তি আছে, সকলই ধন। নগদ টাকা এক প্রকার ধন মাত্র। তাহার বিনিময়ে আমরা যদি অস্ত প্রকার ধন পাই, তবে নগদ টাকা যাওয়ায় নিধন হই না।

নগদ টাকাই যে ধন নহে, এ কথা ব্ঝান কঠিন নহে। একজনের এক শত টাকা নগদ আছে, সে সেই এক শত টাকার ধান কিনিয়া গোলা জাত করিল। তাহার আর নগদ টাকা নাই, কিন্তু এক শত টাকার ধান গোলায় আছে। সে কি পূর্ব্বাপেক্ষা গরিব হইল ?

দ্বিতীয়তঃ, বাস্তবিক বিদেশীয় বণিকেরা এদেশ হইতে নগদ টাকা জ্বাহাজে তুলিয়া লইয়া যান না। বাণিজ্যের মূল্য হুণ্ডিতে চলে। সঞ্চিত্ত অর্থ দলিলে থাকে। অতি অল্পমাত্র নগদ টাকা বিলাতে যায়।

ভূতীয়তঃ, যদি নগদ টাকা গেলেই ধন হানি হইত, তাহা হইলে বিদেশীয় বাণিজ্যে আমাদিগের ধন হানি নাই, বরং বৃদ্ধি হইতেছে। কেননা যে পরিমাণে নগদ টাকা বা রূপা আমাদিগের দেশ হইতে অন্ত দেশে যায়, তাহার অনেক গুণ বেশী রূপা অন্ত দেশ হইতে আমাদের দেশে আসিতেছে, এবং সেই রূপায় নগদ টাকা হইতেছে। নগদ টাকাই যদি ধন হইত, তবে আমরা অন্ত দেশকে নিধন করিয়া নিজের ধন বৃদ্ধি করিতেছি, নিজে নিধন হইতেছি না।

এ সকল তত্ত্ব যাহার। বুঝিতে যত্ন করিবেন, তাঁহারা দেখিবেন যে, কি আম্দানিতে কি রপ্তানিতে, বিদেশীয় বণিকেরা আমাদের টাকা লইয়া যাইতেছেন না, এবং তল্লিবন্ধন আমাদিগের দেশের টাকা কমিতেছে না। বরং বিদেশীয় বংণিক্য কারণ আমাদিগের দেশের ধন বৃদ্ধি হইতেছে। যাঁহারা

মোটাম্টি ভিন্ন ব্ঝিবেন না, তাঁহারা একবার ভাবিয়া দেখিবেন, বিদেশ হইতে কত অর্থ আসিয়া এ দেশে ব্যয় হইতেছে। যে বিপুল রেলওয়ে গুলি প্রস্তুত হইয়াছে, সে অর্থ কাহার ?

বিদেশীয় বণিকদিগের সম্বন্ধে শেষে যাহা বলিয়াছি, রাজপুরুষদিগের সম্বন্ধেও তাহা কিছু ২ বর্ত্তে। কিন্তু ইহা অবশ্য স্বীকার্য্য যে, রাজ কর্মচারীদিগের জন্য এ দেশের কিছু ধন বিলাতে যায়, এবং তাহার বিনিময়ে আমরা কোন প্রকার ধন পাই না। কিন্তু সে সামান্য মাত্র। বাণিজ্য জন্য এ দেশে যে ধন বৃদ্ধি হইতেছে, এবং প্রথম পরিচ্ছেদের পরিচয় মত কৃষি জন্য যে ধন বৃদ্ধি হইতেছে, তাহাতে সে ক্ষতি পূরণ হইয়া আরও অনেক ফাজিল থাকিতেছে। অতএব আমাদের ধন বৎসর২ বাড়িতেছে, কমিতেছে না।

৩। লেখক বলিতেছেন, "যদি মহাত্মা কর্ণপ্রয়ালিস জ্বমীদারদিগের বর্ত্তমান শ্রীর উপায় না করিয়া যাইতেন, তবে দেশ এত দিন আরও দরিদ্র হইয়া পড়িত। দেশে যাহা কিছু অর্থ সম্পত্তি আছে, তাহা এই কয়েক জ্বন জ্বমীদারের ঘরেই দেখিতে পাওয়া যায় ?"

এ কথাও সকলে বলেন, এ ভ্রমও সাধারণের। আমাদিগের জ্বিজ্ঞাস্থ এই যে, জমীদারী বন্দোবস্তে যদি দেশে ধন আছে—তবে প্রক্রাওয়ারি বন্দোবস্তে ধন থাকিত না কেন? যে ধন এখন জ্বমীদারদিগের হাতে আছে, সে ধন তখন দেশে থাকিত না ত কোথায় যাইত ?

জ্বমীদারের ঘরে ধন আছে, তাহার এক মাত্র কারণ যে তাঁহারা ভূমির উৎপন্ন ভোগ করেন। প্রজ্ঞাওয়ারি বন্দোবস্ত হইলে, প্রজ্ঞারা সেই উৎপন্ন ভোগ করিত, স্কৃতরাং সেই ধনটা তাহাদের হাতে থাকিত। সে বিষয়ে দেশের কোন ক্ষতি হইত না। কেবল ছই চারি ঘরে তাহা রাশীকৃত না হইয়া লক্ষ্ণং প্রজার ঘরে ছড়াইয়া পড়িত। সেইটিই এই ল্রান্ত বিবেচকদিগের আশঙ্কার বিষয়। ধন ছই এক জ্ঞায়গায় কাঁড়ি বাঁধিলে তাঁহারা ধন আছে বিবেচনা করেন; কাঁড়ি না দেখিতে পাইলে তাঁহারা ধন আছে, বিবেচনা করেন না। লক্ষ্ণং টাকা এক জ্ঞায়গায় গাদা করিলে অনেক দেখায়; কিন্তু আধ ক্রোশ অন্তর একটি একটি ছড়াইলে টাকা দেখিতে পাওয়৷ যায় না। কিন্তু উভয় অবস্থাতেই লক্ষ্ণ টাকার অন্তিত্ব স্বীকার করিতে হইবে। এখন বিবেচনা করা কর্ত্বব্য, ধনের কোন্ অবস্থা দেশের পক্ষে ভাল, ছই এক স্থানে কাঁড়ি ভাল, না ঘরেং

ছড়ান ভাল ? পূর্ব্ব পণ্ডিভেরা বলিয়াছেন যে, ধন গোময়ের মত, একস্থানে অধিক জ্বমা হইলে ছুর্গন্ধ এবং অনিষ্টকারক হয়, মাঠময় ছড়াইলে উর্ব্বরতা-জনক, স্মৃতরাং মঙ্গলকারক হয়। সমাজতত্ত্ববিদেরাও এ তত্ত্বের আলোচনা করিয়া সেই রূপই স্থির করিয়াছেন। এবং তাঁহাদের অমুসন্ধানামুসারে ধনের সাধারণতাই সমাজোল্লতির লক্ষণ বলিয়া স্থির হইয়াছে। ইহাই স্থায়সঙ্গত। পাঁচ সাত জন টাকার গাদায় গড়াগড়ি দিবে, আর ছয় কোটি লোক অন্নাভাবে মারা যাইবে, ইহা অপেক্ষা অক্যায় আর কিছু কি সংসারে আছে ? সেই জক্তই কর্ণওয়ালিসের বন্দোবস্ত অতিশয় দৃষ্য: প্রজাওয়ারি বন্দোবস্ত হইলে এই তুই চারিজন অতি ধনবান ব্যক্তির পরিবর্ত্তে আমরা ছয় কোটি স্থখী প্রজা দেখিতাম। দেশ শুদ্ধ অন্নের কাঙ্গাল, আর পাঁচ সাত জন টাকা খরচ করিয়া ফুরাইতে পারে না, সে ভাল, না, সকলেই স্থুখ সচ্ছন্দে আছে, কাহারও নিপ্রয়োজনীয় ধন নাই, সে ভাল ? দ্বিতীয় অবস্থা যে প্রথমোক্ত অবস্থা হইতে শতগুণে ভাল, তাহা বৃদ্ধিমানে অস্বীকার করিবেন না। প্রথমোক্ত অবস্থায় কাহারও মঙ্গল নাই। যিনি টাকার গাদায় গডাগডি দেন, এদেশে প্রায় তাঁহার গর্দভ জন্ম ঘটিয়া উঠে। আর যাহারা নিতান্ত অন্ন বস্ত্রের কাঙ্গাল, তাহাদের কোন শক্তি হয় না। কেহ অধিক বড় মানুষ না হইয়া, জন সাধারণের সচ্ছন্দাবস্থা হইলে সকলেই মনুয়্যপ্রকৃত হইত। দেশের উন্নতির সীমা থাকিত না। এখন যে জন পাঁচছয় বাবুতে ব্রি**টিশ ইণ্ডি**য়ান এসো-সিয়েশ্যনের ঘরে বসিয়া মৃত্২ কথা কহেন, তৎপরিবর্ত্তে তখন এই ছয় কোটি প্রজার সমুদ্র গর্জন গম্ভীর মহানিনাদ শুনা যাইত।

আমরা দেখাইলাম যে, যাঁহারা বিবেচনা করেন যে, জমীদার দেশের পক্ষে প্রয়োজনীয় বা উপকারী, ভাঁহাদের তদ্রেপ বিশ্বাসের কোন কারণ নাই!



নেকে বলিয়া থাকেন যে, সামাজিক উন্নতির সঙ্গে সঙ্গে নাটকাদির
উন্নতি হইয়া থাকে। এথেন্স (Athens), স্পেন ও ইংলণ্ডের
নাটকাদি তাহার প্রমাণ স্থান। এবং কথিত আছে যে, ভারতবর্ষেও হিন্দু
রাজগণের সময়ে নাটকাদি বিশেষ উৎকর্ষ প্রাপ্ত হইয়াছিল। সমাজের
আরম্ভ মাত্রেই কাব্যরসামুভব শক্তি জন্মায় না; তাহা প্রথমে অতি রাঢ়
অবস্থায় থাকিয়া ক্রমে মার্জিভতা হয়। প্রথম অবস্থায় রচনার অর্থ বা
ভাবের প্রতি বিশেষ দৃষ্টি থাকে না, কেবল শন্দ মিল থাকিলেই হইল,
যথ।;—

শান্তিপুরের খাসা খই, বর্দ্ধমানের বসা দই, বঁধু আমি তোমা বই, আর কারো নই।

এইরপে রচনা এক সময়ে সমাজে অদ্ভূত বলিয়া গৃহীত হয়। পরে ক্রমে রচনার ভাবের প্রতি দৃষ্টি হইতে থাকে এবং একবার সাধারণের রস বোধ হইলে রসহীন রচনায় সহস্র শব্দ মিল বা অন্ধ্রপ্রাস থাকিলেও তাহা আর সমাদৃত হয় না।

কিন্তু এক সময়ে যেটি কাব্যের গুণ বা রস বলিয়া গৃহীত হয়, সময়ান্তরে হয়ত তাহা দূষণীয় বা অগ্রাহ্ম হইয়া পড়ে। সেইরূপ এক সময়ে যেটি রসহীন বলিয়া সমাজে পরিত্যক্ত হইয়াছিল, সময়ান্তরে তাহা আবার রসপূর্ণ বলিয়া সমাদৃত হইয়াছে। অবশ্য, যে রচনায় স্বভাব বর্ণন আছে, এবং যাহা বাস্তবিক রসপূর্ণ, তাহা যুগ্যুগান্তরে ও দেশ দেশান্তরে সমাদৃত হইয়া

থাকে। হয়ত প্রণয়ন কালে তাহা সমূচিত আদর প্রাপ্ত হয় নাই। তৎকালে সমাজের রসগ্রাহিণী শক্তি বিশেষ পরিমার্জিকতা ছিল না, পরে স্থমার্জিকতা হইলে তাহার যত্ন আরম্ভ হইল। কিন্তু এরূপ ঘটনা অতি বিরল। যে গুণগ্রাহী নহে, সে ঐ রচনার গুণ গ্রহণ করিতে পারে নাই, এই মাত্র। সে যাহাই হউক, এক্ষণে আমাদিগের রসগ্রাহিণী শক্তির কোন্ অবস্থা? এক্ষণে আমরা রসপূর্ণ রচনার গুণ গ্রহণ করিতে পারি, কি তাহা ত্যাগ করিয়া অপকৃষ্ট রচনাকে উৎকৃষ্ট বলিয়া সমাদর করি?

যে রচনা সমাজে বিশেষ সমাদৃত হয়, সেই রচনা সমাজের তাৎকালিক রস্ঞাহিণী শক্তির পরিচয় স্বরূপ। রসহীন রচনা যদি সমাদৃত হইয়া থাকে, তবে সে সমাজের রসাস্বাদন শক্তি সুমার্ভিভত হয় নাই। আর রসপূর্ণ রচনা যদি কোন সমাজে সম্মান পাইয়া থাকে, তবে অবশ্য সে সমাজকে রসজ্ঞ বলিতে হইবে। সেইরূপ যে নাটক বা যাত্রা জনসমাজের প্রিয়, সে নাটক বা যাত্রার দ্বারা ঐ সমাজের রসজ্ঞতা অনুভব করা যাইতে পারে। যদি এ কথা সত্য হয়, তাহা হইলে আমাদের রস্প্রাহিণী শক্তি কভদৃধ পরিমার্ভিভতা হইয়াছে, তাহা এক্ষণকার প্রচলিত যাত্রাদি দ্বারা অনুভব হইতে পারে।

এক্ষণকার প্রচলিত যাত্রা বিছাস্থনর। প্রায় সকলেই এই যাত্রায়
আগ্রহ প্রকাশ করিয়া থাকেন। এমন কি, যে গ্রামে একবার এই যাত্রা
হইয়াছে, সে গ্রামনিবাসীগণ সময় পাইলে কখন কখন তদ্বিষয় স্পর্দ্ধা করিতে
ক্রিটি করেন না। অহ্য যাত্রাপেক্ষা এক্ষণে বিছাস্থন্দরের প্রাধান্ত স্বীকার
করিতে হইবে এবং বাঙ্গালার রসজ্ঞতা বিষয় বিচার করিতে হইলে, এই
বিছাস্থন্দর যাত্রা দ্বারা ভাহা প্রতিপন্ন করিলে নিভান্ত অসঙ্গত হইবে না।

নায়ক নায়িকাদিগের প্রেমালাপ, বিচ্ছেদ, মিলন ইত্যাদির অভিনয় করিয়া শ্রোতাদিগের চিত্তরঞ্জন করা প্রায় সকল যাত্রার উদ্দেশ্য । কাব্য কি নাটক কি নাটকাভিনয়, এ সকলেরই উদ্দেশ্য মহুয়্য হৃদয়ের চিত্র। মহুয়্য চিত্তর্ত্তি মধ্যে বিশেষ বেগবতী এবং সুথকরী যে বৃত্তি, তাহা স্নেহ, অহুরাগ, প্রণয় ইত্যাদি নামে পরিচিতা। একজনের প্রতি অন্যের আত্মাপেক্ষা হাস্করিক সমাদরকে এই নাম দেওয়া যায়। এই বৃত্তির পাত্র ভেনে, বৈশ্বনেরা সখ্য বাৎসল্যাদি নানা প্রকার নাম দিয়াছেন। এবং সে সকল নাম সাধারণ্যেও চলিত। যে কারণেই হউক, ইহার মধ্যে দম্পতী প্রণয়ই

সর্ববেদেশে সর্ববিকালে সকল কবি কতু ক বর্ণিত এবং সকল নাটকে অভিনীত হইয়া আসিয়াছে। বিগ্যাস্থন্দর যাত্রারও সেই উদ্দেশ্য। কিন্তু প্রণয় কি পদার্থ, তাহার শক্তি কি প্রকার, যাহাকে একবার স্পর্শ করে, তাহাকে সাধারণ অপেক্ষা কিরূপ উন্নত করে, তাহার হর্ষ কিরূপ, বিযাদ কিরূপ, আকাজ্ফ। কিরূপ, চাঞ্চল্য কিরূপ, ধর্ম কিরূপ, জগতের সমস্ত পদার্থের সহিত তাহার সহৃদয়তা কিরূপ, তদ্বিষয় বিল্লাস্থন্দর যাত্রায় কিছুই দেখা যায় না। এবং তাহা দেখাইবার স্থানও এ যাত্রায় নাই। বকুলতলায় স্থন্দরের সহিত মালিনীর সাক্ষাৎ, মালিনীর বাটীতে তাঁহার বাস এবং দৌত্যকর্মে মালিনীর প্রবৃত্তি, এই কয়েকটী অংশ লইয়া সচরাচর যাত্রা হইয়া থাকে। ইহার মধ্যে কোন্ অংশে রসোদ্ভাবনের সম্ভাবনা ? ইহার মধ্যে কোন্ স্থানে প্রেমাঞ্চ প্রবাহিত হইবে ? যাত্রায় এই অংশের শেষভাগে কখন২ বিত্যাস্থন্দরের মিলন পর্য্যস্ত অভিনীত হইয়া থাকে। ইহা রস স্প্তির উপযুক্ত স্থান বটে, কিন্তু ত্বৰ্ভাগ্য বশতঃ প্ৰায় এই সময়ে রাত্রি প্রভাত হয়, সূর্য্যকিরণ প্রচণ্ড হইয়া উঠে। মা মা করিয়া তুইটা ঠাকুরাণী বিষয়ক গীত গাইয়া যাত্রাকরেরা শেষ করিয়া দেয়। অতএব বিত্যাস্থল্লরের প্রথম আলাপ কিরূপ হইল, তাহা কিছুই শুনিতে পাওয়া যায় না।

বিভার সহিত মিলন হইলে পর সুন্দর সন্ন্যাসির বেশ ধরিয়া রাজসভায় যাতায়াত করিতে লাগিলেন, এই অংশকে সন্ন্যাসির পালা বলে। ইহার যাত্রা সর্বাদা না হউক, মধ্যে মধ্যে হইয়া থাকে। বিভাকে সন্ন্যাসী বিবাহ করিবেন বলিয়া যাতায়াত করিতেছেন, এই কথা শুনিয়া বিভা কি করেন, তাহা দেখিবার জন্ম সুন্দর স্বয়ং সন্ম্যাসী সাজিয়াছিলেন। রাত্রে যখন স্থান্দর বলিলেন যে, সন্ন্যাসির যাতায়াতে তাঁহার বড় চিন্তা হইয়াছে, তখন বিভা কেবল বলিলেন,

"জান মনে মনে উভয়ের মিলন ; তবে চিস্তা কর কেন ?"

যে রস স্থন্দর প্রত্যাশা করিয়াছিলেন, তাহা হইল না; ভাসিয়া গেল। আদিরসের তীব্রতা নাই। রস মধ্যে করুণ রসের তীব্রতাই অধিক। স্থতরাং করুণ রসে যাদৃশ মনুষ্য চিত্তকে আলোড়িত করা যায়, কেবল আদিরসে তাহা হয় না। এই জ্বন্য জ্বন সাধারণ আদিরসপ্রিয় হইলেও, সর্ব্বদেশে সর্ব্বকালে ক্রিগণ তাহার সহিত কৌশল ক্রমে করুণ রস মিঞ্জিত

করিয়া কাব্যাদির মনোহারিত্ব বিধান করেন। যে কৌশলের ত্বারা ইহা সম্পন্ন হয়, সচরাচর তাহাকে বিরহ বা বিচ্ছেদ বলে। বিদ্যাস্থন্দরের মিলন কত সরস দেখা গেল—বিচ্ছেদ কিরূপ দেখা যাউক।

বিদ্যাস্থলনের মধ্যে বিচ্ছেদ অতি অল্প। সুন্দরের আসিতে যেটুকু বিলম্ব হয়, সেইটুকু বিদ্যার বিচ্ছেদ যন্ত্রণা। বিলম্ব দেখিলে বিদ্যা কিঞ্চিৎ ব্যস্ত হইয়া থাকেন; নাচিয়া তদ্বিষয় ছই একটি গীত গাহিয়া থাকেন; অথবা অধীরা হইলে হীরা মালিনীর সহিত ছটা রহস্ত করিয়া সময় অতিবাহিত করেন। বিদ্যার বিচ্ছেদ এইরপ। এতদ্ভিন্ন যদি অক্যরূপ বর্ণিত হইয়া থাকে, তাহাও সামান্ত। সে বিচ্ছেদে কেহ তাপিত হয় না, কাহারও নয়নাশ্রু পতিত হয় না, বিদ্যাও কাঁদে না, শ্রোভূগণও কাঁদে না। "আমার উদ্ভূহ কচ্চে প্রাণ" এই কথায় বা তদমুরূপ কথায় যতটুকু যন্ত্রণা প্রকাশ হয়, বিদ্যার বিচ্ছেদ যন্ত্রণা ততটুকু হইয়াছিল, তাহার বেশী নহে।

সামান্ত বিচ্ছেদ সম্বন্ধে এইরপ। আবার যখন যাবজ্জীবনের মত বিচ্ছেদ সম্ভাবনা হইয়াছিল, অর্থাৎ যখন মস্তকচ্ছেদ করিবার নিমিত্ত স্বন্দরকে মসানে লইয়া চলিল, বিল্লা তখন উঠিয়া কন্ধাল দোলাইয়া, নয়ন ঠারিয়া নাচিতে নাচিতে আড়খেমটায় শোক করিতে থাকে। নৃত্য দেখিয়া দর্শক মণ্ডলীতে রসের স্রোতঃ বহিতে থাকে, অমনি বাহবার ঘটা পড়িয়া যায়। বিল্লা আরো ঘুরিয়াং নাচিতে থাকে। রসিক শ্রোভাদিগের আহলাদের আর সীমা থাকে না। বিল্লার কন্ধাল কেমন ছলিতেছে! বেশ্যাস্বভাবান্তকরণে সুপটু নট, কেমন নয়ন, হৃদয় ইত্যাদি অঙ্গ প্রভাঙ্গ নাচাইতেছে, ইহা দেখিয়া ত্রভাগা স্থন্দরের বিষাদ শ্রোভারা একবারে ভুলিয়া যায়।

এক্ষণকার রুচির এই এক পরিচয়। শোকাকুলা নাচিয়া হাসিয়া চোক সারিয়া শোক করিতেছে, আর আমাদিগের চিত্ত আর্দ্র হইতেছে। শ্রোতাদিগের মধ্যে কেহ কেহ বলিতেছে, বড় আশ্চর্য্য যাত্রা হইতেছে। এমন যাত্রা না শুনিয়া অরসিক বৃদ্ধেরা কৃষ্ণ বিষয় কীর্ত্তন শুনিতে ইচ্ছা করেন কেন ? কেহ উত্তর করিতেছেন যে, তাঁহারা ধর্মার্থে কালিয় দমন যাত্রা শুনিয়া থাকেন, সুখার্থ নহে। এরপ শ্রোতাদিগের বৃ্থাইতে চেট্টা করা বৃথা, তথাপি বিভাস্থন্দব যাত্রার সঙ্গে কৃষ্ণযাত্রার এক স্থানের তুলনা করিতে ইচ্ছা করি। কিন্তু কৃষ্ণ যাত্রারও উল্লেখ করিতে সঙ্কৃচিত হই। কেননা কৃষ্ণযাত্রা নীতিবিক্ষ বলিয়া আপত্তি হইতে পারে। তবে ইহা বিদ্যাস্থলর অপেক্ষা এতদংশেও কিছু ভাল, এই জ্বন্তই আমরা সে প্রসঙ্গ করিতে সাহস পাইতেছি। বিশেষ যে দেশে কৃষ্ণ প্রধান দেবতা, কৃষ্ণলীলার কথা প্রধান ধর্মশান্ত্র, যেখানে গুরু কর্ণে কৃষ্ণমন্ত্র দিতেছেন, পুরোহিত মন্দিরে২ কৃষ্ণলীলা দেখাইতেছেন, কথক গ্রামে২ কৃষ্ণলীলা কহিয়া বেড়াইতেছেন—যেখানে আবাল রুদ্ধ, আপামর সাধারণ, দোকানি গোসাঞি, অবসর পাইলেই কৃষ্ণলীলার গ্রন্থ লইয়া পড়িতে বসে, যে দেশের লোকের হাড়ে২ কৃষ্ণলীলা ঢুকিয়াছে,—যাহাদের কথায় রাধাকৃষ্ণ, চিন্তায় রাধাকৃষ্ণ, উৎসবে রাধাকৃষ্ণ, সঙ্গীতে রাধাকৃষ্ণ,—যে দেশে মাঠে ঘাটে, বনে বাজারে, মন্দিরে, নাট্যশালায়, বৈঠকখানায়, বেশ্যালয়ে চাসা চুয়াড় নট নটা বাবু বেশ্যা ইতর সাধারণ সকলেই অহরহ কৃষ্ণগীত গায়িতেছে,—যেখানে গৃহচিত্রে কৃষ্ণ, গাত্র বস্ত্রে কৃষ্ণ, দোকানের খাতায় পর্য্যন্ত কৃষ্ণ, সেখানে একা যাত্রাওয়ালার প্রাণ বিধ্যা কি ফল গ

নাটকগুণাংশে কৃষ্ণযাত্রা বিভাস্থন্দর যাত্রা অপেক্ষা অনেক উৎকৃষ্ট। বাবুদিগের মুখ চাহিয়া বিভাস্থন্দরের হুই একটি গীত উদ্ধৃত করিয়াছি—
বৃদ্ধ ও বৈষ্ণবদিগের মুখ চাহিয়া কৃষ্ণযাত্রার একটি গীত উল্লেখ করিলাম।
কৃষ্ণ মথুরাধিপতি; গোপকন্সা বৃন্দা দূতী তাঁহার আনয়নে যাইতেছে।
তাহার কথায় রাজ্ঞার গোচারণে পুনরাগমন করিবার সম্ভাবনা নাই—
এজন্ম দূতী দর্প করিয়া বলিল যে, যদি না আসে, তবে বাঁধিয়া আনিব।
কৃষ্ণকে বাঁধিবে! রাধার একথা অসহা হইল—

"আমি মরি মরিব, তারে বেধঁ না, হে দৃতি তোর পায়ে ধরি, তারে বেধঁ না, সে আমারি প্রিয়। সে যেখানে সেখানে থাকুক, তাহারে রাধানাথ বই তো বলিবে না"।

ইত্যাদি গীত সকলেরই অভ্যস্ত আছে, এ জন্ম সমুদ্য়াংশ উদ্ধৃত করার প্রয়োজন নাই।

রাধার এই কথায় অনেককে প্রেমাশ্রু বর্ষণ করিতে হয়। কৃষ্ণকে বাঁধিবে, এইটি কেবল কথায় মাত্র বলা হইয়াছিল; রাধা তাহাতে ব্যথা পাইলেক।

কিন্তু স্থন্দরকে কেবল কথায় নহে, প্রকৃত প্রস্তাবে রজ্ক্সংযুক্ত করিয়া বাঁধিল, মসানে কাটিতে পর্য্যন্ত লইয়া গেল, তথাপি বিভার কণামাত্রও হৃঃখ হইল না, শ্রোতাদিগেরও হৃঃখ হইল না; অশ্রুপাতের ত কথাই নাই। বিভাস্থন্দর-ভক্তগণ, বোধ হয়, এই তুলনায় বৃঝিতে পারিবেন যে, বিভার প্রণয় অতি প্রগাঢ় বলিয়া যাত্রায় বর্ণিত হয় নাই। এই তুলনায় আরো বৃঝিতে পারিবেন যে, পূর্বকালের কীর্ত্তন কি যাত্রা এখনকার অপেক্ষা অনেকাংশে শ্রেষ্ঠ ছিল। উহার প্রণেতৃগণ কবি ছিলেন এবং শ্রোতৃগণ অপেক্ষাকৃত রসজ্ঞ ছিলেন। ক্রমে উভয়েরই এক্ষণে অধ্যপতন হইয়াছে। অধিক কি, পূর্ব্বে যাত্রার যে স্থলে দেবতা এবং দেবতুল্য ঋষি সাজা হইত, এক্ষণে সেই স্থলে মেতর মেতরাণী সাজিয়া শ্রোতাদিগের মনোরঞ্জন করা হয়।

car

সচরাচর যেরূপ চিত্তবৃত্তির বেগ দেখা যায়, তাহাতে আমাদের আকাজ্ঞাণ পরিতৃপ্ত হয় না। তদপেক্ষা কিঞ্চিৎ অসাধারণ চাই। অস্ততঃ কিঞ্চিৎ স্বর্গীয় স্থখসৌরভ মাখা অকৃত্রিম পবিত্র চিত্তের পরিচয় পাইলেও স্থখ হয়। কিন্তু সে পরিচয় কবি ভিন্ন আর কাহারো দিবার সাধ্য নাই। তাহাতে কবির কল্পনা শক্তি আবশ্যক। যদি অপরে চেপ্তা করে, তাহা হইলে এই যাত্রায় যেরূপ বিদ্যাস্থন্দরের পরিচয় আছে, সেইরূপ হইয়া পড়ে—অর্থাৎ মাহান্ম্যের পরিবর্তে রহস্ত হইয়া পড়ে।

বাস্থবিক এই যাত্রায় রহস্যের ভাগ অধিক। মালিনী সুন্দরের কপা-বার্ত্তা কি বিভাসন্দরের কথাবার্ত্তা, উভয়ই সমভাবে রহস্য পরিপ্রিত। কখন কখন প্রণয়ীদিগের মধ্যে রহস্য কি কৌতুকালাপ হইয়া থাকে বটে, কিন্তু ভাহা অভি সাধারণ। যে স্থলে প্রণয় গভীর, সে স্থলে উপহাস রহস্যাদি স্থান পায় না। কিন্তু এই যাত্রায় যদি রহস্যের ভাগ ত্যাগ করা যায়, তবে স্থানরের বাক্রোধ হয়, মালিনীর ত কথাই নাই। বিভার কথা বার্ত্তা সহজেই অল্প; রহস্যের উত্তর না দিতে হইলে, তাঁহার গীতের ভাগ হার্দ্ধিক কমিয়া যায়।

এই যাত্রায় মালিনীই প্রধানা। তাহার রঙ্গরস লইয়াই এই যাত্রা। কাযেই ইহাতে হাস্তরস ব্যতীত আর কোন রসের প্রবলতা নাই। নায়ক নায়িকা অর্থাৎ বিভাস্থন্দর উপলক্ষ মাত্র। মালিনীর যৎকিঞ্চিৎ ছায়। আছে, কিন্তু বিভা কিছুই নহে; না প্রণয়িনী না উদ্মাদিনী না জড়, না অস্থ।

পূর্ব্বে বাঙ্গালায় করুণরস প্রবল ছিল। এই যাত্রাদ্বারা বোধ হইতেছে যে, এক্ষণে তৎপরিবর্ত্তে এ দেশে হাস্তরসের প্রাধান্ত জন্মিয়াছে। নতুবা বিভাস্থান্দর যাত্রা কোন ক্রমেই সাধারণপ্রিয় হইবার সম্ভাবনা ছিল না।

এই যাত্রা সাধারণপ্রিয় হইবার আর ছই একটি কারণ আছে। যে ভাষায় ইহার গীত গুলিন রচিত হইয়াছে, তাহা সরল; অনায়াসেই অপর সাধারণের চিত্ত আকর্ষণ করে, তদ্ভিন্ন সঙ্গীতেরও কিঞ্চিৎ পারিপাট্য আছে। আর অনেকে সন্দেহ করিয়া থাকেন যে, এই যাত্রায় যতটুকু সামান্ত কাব্যরস আছে, তাহাই এক্ষণকার শ্রোতাদিগের বোধাপযোগী। তদতিরিক্ত চইলে তাঁহাদিগের বোধাতীত হইত। যে রচনার রসগ্রহ হয়, তাহাই ভাল লাগে।

মামরা এ পর্য্যন্ত বিত্যাস্থন্দর যাত্রার কবিত্ব এবং শ্রোতাদিগের রসজ্ঞতার আলোচনা করিয়াছি, এক্ষণে এই যাত্রার নীতি সম্বন্ধে কিছু বলিতে ইচ্ছা হয়। কিন্তু তাহার অধিক প্রয়োজন নাই; আমরা যাহা বলিব, তাহা অনেকেই বলিয়া থাকেন। মালিনী, স্থন্দর ও বিছা এই তিনটি লইয়া যাত্রা হইয়া থাকে। এই তিন জনের মধ্যে কোনটি অনুকরণীয় ? কে প্রার্থনা করে যে, বিছার ন্থায় তাহার কন্থার চরিত্র হউক, অথবা স্থন্দরের স্থায় তাহার পুত্রের স্বভাব হউক। কেই বা প্রার্থনা করে যে, মালিনীর খ্যায় তাহার গৃহিণী হউক অথবা দাসী হউক। লোকে এরপ প্রার্থনা করা দূরে থাকুক বরং তাহাতে অবমাননা বোধ করে। ইহাদ্বারা বুঝিতে হইবে থে. এই ভিনটির মধ্যে কোনটিও আদর্শ যোগ্য নহে বরং সচরাচর লোক মপেক্ষা অপকৃষ্ট। যদি বাস্তবিক তাহা হয়, তবে অপকৃষ্ট ব্যক্তির চরিত্র <sup>১ইতে</sup> অপকর্ষ ব্যতীত আর কি শিক্ষা হইতে পারে ? কখন কখন কবিরা অপকৃষ্ট ব্যক্তিকে এমত ভয়ানক করিয়া চিত্রিত করেন যে, তদ্ধারা অপকৃষ্টতার প্রতি ঘূণা এবং ভয় উভয়ই অনিবার্য্য হইয়া পড়ে। সে স্থলে অপকৃষ্ট হইতে উৎকর্ষ শিক্ষা হইল, কিন্তু বিত্যাস্থন্দরে অপকর্ষ সেরূপ চিত্রিত হয় নাই। কাষেই বিত্যাস্থন্দর হইতে যে শিক্ষা পাওয়া যাইতে পারে, তাহা অপকৃষ্ট বাতীত আর কি হইবে ?

অনেকে ভাবিতে পারেন যে, যাত্রা কি নাটক উভয়ের কোনটিই শিক্ষার নিমিত্ত নহে, ইহা হইতে সৎশিক্ষা প্রত্যাশা করা অসংগত। বিশেষতঃ যে নায়ক নায়িকা বর্ণন করা ইহার উদ্দেশ্য, সে স্থলে অস্থ্য আর

কি শিক্ষা হইতে পারে। কিন্তু এটি তাঁহাদের ভুল। যাত্রার বর্ণিত বিষয়, ধর্ম বিষয়ক হউক বা নীতি বিষয়ক হউক বা যাহাই হউক, আরো অধিক হৃদয়ক্ষম হয়। গীতের ছন্দে বিশোষতঃ স্কুরে তদ্বিষয়ে কতক সাহায্য করে। আর "আদিরস" বর্ণন থাকিলেই যাত্রা দ্বারা কুশিক্ষা প্রদত্ত হইল, এমত নহে। কেবল বিভাস্থন্দরের ভায় নায়ক নায়িকা হইলেই সেরপ শিক্ষা সম্ভব।

মহাকবি সেক্ষপীয়রের প্রণীত ওথেলো নাটকে নায়ক নায়িকার প্রেম আছ্যোপান্ত বর্ণিত আছে। বিচা যেরূপ পিতার অজ্ঞাতে সকলকে লুকাইয়া স্থন্দরকে আত্মসমর্পণ করিয়াছিলেন, সেইরূপ ওথেলোর নায়িকা ডেসিডিমোনা আপন পিতার অজ্ঞাতে এক জন অতি কুরূপ কাফ্রির প্রেমে বদ্ধ হইয়া তৎসমিভ্যারে পিত্রালয় হইতে পলায়ন করেন। বিছা এবং ডেসিডিমোনা, এই উভয় নায়িকার প্রেমারম্ভ প্রায় একই প্রকার দোষাবহ। কিন্তু ডেসিডিমোনার কার্য্যে, ব্যবহারে, কথায় বার্চায়, চিম্বায় এত সরলতা, এত নির্মালতা, এত পবিত্রতা প্রকাশ আছে, যে, তাহা দেবতুর্লভ বলিয়া বোধ হয়। এবং যদিও তিনি "কুলত্যাগ" করিয়া গিয়াছিলেন বটে, কিন্তু যাবৎ চন্দ্র সূর্য্য থাকিবে, ভাবৎ তাঁহার সতীত্ব সতীদিগের আদর্শস্বরূপ থাকিবে। যিনি ডেসিডিমোনাকে ভাল বাসেন, তিনি সতীত্ব ভাল বাসেন। ধর্ম বেতা, নীতি বেতা, পিতা মাতা বা অন্য উপদেশ দাতা, সকলেই বলিয়া থাকেন, সতীম্ব স্ত্রীলোকদিগেৰ প্রধান ধর্মা; সতীম্ব রক্ষা স্ত্রীলোকদিগের কর্ত্তব্য ; সতীম্ব রক্ষা করিলে স্বথসম্পদ হয়। এ সকল কথা শিরোধার্যা। কিন্ধ দেবল শুষ্ক উপদেশে অন্তরস্পর্শ করে না। এক ডেসিডিমোনার চরিত্রে সতীত্বের সাপক্ষে ইংলওে যাহা করিয়াছে, সহস্র উপদেষ্টা একত্র হইয়া কম্মিনকালে তাহা পারিতেন না। অতএব যাত্রা কি নাটকের নায়ক নায়িকা দ্বারা যে নীতি কি ধর্মাশিক্ষা হয় না. এমত নহে।

আমাদিগের দেশে সাধারণ লোকদিগের শিক্ষা কেবল পুরাণ ব্যবসায়ী কথক আর যাত্রাকরের দ্বারা সম্পন্ন হইয়া থাকে। পুরাণ ব্যবসায়িরা ক্রেমে অন্তর্হিত হইতেছেন। এক্ষণে যাত্রাওয়ালারা দেশের শিক্ষক দাড়াইয়াছে। কিন্তু যে যাত্রার আলোচনা আমরা করিলাম, সে যাত্রা যেখানে সমাদৃত, তথাকার শিক্ষা যত উৎকৃষ্ট হইবে, তাহা এক প্রকার অমুভূত হইতে পারে। পল্লীগ্রাম অনুসন্ধান করিলে এই যাত্রার ফলভোগী অনেককে পাওয়া যাইতে পারে। নালিনী মাসি দোত্যক্রিয়ার অধ্যাপিকা; তাঁহার শিশ্য প্রশিশ্ব ক্রেমে দেশ ব্যাপিতেছে। ছোট খাটো স্থলরের সংখ্যা নিতান্ত অল্প নহে। বিভার বংশবৃদ্ধি কিরূপ হইয়াছে, তাহা বিশেষ জানা নাই; কিন্তু বোধ হয়, নিতান্ত অল্প না হইতে পারে। পল্লীগ্রামের যৌবনোন্মুখী সরলা যুবতী গুলি বিভার মুখে নিম্নলিখিত বা তদমুরূপ গীত শুনিলে তাহাদের শিক্ষা কিরূপ হয় ?

"এখন উপায় আয়ি, কর তারে আনিতে। "কামানলে জেলে ছলে, ভূলে আছে মনেতে॥ "কবে সে স্থাদন হবে, সুধাকর প্রকাশিবে, "বারি বিন্দু বরষিবে, চাতকীরে বাঁচাতে॥

আশ্চর্য্যের বিষয় যে, এইরূপ গীত পিতা পুক্র লইয়া, মাতা কম্মা লইয়া শুনেন; লজ্জা করেন না। সেই পুক্র কম্মা জ্ঞানবান হইলে পিতা মাতাকে কিরূপ ভাবিবেন, সে দিকে দৃষ্টিপাত করা উচিত।



# প্রথম পরিচ্ছেদ উপক্রমণিকা

🕥 দেশীয় প্রাচীন দর্শন সকলের মধ্যে বঙ্গদেশে স্থায়ের প্রাধাস্ম। দেশীয় পণ্ডিতেরা সচরাচর সাংখ্যের প্রতি তাদৃশ মনোথোগ করেন না। কিন্তু ভারতবর্ষে সাংখ্য যে কীর্ত্তি করিয়াছে, তাহা অগ্র দর্শন দূরে থাকুক, অস্ত কোন শাস্ত্রের দ্বারা হইয়াছে কিনা, সন্দেহ। বছকাল হইল, এই দর্শনের প্রকাশ হয়। কিন্তু অভ্যাপি হিন্দু সমাজের হৃদয় মধ্যে ইহার নান। মূর্ত্তি বিরাজ করিতেছে। যিনি হিন্দুদিগের পুরাবৃত্ত অধ্যয়ন করিতে চাহেন, সাংখ্যদর্শন না বুঝিলে তাঁহার সম্যক্ জ্ঞান জ্মিবে না; কেননা হিন্দু সমাজের পূর্ব্বকালীন গতি অনেকদূর সাংখ্য প্রদর্শিত পথে হইয়াছিল। যিনি বর্তমান হিন্দু সমাজের চরিত বৃঝিতে চাহেন, তিনি সাংখ্য অধ্যয়ন করুন। সেই চরিত্রের মূল সাংখ্যে অনেক দেখিতে পাইবেন। সংসার যে **তুঃ**খময়, তুঃখ নিবারণমাত্র আমাদিগের পুরুষার্থ, এ কথা যেমন হিন্দুজাতির হাড়েং প্রবেশ করিয়াছে, এমন, বোধ হয়, পৃথিবীর আর কোন জাতির মধ্যে হয় নাই। তাহার বীজ সাংখ্যদর্শনে। তল্পিবন্ধনা, ভারতবর্ষে যে পরিমাণে বৈরাগ্য বহুকাল হইতে প্রবল, তেমন আর কোন দেশেই নহে। সেই বৈরাগ্য প্রাবল্যের ফল বর্ত্তমান হিন্দু চরিত্র। যে **কার্য্যপরতম্বতা**র অভাব আমাদিগের প্রধান লক্ষণ বলিয়া বিদেশীয়েরা নির্দেশ করেন, তাহা সেই বৈরাগ্যের সাধারণতা মাত্র। যে অদৃষ্টবাদিত্ব আমাদিগের দ্বিতীয় প্রধান লক্ষণ, তাহা সাংখ্যজাত বৈরাগ্যের ভিন্ন মূর্ত্তি মাত্র। এই বৈরাগ্য সাধারণতা

এবং অদৃষ্টবাদিন্তের কুপাতেই ভারতবর্ষীয়দিগের অসীম বাহুবল সন্তেও আর্য্যভূমি মুসলমানপদানত হইয়াছিল। সেই জন্ম অন্তাপি ভারতবর্ষ পরাধীন। সেই জন্মই বহুকাল হইতে এ দেশে সমাজোন্নতি মন্দ হইয়া, শেষে অবক্লদ্ধ হইয়াছিল।

আবার সাংখ্যের প্রকৃতি পুরুষ লইয়া তন্ত্রের সৃষ্টি। সেই তান্ত্রিক কাণ্ডে দেশ ব্যাপ্ত হইয়াছে। সেই তন্ত্রের কৃপায় বিক্রমপুরে বসিয়া নিষ্ঠ ব্রাহ্মণ ঠাকুর অপরিমিত মদিরা উদরস্থ করিয়া, ধর্মাচরণ করিলাম বলিয়া, পরম পরিতোষ লাভ করিতেছেন। সেই তন্ত্রের প্রভাবে, প্রায় শত যোজন দূরে, ভারতবর্ষের পশ্চিমাংশে কাণফোঁড়া যোগী উলঙ্গ হইয়া কর্দর্য্য উৎসব করিতেছে। সেই তন্ত্রের প্রসাদে আমরা তুর্গোৎসব করিয়া এই বাঙ্গালা দেশের ছয় কোটি লোক, জীবন সার্থক করিতেছি। যখন গ্রামেই, নগরে মাঠে জঙ্গলে শিবালয়, কালীর মন্দির দেখি, আমাদের সাংখ্য মনে পড়ে; যখন তুর্গা কালী জগদ্ধাত্রী পূজার বাছ্য শুনি, আমাদের সাংখ্য দর্শন মনে পড়ে; যখন পূজার পূর্ব্বে চীনা বাঙ্গারে, বড় বাঙ্গারে ভিড় ঠেলিয়া যাইতে পারি না, তখন সাংখ্যকারকে গালি দিই। যাঁহাকে পূজার সময়ে বস্ত্রাদি কিনিতে কিছু টাকা কর্জ্জ করিয়া দিতে হইয়াছিল, তিনি যখন ঋণ পরিশোধ করেন, তখন মনেই "কপিলের বাপ নির্বাংশ হউক," বলিলে অন্যায় কথা হইবে না!

অদ্যাপি শ্রীমন্তাগবদগীতা, সুশিক্ষিত প্রাচীন হিন্দু সম্প্রদায়ের প্রধান ধর্মপুস্তক। সেই গীতা মিশ্র পদার্থ। তৎপ্রণেতা যিনিই হউন, "বহুশাস্ত্র গুরুপাসনেপি সারাদানাং ষট্ পদবৎ।" \* সাংখ্য প্রবচনের এই বাক্যামুসারে তিনি কার্য্য করিয়াছেন। কিন্তু অক্যাক্য যেখান হইতেই তিনি সঙ্কলন করুন, সাংখ্য হইতে যাহা লইয়াছেন, তাহা জাজ্জ্বল্যমান। সাংখ্য দর্শন না হইলে ভগবদগীতা হইত না।

সহস্র বৎসর কাল বৌদ্ধ ধর্ম ভারতবর্ষের প্রধান ধর্ম ছিল। ভারত-বর্ষের পুরাবৃত্ত মধ্যে যে সময়টি সর্ব্বাপেক্ষা বিচিত্র এবং সোষ্ঠব লক্ষণযুক্ত, সেই সময়টিতেই বৌদ্ধধর্ম এই ভারতভূমির প্রধান ধর্মা ছিল। এখন ভারতবর্ষ হইতে দূরীকৃত হইয়া, সিংহলে, নেপালে, তিব্বতে, চীনে, ব্রক্ষে, শ্যামে, এই

<sup>•</sup> ৪র্থ অধ্যার, ১৩ হত্ত।

ধর্ম অভাপি ব্যাপিয়া রহিয়াছে। সেই বৌদ্ধ ধর্মের আদি এই সাংখ্য দর্শনে। বেদ অবজ্ঞা, নির্ববাণ, এবং নিরীশ্বরতা বৌদ্ধ ধর্মে এই তিনটি নৃতন; এই তিনটিই ঐ ধর্মের কলেবর। উপস্থিত লেখক কর্তৃক ১০৬ সংখ্যক কলিকাতা রিবিউতে "বৌদ্ধ ধর্ম এবং সাংখ্য দর্শন" ইতি প্রবন্ধে প্রতিপন্ন করা হইয়াছে যে, এই তিনটিরই মূল সাংখ্য দর্শনে। নির্ববাণ, সাংখ্যের মুক্তির পরিণাম মাত্র। বেদের অবজ্ঞা, সাংখ্যে প্রকাশ্যে কোথাও নাই, বরং বৈদিকতার আড়ম্বর অনেক। কিন্তু সাংখ্যপ্রবচনকার বেদের দোহাই দিয়া শেষে বেদের মূলোচ্ছেদ করিয়াছেন।\*

কথিত হইয়াছে যে, যত লোক বৌদ্ধর্ম্মাবলম্বী, তত সংখ্যক অন্থ কোন ধর্মাবলম্বী লোক পৃথিবীতে নাই। সংখ্যা সম্বন্ধে প্রীষ্ট ধর্মাবলম্বিরা তৎপরবর্ত্তী। স্থতরাং যদি কেহ জিজ্ঞাসা করে, পৃথিবীতে অবতীর্ণ মমুখ্য মধ্যে কে সর্ক্বাপেক্ষা অধিক লোকের জীবনের উপর প্রভুষ করিয়াছেন, তথন আমরা প্রথমে শাক্যসিংহের, তৎপরে যীশু প্রীষ্টের নাম করিব। কিস্ত শাক্যসিংহের সঙ্গে২ কপিলেরও নাম করিতে হইবে।

অতএব স্পষ্টাক্ষরে বলা যাইতে পারে যে, পৃথিবীতে যে সকল দর্শন শাস্ত্র অবতীর্ণ হইয়াছে, সাংখ্যের স্থায় কেহ বছ ফলোৎপাদক হয় নাই: প্লেতো বা আরিস্ততল, বেকন বা দেকার্ত, অধিকতর শুভ ফলের বীজ্বপন করিয়াছিলেন বটে, কিন্তু ফল বাছল্যে কপিলের স্পষ্টি ভূতলে অধিকীয়। সেই স্পষ্টির সকল পরিণাম যে শুভ নহে, সে দোষ কপিলের নয়। যে ভূমিতে তাহার বীজ পড়িয়াছে, অনেক দোষ সেই ভূমিরই। জর্মান ভূমিতে কপিল দর্শন কান্ট দর্শনাপেক্ষা অধিক ফলোপধায়ক হইতে পারিত সন্দেহ নাই, ভারতবর্ষে কান্ট দর্শনে কি মন্দ ফল না জন্মিত ?

সাংখ্যের প্রথমোৎপত্তি কোন্ কালে হইয়াছিল, তাহা স্থির করা অতি কঠিন। সম্ভবতঃ উহা বৌদ্ধধর্মের পূর্ব্বে প্রচারিত হইয়াছিল। কিম্বদন্তী আছে যে, কপিল উহার প্রণেতা। এ কিম্বদন্তীর প্রতি অবিশ্বাস করিবার কোন কারণ নাই। কিন্তু তিনি কে, কোন্ দেশীয় ব্যক্তি, কোন্ কালে জন্ম গ্রহণ করিয়াছিলেন, তাহা জানিবার কোন উপায় নাই। কেবল ইহাই বলা যাইতে পারে যে, তাদৃশ বৃদ্ধিশালী ব্যক্তি পৃথিবীতে অল্পই জন্ম গ্রহণ করিয়াছেন। পাঠক স্মরণ রাখিবেন, যে আমরা "নিরীশ্বর সাংখ্যকেই"

বৌদ্ধর্ম যে সাংখ্যমূলক, তাহার প্রমাণ সবিস্তারে দিবার স্থান এ নছে।

সাংখ্য বলিতেছি। পতঞ্জলি প্রণীত যোগ শাস্ত্রকে সেশ্বর সাংখ্য বলিয়া থাকে। এ প্রবন্ধে তাহার কোন উল্লেখ নাই।

সাংখ্য দর্শন অতি প্রাচীন হইলেও, বিশেষ প্রাচীন কোন সাংখ্য গ্রন্থ দেখা যায় না। সাংখ্য প্রবচনকে অনেকেই কপিল সূত্র বলেন, কিন্তু তাহা কথনই কপিলপ্রণীত নহে। উহা যে বোদ্ধ, ন্যায়, মীমাংসা প্রভৃতি দর্শনের প্রচারের পরে প্রণীত হইয়াছিল, তাহার প্রমাণ ঐ গ্রন্থ মধ্যে আছে। ঐ সকল দর্শনের মত সাংখ্য প্রবচনে খণ্ডন করা দেখা যায়। তন্তির্ম সাংখ্যকারিকা, তত্বসমাস, ভোজবার্ত্তিক, সাংখ্যসার, সাংখ্যপ্রদীপ, সাংখ্যতত্ত্ব প্রদীপ ইত্যাদি গ্রন্থ, এবং এই সকল গ্রন্থের ভাষ্য টীকা প্রভৃতি বহুল গ্রন্থ অপেক্ষাকৃত অভিনব। কপিল, অর্থাৎ সাংখ্য দর্শনের প্রথম অধ্যাপকের যে মত, তাহাই আমাদিগের আদরণীয় ও সমালোচ্য; এবং যাহা কপিল সূত্র বলিয়া চলিত, তাহাই আমরা অবলম্বন করিয়া অতি সংক্ষেপে সাংখ্য দর্শনের স্থল উত্যেশ্য বৃঝাইয়া দিবার যত্ন করিব। আমরা যাহা কিছু বলিতেছি, তাহাই যে সাংখ্যের মত, এমত বিবেচনা কেহ না করেন। যাহা কিছু বলিলে সাংখ্যের মত ভাল করিয়া বুঝা যায়, আমরা তাহাই বলিব।

কতক শুলিন বিজ্ঞ লোকে বলেন, এ সংসার সুখের সংসার। আমরা স্থাখের জন্ম এ পৃথিবীতে প্রেরিত হইয়াছি। যাহা কিছু দেখি, জীবের স্থাখের জন্ম সৃষ্টি হইয়াছে। জীবের সুখ বিধান করিবার জন্ম সৃষ্টিকর্তা জীবকে সৃষ্টি করিয়াছেন। সৃষ্ট জীবের মঙ্গলার্থ সৃষ্টি মধ্যে কত কৌশল, কেনা দেখিতে পায় ?

আবার কতক গুলিন লোক আছেন; তাঁহারাও বিজ্ঞ—তাঁহারা বলেন, সংসারে সুখ ত কই দেখি না—হুংখেরই প্রাধান্ত। সৃষ্টিকর্ত্তা কি অভিপ্রায়ে জীবের সৃষ্টি করিয়াছেন— তাহা বলিতে পারি না—তাহা মন্তুম্ম বৃদ্ধির বিচার্য্য নহে—কিন্তু সে অভিপ্রায় যাহাই হউক, সংসারে জীবের সুখের অপেক্ষা অসুখ অধিক। তুমি বলিবে, ঈশ্বর যে সকল নিয়ম অবধারিত করিয়া দিয়াছেন, সেগুলি রক্ষা করিয়া চলিলেই কোন হুংখ নাই, নিয়মের লভ্যন পোনঃপুস্তেই এত হুংখ। আমি বলি, যেখানে ঈশ্বর সেই সকল নিয়ম এমত করিয়াছেন যে, তাহা অতি সহজ্বেই লভ্যন করা যায়, এবং তাহা লভ্যনের প্রবৃত্তিও অতি বলবতী করিয়া দিয়াছেন, তখন নিয়ম লভ্যন ব্যতীত নিয়ম রক্ষা যে তাঁহার অভিপ্রায়, এ কথা কে বলিবে ? মাদক সেবন

পরিণামে মন্তুষ্মের অত্যন্ত হুঃখদায়ক—তবে মাদক সেবনের প্রবৃত্তি মন্তুষ্মের হৃদয়ে রোপিত হইয়াছে কেন ? এবং মাদক সেবন এত স্থুসাধ্য এবং আশুসুখকর কেন ? কতকগুলি নিয়ম এত সহজে লঙ্ঘনীয় যে, তাহা লভ্যন করিবার সময় কিছু জানিতে পারা যায় না। ডাক্তার আঙ্গাস স্মিথের পরীক্ষায় সপ্রমাণ হইয়াছে যে, অনেক সময়ে মহান অনিষ্টকারী কার্ব্যনিক-আসিড প্রধান বায়ু নিঃশ্বাসে গ্রহণ করিলে আমাদের কোন কষ্ট হয় না। বসন্তাদি রোগের বিষবীজ কখন আমাদিগের শরীরে প্রবেশ করে, তাহা আমরা জ্বানিতেও পারি না। অনেক গুলি নিয়ম এমন আছে যে, তাহার উল্লন্ড্রনে আমরা সর্ব্বদা কণ্ট পাইতেছি; কিন্তু সে নিয়ম কি. তাহা আমাদিগের জানিবার শক্তি নাই। ওলাউঠা রোগ কেন জন্মে. তাহা আমরা এ পর্যান্ত জানিতে পারিলাম না। অথচ লক্ষ্ণ লোক প্রতি বংসর ইহাতে কত ত্বঃখ পাইতেছে। যদি নিয়মটি লজ্মনের ক্ষমতা দিয়া নিয়মটি জানিতে দেন নাই, তবে জীবের মঙ্গল কামনা কোথা ? পঞ্চিত পিতার পুত্র গণ্ডমূর্থ; তাহার মূর্থতার যন্ত্রণায় পিতা রাত্রি দিন যন্ত্রণা পাইতেছেন। মনে কর, শিক্ষার অভাবে সে মূর্যতা জল্মে নাই। পুত্রটি স্থুলবৃদ্ধি লইয়াই ভূমিষ্ঠ হইয়াছিল। কোন নিয়ম লঙ্ঘন করায় পুল্রের মস্তিষ্ক অসম্পূর্ণ, এ নিয়ম কি কখন মহুষ্য বৃদ্ধির আয়ত্ত হইবে ? মনে কর, ভবিষ্যতে হইবে। তবে যত দিন সে নিয়ম আবিষ্কৃত না হইল, তত দিন যে মহুস্তজাতি ছঃখ পাইবে, ইহা সৃষ্টি কর্তার অভিপ্রেত নহে, কেমন করিয়া বলিব গ

আবার, আমরা সকল নিয়ম রক্ষা করিতে পারিলেও যে ছংখ পাইব না, এমতও দেখি না। এক জন নিয়ম লজ্বন করিতেছে, আর একজন ছংখভোগ করিতেছে। আমার প্রিয়বন্ধু আপনার কর্ত্তব্য সাধনার্থ রণক্ষেত্রে গিয়া প্রাণত্যাগ করিলেন, আমি তাঁহার বিরহ যন্ত্রণা ভোগ করিলাম। আমার জ্বাবার পঞ্চাশ বংসর পূর্বে যে মন্দ আইন বা মন্দ রাজ শাসন হইয়াছে, আমি তাহার ফলভোগ করিতেছি। কাহারও পিতামহ ব্যাধিগ্রস্ত ছিলেন, পৌত্র কোন নিয়ম লজ্বন না করিয়াও ব্যাধিগ্রস্ত হইতে পারে।

আবার, গোটাকত এমন গুরুতর বিষয় আছে, যে স্বাভাবিক নিয়মান্ত্রভী হওয়াতেই তৃঃখ। লোকসংখ্যা বৃদ্ধি বিষয়ে মালথসের মত, ইহার একটি প্রমাণ। একণে সুবিবেচকেরা সকলেই স্বীকার করেন যে, মনুষ্ঠ সাধারণতঃ নৈসর্গিক নিয়মান্সারে আপন২ স্বভাবের পরিতোষ করিলেই লোকসংখ্যা বৃদ্ধি হইয়া মহৎ অনিষ্ট ঘটিয়া থাকে।

অতএব সংসার কেবল ছঃখময়, ইহা বলিবার যথেষ্ট কারণ আছে। সাংখ্যকারও তাহাই বলেন। সেই কথাই সাংখ্য দর্শন ও বৌদ্ধধর্মের মূল।

কিন্তু পৃথিবীতে যে কিছু সুখ আছে, তাহাও অস্বীকার্য্য নহে। সাংখ্যকার বলেন যে, সুখ অল্প। কদাচ কেহ সুখী, (৬ অধ্যায় ৭ সূত্র) এবং সুখ, তুংখের সহিত এরূপ মিঞ্জিত যে বিবেচকেরা তাহা তুংখপক্ষে নিক্ষেপ করেন। (ঐ;৮) তুংখ হইতে যত ক্লেশ, সুখ হইতে তাদৃশ সুখাকাজ্ঞা। জন্মানা। (ঐ,৬) অতএব তুংখেরই প্রাধাস্য।

স্তরাং মন্ত্রের জীবনের প্রধান উদ্দেশ্য হৃংখ মোচন। এই জন্ম সাংখ্য প্রবচনের প্রথম সূত্র "অথ ত্রিবিধ হৃংখাত্যন্ত নির্ভিরত্যন্ত পুরুষার্থঃ।"

এই পুরুষার্থ কি প্রকারে সিদ্ধ হয়, তাহারই পর্য্যালোচনা সাংখ্য দর্শনের উদ্দেশ্য। ছঃথে পড়িলেই লোকে তাহার একটা নিবারণের উপায় করে। দুখায় কপ্ট পাইতেছ, আহার কর। পুত্রশোক পাইয়াছ, অন্য বিষয়ে চিন্ত নিবিষ্ট কর। কিন্তু সাংখ্যকার বলেন যে, এ সকল উপায়ে ছঃখ নির্ত্তি নাই; কেননা আবার সেই সকল ছঃথের অমুবৃত্তি আছে। ছুমি আহার করিলে, তাহাতে ভোমার আজিকার ক্ষুধা নির্ত্তি হইল, কিন্তু আবার কাল ক্ষুধা পাইবে। বিষয়ান্তরে চিন্ত রত করিয়া, তুমি এবার পুত্রশোক নিবারণ করিলে, কিন্তু আবার অন্য পুত্রের জন্ম তোমাকে দয়ত সেইরূপ শোক পাইতে হইবে। পরস্তু এরূপ উপায় সর্ব্বত্ত সম্ভবে না। তোমার হস্ত পদ ছিন্ন হইলে, আর লগ্ন হইবে না। যেখানে সম্ভবে, সেখানেও তাহা সহ্বপায় বলিয়া গণ্য হইতে পারে না। অন্য বিষয়ে নিরত হইলেই পুত্রশোক বিশ্বত হওয়া যায় না। (১ অধ্যায় ৪ সূত্র)।

তবে এ সকল হুংখ নিবারণের উপায় নহে। আধুনিক বিজ্ঞানবিৎ কোম্তের শিশ্য বলিবেন, তবে আর হুংখ নিবারণের কি উপায় আহে ? আমরা জানি যে, জ্বলসেক করিলেই অগ্নি নির্বাণ হয়, কিন্তু শীতল ইন্ধন পুনঃজ্বালিত হইতে পারে বলিয়া তুমি যদি জ্বলকে অগ্নিনাশক না বল, তবে কথা ফুরাইল। তাহা হইলে দেহধ্বংস ভিন্ন আর জীবের হুংখ নির্ত্তি নাই।

্সাংখ্যকার তাহাও মানেন না। তিনি জন্মজন্মান্তর মানেন, এবং লোকান্তরে জন্ম পৌনঃপুন্য আছে ভাবিয়া, এবং সেখানেও জরামরণাদিজ হুঃথ সমান ভাবিয়া তাহাও হুঃখ নিবারণের উপায় বলিয়া গণ্য করেন না। (৩ অধ্যায়; ৫২,৫৩ সূত্র) আত্মা, বিশ্বকারণে বিলীন হইলেও তদবস্থাকে ছুঃখনিবৃত্তি বলেন না, কেননা যে জ্লমগ্ন, তাহার আবার উথান আছে। (উ ৫৪)

তবে তৃঃখ নিবারণ কাহাকে বলি ? অপবর্গ ই তৃঃখ নির্ত্তি। অপবর্গ হ বা কি ? "দ্বয়োরেকতরস্থ বোদাসীশ্রমপবর্গ:।" (তৃতীয় অধ্যায় ৬৫ সূত্র,) সেই অপবর্গ কি, এবং কি প্রকারে তাহা প্রাপ্ত হওয়া যায়, তাহা পর পরিচ্ছেদে সবিশেষ বলিব। "অপবর্গ" ইত্যাদি প্রাচীন কথা শুনিয়া পাঠক দ্বণা করিবেন না। যাহা প্রাচীন, তাহাই যে উপধর্মকলঙ্কিত, বা সর্ববন্ধনপরিজ্ঞাত, এমত মনে করিবেন না। বিবেচকে দেখিবেন, সাংখ্যদর্শনে একটু সারও আছে। অসার বৃক্ষে এমন স্থায়ী ফল ফলিবে কেন ?



# গ্রীমন্ত্রমন্ত্রশঙ্গ গ্রীমগ্মহামর্কট প্রণীত

মি রামায়ণ গ্রন্থখানি আগুন্ত পাঠ করিয়া সাতিশয় সস্তোষ লাভ করিয়াছি। গ্রন্থকার যে আর কিছু দিন যত্ন করিলে একজন সুকবি হইতেন, ভিষিয়ে সন্দেহ নাই।

এই কাব্য গ্রন্থ খানির স্থুল তাৎপর্য্য, বানরদিগের মাহান্ম্য বর্ণন। বানরগণ কর্ত্বক লন্ধান্ত্র্য়, ও রাক্ষসদিগের সবংশে নিধন, ইহার বর্ণনীয় বিষয়। বানরদিগের কীর্ত্তি সম্যকরপে বর্ণনা করা, সামান্ত কবিছের কার্য্য নহে। গ্রন্থকার যে ততদূর কবিছ প্রকাশ করিয়াছেন, এমত আমরা বলিতে পারি না; তবে তিনি যে কিয়দ্দুর কৃতকার্য্য হইয়াছেন, তাহা নিরপেক্ষপাঠক মাত্রেই স্বীকার করিবেন।

রামায়ণে অনেক নীতিগর্ভ কথা আছে। বুদ্ধিহীনতার যে কত দোষ, তাহা ইহাতে উত্তমরূপে দেখান হইয়াছে। এক নির্কোধ প্রাচীন রাজার যুবতী ভার্য্যা ছিল। বৃদ্ধিমতী কৈকেয়ী স্বীয় পুজের উন্নতির জ্বন্ত, নির্কোধ বৃদ্ধকে ভুলাইয়া ছলক্রমে রাজার জ্যেষ্ঠপুজকে বনবাসে প্রেরণ করিল। জ্যেষ্ঠপুজ্রও ততােধিক মূর্য; আপন স্বস্থাধিকার বজায় রাখিবার কোন বত্ব না করিয়া বৃড়া বাপের কথায় বনে গেল। তা, একাই যাউক, তাহা নহে; আপনার যুবতী ভার্য্যাকে সঙ্গে করিয়া লইয়া গেল। "পথে নারী বিবর্জ্জিতা," এটা সামাস্ত কথা; ইহাও তাহার ঘটে আসিল না। তাহাতে যাহা ঘটিবার, ঘটিল। জ্বীসভাবস্থলত চাঞ্চল্য বশতঃ সীতা রামকে ত্যাগ করিয়া অন্ত পুরুষের সঙ্গে লক্ষায় রাজ্যভোগ করিতে গেল। নির্কোধ রাম পথে২ কাঁদিয়া বেডাইতে লাগিল। সীতা অন্তঃপুরে থাকিলে, এতটা

ঘটিত না। সীতা তৃশ্চরিত্রা হইলেও, ঘরে থাকিত; বনে গিয়া স্বাধীনতা পাইয়াছিল, এবং অন্তের সংসর্গ স্থসাধ্য হইয়াছিল, এ জ্বন্য এমত ঘটিয়াছিল। এক্ষণে যাঁহারা স্ত্রীলোকদিগকে স্বাধীন করিবার জ্বন্য কলহ করেন, তাঁহারা যেন এই কথাটি স্মরণ রাখেন।

লক্ষ্মণ আর একটি গণ্ড মূর্য। তাহার চরিত্র এরপে চিত্রিত হইয়াছে যে, তদ্ধারা লক্ষ্মণকে কর্মক্ষম বোধ হয়। মনে করিলে সে এক জন বড় লোক হইতে পারিত, কিন্তু তাহার এক দিনের জন্মও সে দিকে মন যায় নাই। সে কেবল রামের পিছু২ বেড়াইল, আপনার উন্নতির কোন চেষ্টা করিল না। ইহা কেবল বুদ্ধিহীনতার ফল।

আর একটি গণ্ড মূর্থ ভরত। আপন হাতে রাজ্য পাইয়া ভাইকে ফিরাইয়া দিল। ফলতঃ রামায়ণ মূর্থ লোকের ইতিহাসেই পূর্ণ। ইহা গ্রন্থকারের একটি উদ্দেশ্য। রাম পত্নীকে হারাইলে আমার বন্দনীয় পূর্ব্বপুরুষ ভাহার কাভরতা দেখিয়া দয়া করিয়া রাবণকে সবংশে মারিয়া সীতা কাড়িয়া আনিয়া রামকে দিলেন, কিন্তু মূর্থের মূর্থতা কোণায় যাইবে ? রাম স্ত্রীর উপর রাগ করিয়া তাহাকে এক দিন পুড়াইয়া মারিতে গেল। দৈবে সে দিন সেটার রক্ষা হইল। পরে তাহাকে দেশে আনিয়া হুই চারি দিন মাত্র স্তথে ছিল। পরে বুদ্ধিহীনতাবশতঃ পরের কথা শুনিয়া স্ত্রীটাকে তাড়াইয়া দিল। কয়েক বৎসর পরে, সীতা থাইতে না পাইয়া, রামের ছারে আসিয়া দাঁড়াইল। রাম তাহাকে দেখিয়া, রাগ করিয়া, মাটীতে পুতিয়া ফেলিল। বৃদ্ধি না থাকিলে এই রূপই ঘটে। রামায়ণের স্থুল তাৎপর্য্য এই। ইহার প্রণেতা কে, তাহা সহ**দ্রে** স্থির করা যায় না। কিম্বদন্তী আছে যে, ইহা বাল্মীকি প্রণীত। বাল্মীকি নামে কোন গ্রন্থকার ছিল কি না, তদ্বিষয়ে সংশয়। বন্সীক হইতে বাল্মীকি শব্দের উৎপত্তি দেখা যাইতেছে, অতএব আমার বিবেচনায় কোন বল্মীক মধ্যে এই গ্রন্থ খানি পাওয়া গিয়াছিল; ইহা কাহারও প্রণীত নহে।

রামায়ণ নামে একখানি বাঙ্গালা গ্রন্থ আমি দেখিয়াছি। ইহা কীর্ত্তিবাস প্রণীত। উভয় গ্রন্থে অনেক সাদৃশ্য আছে। অতএব ইহাও অসম্ভব নতে যে, বাল্মীকিরামায়ণ কীর্ত্তিবাসের গ্রন্থ ইইতে সঙ্কলিত। বাল্মীকি রামায়ণ কীর্ত্তিবাস হইতে সঙ্কলিত, কি কীর্ত্তিবাস বাল্মীকিরামায়ণ হইতে সঙ্কলন করিয়াছেন, তাহা মীমাংসা করা সহজ্ঞ নতে; ইহা স্বীকার করি। কিন্তু রামায়ণ নামটিই এ বিষয়ের এক প্রমাণ। "রামায়ণ" শব্দের সংস্কৃতে কোন অর্থ হয় না, কিন্তু বাঙ্গালায় সদর্থ হয়। বোধ হয়, "রামায়ণ" শব্দটি "রামা যবন" শব্দের অপভ্রংশ মাত্র। কেবল "ব" কার লুপ্ত হইয়াছে। রামা যবন বা রামা মুসলমান নামক কোন ব্যক্তির চরিত্র অবলম্বন করিয়া কীর্ত্তিবাস প্রথম ইহার রচনা করিয়া থাকিবেন। পরে কেহ সংস্কৃতে অনুবাদ করিয়া বল্মীক মধ্যে লুকাইয়া রাখিয়া ছিল। পরে গ্রন্থ বল্মীক মধ্যে প্রকাই বাহ্মীক মধ্যে প্রকাই যাহে।

রামায়ণ প্রান্থ খানির আমরা কিছু প্রাশংসা করিয়াছি, কিন্তু বিশেষ প্রাশংসা করিতে পারি না। উহাতে অনেক গুরুতর দোষ আছে। আদ্যোপাস্থ আদিরস ঘটিত। সীতার বিবাহ, রাবণকর্তৃক সীতা হরণ, এ সকল আদিরস ঘটিত না ত কি ? রামায়ণে করুণরসের অতি বিরল প্রচার। বানরগণকর্তৃক সমুদ্র বন্ধন, কেবল এইটিই রামায়ণের মধ্যে করুণ রসাঞ্জিত বিষয়। লক্ষ্মণ ভোজনে কিঞ্চিৎ বীররস আছে। বশিষ্ঠাদি ঋষিদিগের কিছু হাস্থরস আছে। ঋষিগণ বড় রসিক পুরুষ ছিলেন। ধর্মের কথা লইয়া অনেক হাস্থ পরিহাস করিতেন।

রামায়ণের ভাষা যদিও প্রাঞ্জল এবং বিশদ বটে, তথাপি অত্যন্ত অশুদ্ধ বলিতে হইবে। রামায়ণের একটি কাণ্ডে যোদ্ধাদিগের কোন কথা না থাকায় তাহার নাম হইয়াছে "অযোদ্ধাকাণ্ড।" গ্রন্থকার তাহা "অযোদ্ধাকাণ্ড" না লিখিয়া "অযোধ্যাকাণ্ড" লিখিয়াছেন। ইহা কি সামান্ত মূর্থতা ? এই একটি দোষেই এই গ্রন্থ খানি সাধারণের পরিহার্য্য হইয়াছে।

ভরসা করি, পাঠক সকলে এই কদর্য্য গ্রন্থ খানি পড়া ত্যাগ করিবেন। আমি একখানি নৃতন রামায়ণ রচনা করিয়াছি, তৎপরিবর্ত্তে তাহাই সকলে পাঠ করিতে আরম্ভ করুন। আমার প্রণীত রামায়ণ যে সর্ব্বাঙ্গস্থন্দর হইয়াছে, তাহা বলা বাহুল্য; কেননা আমি ত বাল্মীকির স্থায় কবিত্ববিহীন এবং বিত্থাবৃদ্ধিশৃষ্থ নহি। সেই কথা বলাই এ সমালোচনার উদ্দেশ্য। অলমতি বিস্তবেণ।

# মহামর্কট।

পুনশ্চ। আমার প্রণীত রামায়ণ আমার ভদ্রাসন বক্ষের নিম্নশাখায় পাওয়া যায়। মূল্য এক এক ছড়া সুপক্ষ মর্ত্তমান রস্তা।



( 5 ) 存

(প্রয়োগ।)

দ্র পশ্চিবে — ছাড়িয়া গাদ্ধার,
ছাড়িয়া পারস্ত, আরব-কাস্তার—
সাগর, ভ্ধর, নদী, নদ ধার,
দেখ কি আনন্দে বসেছে থেরে—
বীণা যদ্ধ করে বাণী-প্ত্রগণ;
ছাড়িছে সঙ্গীত জ্ডায়ে শ্রবণ,
প্রিছে অবনী, প্রিছে গগন—
মধুর মধুর মধুর স্বরে।

( শাখা ) ৰ

অরে ভত্তী তৃমি—বীণার অধন—
ভূমিও বাজিতে কর রে উন্থম ;
বাঁশরী যেমন রাখাল অধরে,
বাজ রে নীরব ভারত ভিতরে—
বাজ রে আনন্দলহরী শ্বরে।

প্রভাতে অরুণ উদর যবে,
তথনি স্থক্ঠ বিহুগ সবে,
রঞ্জিত গগনে বিভাস হেরে,
আসিয়া শিখর, পল্লব বেরে,
গাহিয়া ভাস্কর-বিমান আগে,
স্বরুসহুরী ছড়ার রাগে;
গোধ্লি-আকাশে তমসা-রেধা
পড়িলে, তাদের না যায় দেখা—
প্রভাত-অরুণ উদয় যবে,

(বিরাম) গ

ভখনি কানন পূরে স্থরৰে। (২)

ভখনি বিহঙ্গ ডাকে রে সবে,

( প্রেয়োগ।)
কবিরক্তৃমি এই না সে দেশ,
ঝবিবাক্যরূপ লহরী অশেব
সঙ্গীত বেখানে—যেখানে দিনেশ
অতুল উবাতে উদর হয়;

- (ক) প্রধান বিষয় সম্বন্ধে উক্তি; গাহক কর্তৃক উচ্চারিত।
- (খ) গাহক সম্লিষ্ট হুই কিম্বা তিন জন কর্তৃক উচ্চারিত।
- (গ) অস্তর হইতে অস্ত করেকজন কর্তৃক উচ্চারিত; শুনিভে শুনিতে উহার। বেন আপনাদিগের মনের ভাব প্রকাশ করিতেছে এইরূপ অমুমান করিতে হইবে।

বেখানে সরসী কমকে নলিনী, যামিনী কণ্ঠেতে যথা কুমুদিনী, যেখানে শরৎ চাঁদের চাঁদিনী, গগন-ললাট বাহিয়া বয় ? ( শাখা। )

ভবে মিছে ভয়, ত্যক্ষ রে সংশয়, গাও রে আনন্দে প্রিয়া আশয় — যে রূপে মায়েরে কমল-আসনে, দিয়া শত দল রাতৃল চরণে, অমর পৃজিলা নদন বনে।

(বিরাম)

কেন রে সাজাবি কুসুম-হার,
ভারতে শারদা নাহিক আর!
অযোধ্যা নীরব—বাজে না সে বীণ,
বাজে না সে বাঁশী—নীরব উজীন;
নাহি সে বসন্ত, হুরভি জাণ,
গোকুলে নাহি সে কোকিল-গান;
গৌড়-নিকুঞ্জে সুগন্ধ উঠে না;
নাল-অচলে মলয় ছুটে না;
নাহি পিক এক ভারত বনে,
গিয়াছে সকলি বাণীর সনে—

কেন রে সাজাবি কুসুম-বলে। ( ৩ )

(প্রয়োগ।)

খেত শতদল তেমনি স্থলর রাথ থরে থরে মৃণাল উপর, আরক্ত কমল, নীল পদ্মথর,

মিশাও তাহাতে চাতৃরি করে;
কারকার্য্য করি রাখ মঞ্চতলে,
কেতকী কুসুম, পারিজাত দলে,
ঝালর করিতে ঝুলাও অঞ্চলে
রসালমঞ্জী গাঁথি লহরে।

( 베베 ! )

খের চারি ধার মাধবী লভার,
চামেলি, গোলাপ বাঁধ ভার গার,
কন্তুরী চন্দনে করিয়া মিলন
মাধবী লভায় কর রে সিঞ্চন—
মাতুক ত্মগঙ্কে ত্মর-ভবন।

(বিরাম।)

রচিল আসন অমরগণে,
আইল কন্দর্প বড় ঋতু সলে;
আপনি সুমন্দ মলর বার
স্থান্ধ বহিয়া হরবে ধার;
ভ্যান্ধরা কৈলাস ভ্ধর-শৃঙ্গ,
আইলা মহেশ দেখিতে রঙ্গ;
শ্রীপতি আইলা কমলা সনে,
অমর-আলরে প্রফুল্ল মনে,
দেবেক্ত-ভবনে আমন্দকার
দেববি, কিরর, গদ্ধর্ম ধার,—
সচী সহ ইক্ত সুধে দাঁড়ার।

(8)

(d)

শোভিল ক্ষমর কুক্র-আসম,

মনের আহলাদে বিধাতা ভখন,
ভ্যান্তি ব্রহ্মলোক করিলা গমন,

ধ্যানেতে বিদলা আসন-পাশে;

যথা পূর্বে দিকে—অকণ উদয়,

ব্রহ্মমূর্ত্তি-কালে—দিক্ শিধামর,

ক্রমে চতুমূ্র্থ সেই রূপ হয়—

দেহেতে অপূর্বে জ্যোতি প্রকাশে।

#### ( 베베 ! )

দেখিতে দেখিতে ব্রহ্মবন্ধু কুটে,
ব্রহ্মার ললাট হতে জ্যোতি ছুটে,
অপরূপ এক স্থান্ত বরণা,
নারী উপজিল, হাতে করি বীণা—
মুখে নিত্য বেদ করে ঘোষণা।

## ( বিরাম।)

কিরে কি আবার সে দিন হবে,

মুনিমতভেদ খুচিবে যবে;
ভনে বেদগান বাণীর হরে,

হবে জয়ধ্বনি আকাশ পুরে;

নামে রে যথন গগন পথে,

মলিন তপন—কে রোধে রথে?
আকাশের তারা খসিলে, হায়,
পুন: কি উঠে সে আকাশে ধায়!
উজানে কখনো ছুটে কি জল,
কিরে কি যৌবন করিলে বল?
বিহনে সামর্য্য আশা বিকল!

#### ( c)

### (প্রয়োগ।)

বেলমাতা বাণী আসন উপরে.

মনের হরবে পৃঞ্জিল। অমরে;
উল্লাসে মহেশ, উন্মত্ত অস্তরে,
পঞ্চমুখে বেদ করিলা গান;
শাপনি বিধাতা হইলা বিহবল,
আনন্দে তুলিয়া খেত শতদল
দিলা খেত ভুজে—দেবতা সকল
হইলা হেরিয়া মোহিত প্রাণ।

#### (비制 1)

দেব-জয়ধ্বনি উঠিল অমনি,
বেদের সঙ্গীত মিশিয়া তথনি
বীণাধ্বনি সহ প্রবাহ বহিল—
হায়! সুখ-তরি কতই ভাগিল,
ভারতে যবে দে তরক ছিল।

#### ( বিরাম। )

কে বলিল পুনঃ পাবে না তায় ?
হারান মাণিক্ পাওয়া ত যায় ;
হয়, যায়, আসে মায়ার ভবে,
গ্রহণের ছায়া ক দিন রবে ?
এ জগত মাঝে করো না ভয়,
সাহস যাহার তাহারি জয় ;
দেখো না, দেখো না, দেখো না পাছে,
আগে দেখ চেয়ে কত দূর আছে ;
আই দেখ দূরে ভারতী-মন্দিরে
উড়িছে নিশান ভারত তীমিরে,—
আর কি উহারে পাবি না ফিরে।

## ( • )

#### ( श्रद्यांग । )

জমে যত দিন বহিতে লাগিল,

লারলা পৃজিতে মানব আইল,

কবি নামে খ্যাত ধরাতে হইল

মধুর হুদর মানবগণে;
আইল প্রথমে আর্যকুল-রবি,
জগত বিখ্যাত বাল্মীকি কবি—

দিলেন শারদা করুণার ছবি

হাতে তুলে তার, প্রেক্ল মনে

( **শাখা** । )

হেরিয়া সে ছবি আরো কত জন
আসিল পৃজিতে মায়ের চরণ—
আসিল হোমর মুনানী-নিবাসী,
সঙ্গে বৈপায়ন—নিরখিল আসি
অপুর্ব্ব কোদও, ক্বপাণ-রাশি।

(विद्राय।)

বাজায়ে আনন্দে সমর ত্রী,
যাও রে হজন অবনীপুরি;
কনায়ে মধুর অমর ভাষ,
ঘচাও মানব মনের ত্রাস;
দেখাও মানবে ভ্বনত্তম
ভ্রিয়া আনন্দে, করো না ভয়।
ছুঁইও না কেবল ফুতান্তধাম—
ঘোহানা মিন্টন্, জানটি নাম,
আাগ্রে হজন অস্তর পরে,
এ পুরী খুলিয়া দেখাবে নরে;
দেখাবে ইহার অনলময়
অগাম বিস্তার, অনস্ক ভয়—
আতক্তে হেরিবে ভ্বনত্তম।

(9)

(প্রয়োগ।)

পরে অদ্ভূত মানব ছজন
আইল পৃজিতে শারদাচরণ—
পৃথিবী, আকাশ, সমূদ্র, প্রন,
সকলি তাদের কথার বশ।

ডাকিলা শারদা আনন্দে ত্জনে, বসাইলা নিজ কুম্ম-আসনে; অমূল্য বীণাটী দিলা এক জনে, দিলা অক্ত জনে যতেক রস।

( 취 기 1 )

যাছকর বেশে, চমকি ভ্বন,
নিজ নিজ দেশে ফিরিল ছজন;
এক জন তার সে বীণার স্বরে,
মেঘে করি দৃত প্রিয়া মন: হরে,
এক জন বসি আভনের ধারে
স্থা চেলে দেয় স্থার নরে।

(विद्राय।)

বিজ্ঞন মহতে সাজায়ে হেন
এ ফুল-মালিকা গাঁথিলি কেন ?
আর কি আছে রে সুরভি আণ,
আর কি আছে সে কোকিল গান ?
আর কি এখন সুগন্ধ ময়,
গৌড়-নিকুঞ্জে মলয় বয়,
মুকুন্দ, ভারত, প্রসাদে শেষ,
ভবায়ে গিয়াছে সুধার লেশ;
আজি রে এ দেশ গহন বন,
গহন কাননে কেন এ ধন,
রাখিলি ভূলাতে কাহার মন ?



স্থা কৌ মুদী। অর্থাৎ সর্ব্বসাধারণের অবশ্য জ্ঞাতব্য স্বাস্থ্য বিষয়ক নৃতনবিধ গ্রন্থ। প্রথম ভাগ। ডাক্তার শ্রীভারতচন্দ্র বন্দ্যোপাধ্যায় সম্কলিত। ঢাকা গিরীশ যন্ত্র।

আমরা এই গ্রন্থ খানি দেখিয়া বিশেষ প্রীতি লাভ করিয়াছি। বাঙ্গালা দেশের মূদ্রাযন্ত্র সকল যে অজস্র অপাঠ্য অসার কাব্য, নাটক, আখ্যায়িকা উদগীরণ করিতেছে, তন্মধ্যে এক খানি সারবং গ্রন্থ দেখিয়া আমাদিগের চক্ষ্ণ তৃপ্ত হইল। কাব্য নাটকের আমরা অবমাননা করি না, এবং আধুনিক বিষয়ী বাহ্মস্থাভিলাষী ইংরাজদিগের স্থায় বলি না যে, সকলে মিলিয়া, কেবল যাহাতে দৈহিক স্থখের বৃদ্ধি, সেই বিছার অমুশীলন কর—কাব্য—নাটক স্পর্শ করিও না। যত দিন মন্থায়র স্বভাবের পরিবর্ত্তন না হয়, তত দিন বিজ্ঞান এবং সাহিত্য, উভয়েরই সমুচিত পর্য্যালোচনা ভিন্ন মন্থায় উৎকর্ষ লাভ করিতে পারিবে না। পরস্ত বিজ্ঞান অপেক্ষা সাহিত্যের উপকারিতা বা প্রয়োজন লঘু নহে। কিন্তু যে সকল অভিনব কাব্য নাটকাদি দিনং বাঙ্গালায় প্রচার হইতেছে— তাহা অপেক্ষা বঙ্গভূমে কাব্য নাটকের একবারে লোপ হয়, সেও ভাল। তৎপরিবর্ত্তে এ সকল চর্চ্চাব একাধিপত্য পরমাহলাদের বিষয়। এই জ্বন্থ হলিতেছি, একখানি ক্ষুত্র শারীরবিধান গ্রন্থ দেখিয়াও আমাদিগের চক্ষ্ণ তপ্ত হইল।

ভারতচন্দ্র বাব্র উদ্দেশ্য অতি মহৎ। যাহাতে আমাদিগের স্বদেশস্থ লোকে, আপামর সাধারণে, সংক্ষিপ্ত শারীরবিধান জ্ঞাত হইতে পারে,— প্রভাহ, দণ্ডে২ যে সকল নৈসর্গিক নিয়ম লজ্জ্বন করিয়া বাঙ্গালিরা ক্ষীণ, অল্লায়ুং, অসুস্থ, এবং নিস্তেঞ্জ হয়, সেই সকল নিয়ম যাহাতে সকলে জ্ঞাত হইয়া তাহার লজ্খনে বিরত হইতে পারে—যাহাতে বাঙ্গালির সুখ বৃদ্ধি, পরমায়ু: বৃদ্ধি, কল্যাণ বৃদ্ধি হয়, ইহাই তাঁহার উদ্দেশ্য। তদ্ধপ উদ্দেশ্যে শত২ উত্তম গ্রন্থ ইউরোপে সচরাচর প্রচারিত হইতেছে, এবং ভশ্নিবন্ধন মহৎ সুফল ফলিতেছে। কিন্তু এ দেশে এগুলি অতি তুর্লভ। মেডিকেল কালেজের শিক্ষিত ডাক্তার সম্প্রদায়ই বাঙ্গালীর মধ্যে এ শাস্ত্রের অধিকারী; কিন্তু তাঁহারা প্রায়ই অর্থোপার্জনে ব্যস্ত, অথবা আপন মাতৃভাষায় স্বীয় বক্তব্য ব্যক্ত করিতে অক্ষম, স্মুতরাং এদিগে বড় চেষ্টা নাই। নব্য ডাক্তার সম্প্রদায়ের মধ্যে বাবু গঙ্গা প্রসাদ মুখোপাধ্যায় প্রভৃতি কেহ২ এপথে প্রথম পদার্পণ করিয়াছেন। ভারতচন্দ্র বাবুকে এপথের আর এক জন পথিক দেখিয়া আহলাদিত হইয়াছি।

তাঁহার এম্ব খানি সংক্ষিপ্ত সঙ্কলন মাত্র। ইহার অধিক এক্ষণে প্রত্যাশা করা যায় না। সবিস্তারে এসকল বিষয় বাঙ্গালায় সঙ্কলিত করিবার সময় এক্ষণে উপস্থিত হয় নাই। তবে ভারত বাবুর সঙ্কলনে, বোধ হয়, সংক্ষেপের সাতিশয্য দোষ ঘটিয়াছে। শারীরতত্ত্ব ভাগের অনেক অংশই এত সংক্ষেপে বৰ্ণিত হইয়াছে যে, তাহা শারীরতত্ত্ব অনভিজ্ঞ পাঠক বড় কিছু বুঝিতে পারিবেন কি না, সন্দেহ। অনেক গুলিন নিতান্ত আবশুকীয় বিষয়ের উপযুক্ত বিবৃতিও দেখা যায় না। যথা—পচন এবং সমীকরণ (Digestion and Assimilation) ক্রিয়ার পর্য্যায় ক্রমে বোধগম্য বিবরণ কোথাও দৃষ্ট হইল না। রক্ত সঞ্চালন ( Circulation ) সম্বন্ধেও ঐ রূপ। স্নায়ু মঙলীর বর্ণনায় স্নায় গ্রান্থির (Ganglia)কোন উল্লেখ নাই। পচন, শ্মীকরণ, সঞ্চালনের যে কিছু উল্লেখ আছে, তাহা অন্থ বিষয়ের আমুষঙ্গিক ফণিক উল্লেখ মাত্র। যদি কোথাও এসকলের বিস্তারিত বর্ণনা থাকে, তবে ্রান্থকার আমাদিগকে মার্জ্জনা করিবেন—সে আমাদিগের দেখিবার দোষ। যদি না থাকে, তবে ভদ্বাতীত শারীরতত্ত পরিচ্ছেদটি, একটা কৃষ্ণ বিনা *কৃষ্ণযাত্রার মত হইয়াছে*।

্রান্থ খানি সাধারণের বোধগম্য হইবার আর ছইটি বিল্প ঘটিয়াছে। ্রথমতঃ ভাষা। শারীরতত্ত্ব লিখিতে ভারত বাবুকে ততুপযোগিনী ভাষার স্টি করিতে হইয়াছে; এ কঠিন ব্যাপারে তিনি সম্পূর্ণ কৃতকার্য্য হইয়া-ছেন। ইহা তাঁহার প্রশংসা। কিন্তু সাধারণ পাঠক সহজে সেই ভাষাটিকে <sup>সায়ত্ত</sup> করিতে পারিবে না। ইহা গ্রন্থকারের দোষ নহে।

দিতীয় বিশ্ব, চিত্রের অভাব। শারীরতত্ত্ব শিথিতে গেলে, জীবদেহচ্ছেদ ভিন্ন স্থশিক্ষা হয় না। তদভাবে, উত্তম চিত্রে অনেক বুঝা যায়। কিন্তু এদেশে তছপযোগী চিত্র কোথায় পাওয়া যাইবে ? ইহাতেও গ্রন্থকারকে দোষ দিতে পারি না।

গ্রন্থের ছই একটি অভাবের উল্লেখ করিলাম বলিয়া অপ্রশংসা করি-তেছি না। দেশ, কাল এবং পাঠকদিগের অবস্থা বিবেচনা করিলে, বলা যাইতে পারে যে, এক্ষণে এরূপ কার্য্যে যতদূর সফলতা লাভ করা যাইতে পারে, গ্রন্থকার তাহা লাভ করিয়াছেন। ইহাই যথেষ্ট প্রশংসা। তিনি পরিশ্রমে ক্রটি করেন নাই—শারীরতত্ত্ব স্পণ্ডিত, এবং স্থলেখক। কিন্তু একটা কথা না বলিয়া থাকিতে পারিলাম না। যে সকল কথা আজিও অনুমান মাত্র—প্রামাণিক বলিয়া গৃহীত হয় না—তাহা অত নিশ্চিত করিয়া না লিখিলে ভাল হইত।

উদাহরণ:---

"মস্তিক্ষের ধূদর বর্ণ পদার্থে মনের সংস্কার সঞ্চিত ও সেই সংস্কারের মর্মা গৃহীত হয়, এবং স্নায়ু হত্ত দারা উহা ভিন্ন ভিন্ন স্থানে বিস্তৃত বা ঐ সকল স্থান হইতে চালিত হয়। ধূদর বর্ণ পদার্থের পরিমাণ বিশেষে বুদ্ধির তারতম্য হয়।"

পুনশ্চ ;---

''কোন অঙ্গ প্রত্যঙ্গের হানি হইলে আত্মার কিছু মাত্র অবনতি হয় না। থেহেডু আত্মার বিনাশ নাই। ইহলোকে আমরা যে সকল শুভাশুভ কর্ম্মের অনুষ্ঠান করি, আত্মা পরণোকে সেই সকল স্থখ হঃখরূপ ফলভোগ করিয়া থাকে।"

একি বিজ্ঞান ? না ধর্ম্মোপদেশ ? যিনি ধর্ম্মোপদেশকে বিজ্ঞানের স্থলাভিষিক্ত করেন, তাঁহার বৈজ্ঞানিক শিক্ষাগত অল্পতা আছে, বিবেচনা করিতে হয়। এই দোষেই ভারতবর্ষের গৌরব লুপ্ত হইয়াছে।

ছই একটি দোষে সমগ্র গ্রন্থের অবমাননা করা যায় না। ভারতচন্দ্র বাবুর গ্রন্থানি প্রশংসনীয়। বৃদ্ধ, যুবা, এবং স্ত্রীলোক, সকলেরই ইহা পাঠ করা কর্ত্তব্য। সকল ঘরেই ইহার এক এক খণ্ড থাকা আবশ্যক। বাঙ্গালা বিভালয় সমূহে ইহা পঠিত হইলে ভাল হয়, কিন্তু পড়াইবে কে ?

ললিত কবিতাবলী। কাব্যমালার রচয়িত্ প্রণীত। কলিকাত। ঈশ্বরচন্দ্র বস্থু কোং। এগ্রন্থ খানি এবং কাব্যমালা একই রচয়িত্ প্রণীত বলিয়া সহসা বিশ্বাস হয় না। এ কবিতা গুলি ভাল। কাব্যমালা যে

ঘোরতর দোষে দূষিত, এগ্রন্থে সে দোষ নাই; কদাচিৎ বিন্দুপাত হইয়াছে মাত্র। কবিতা গুলিও মধুর। সংস্কৃত ছন্দোবন্দে সকল কবিতা গুলিই লিখিত। উপজাতি, মালিনী প্রভৃতি সংস্কৃত ছন্দে বাঙ্গালা কবিতা রচনা কত কঠিন, তাহা অনেকেই জানেন। লেখক সে তুরুহ ব্যাপারে যে অনেক দুর কৃতকার্য্য হইয়াছেন, ইহা ক্ষমতার মন্দ পরিচয় নহে। অথচ কবিতা মধুর এবং সরস হইয়াছে। তবে পুরাতন কথাই অনেক।

দেখা যাইতেছে যে, লেখকের কবিত্ব শক্তি এবং শিক্ষা, তুই আছে। তবে কেন তিনি কাব্যমালা লিখিয়াছেন গ

কাব্যমঞ্জরী। শ্রীবলদেব পালিত প্রণীত। কলিকাতা। ঈশ্বরচন্দ্র বস্থু কোং।

এই কবিতা গুলির মধ্যে অনেক গুলি উত্তম। স্থানে২ কবিছের পরিচয় আছে। গ্রন্থকার যে এক জন কুতবিদ্য ব্যক্তি, অনেক স্থানে তাহারও পরিচয় আছে। অনেক স্থানে নবীনত্বের অভাব লক্ষিত হয়।

এই কবি কিছু রূপক প্রিয়। অনেক গুলি কবিতাই এই অলঙ্কার বিশিষ্ট। এইরূপ কাব্য, এপর্য্যন্ত কখন অত্যুৎকৃষ্ট কাব্য মধ্যে গণিত হয় নাই, হইতে পারেও না। কাব্যমঞ্জরী মধ্যস্থ সেরূপ কাব্য গুলিনও মত্যুৎকৃষ্ট বলিয়া গণা যাইতে পারে না। তথাপি সে গুলি সুমধুর এবং সুপাঠ্য হয়। "কবিতার জন্ম" ইত্যাভিধেয় কাব্যখানি আমাদিগের বিশেষ প্রীতিকর হইয়াছে।

কাব্যগুলি সকলই প্রায় নীতি-গর্ভ। আদিরসের সংস্রব মাত্র নাই। এ সকল বিষয়ে কাব্যমঞ্জরী কাব্যমালার সম্পূর্ণ বিপরীত। কাব্যমালা কে লিখিয়াছে ? কবিদিগের হৃদয়ে কি, গ্রহগণের মত, এক পিঠ আঁধার এক পিঠ আলো।

আর্য্য প্রবর। তত্তবোধক মাসিক পত্র। পাতৃরিয়া ঘাটাস্থিত সাহিত্য যন্ত্র। শ্রীকার্ত্তিকচন্দ্র চৌধুরী কর্তৃক মৃদ্রিত ও প্রকাশিত। পত্র খানির বাহাদৃখ্য উত্তম, ভাল কাগজে পরিষ্কাররূপে ছাপা হইয়াছে। বিষয় গুলিও মন্দ নহে; চিন্তাকর্ষক বটে, এবং যত্নসংগৃহীত, কিন্তু রচনা প্রাঞ্জল বা প্রণালীবদ্ধ নহে। কাগজ খানির উদ্দেশ্য উৎকৃষ্ট, কিন্তু সম্পাদক মহাশয়কে আমরা অমুরোধ করি, তিনি যেন কেবল প্রকৃত ঘটনা ও বিচারের প্রতি অধিক দৃষ্টি রাখেন।

অবলা বিলাপ। শ্রীমতী অয়দা সুন্দরী দাসী প্রণীত। শ্রীযুক্ত ফ্রদয় শহর রায় কর্তৃক প্রকাশিত। বাঙ্গালী কুলকামিনীরা যখন গ্রন্থ রচনা করেন, তখনই তাঁহারা পাঠকের নিকট একটু দয়ার পাত্র হইয়া বসেন। রচনা কর্ত্রী মনে ভাবেন, "আমি যে স্ত্রীলোক হইয়া যৎকিঞ্চিৎ লেখা পড়া শিখিয়াছি, ইহাই বঙ্গবাসী পুরুষগণের ভাগ্য; আবার তাহার উপর লিখিলাম—আর কি রক্ষা আছে।" পাঠকেরা বলেন, "ভাল মোর ধন!—ঢের হয়েছে।" স্বতরাং গ্রন্থ কর্ত্রীগণ ভাল না লিখিয়াও স্থখ্যাতির পাত্রী হয়েন। আমরা সেরপ স্থখ্যাতি করিতে বড় অনিচ্ছুক। আমরা বলি যে, বাঙ্গালির মেয়ে যে লেখা পড়া শেখেন, ভালই; কিন্তু ভাল রচনা করিতে না পারিলে, তাহাদিগের রচনা করিয়া সাধারণের সমীপবর্তিনী হইবার প্রয়োজন নাই। যদি তাঁহারা আমাদের শিক্ষাদাত্রী হইতে স্পদ্ধা করেন, তবে স্ত্রী পুরুষের সমান বিচার করিব; স্ত্রীলোক বলিয়া ক্ষমা করিব না। যে স্ত্রীলোক অয়দা সুন্দরীর স্থায়, কবিতা রচনা করিছে না পারেন, তিনি যেন লেখেন না।

অন্ধদা স্থানরীকে স্ত্রীলোক বলিয়া কাহারও দয়া বা ক্ষমা করিতে হইবে
না। তিনি যদি পুরুষ হইতেন, তথাপি তাঁহার কবিতা শ্রানার বিষয় হইত।
বাবু হৃদয় শঙ্কর বায় বিজ্ঞাপনে লিখিয়াছেন, যে, "বঙ্গ-কামিনী বিরচিত
যে কয়েকখানি পভাগন্থ আমাদের দৃষ্টিপথে নিপতিত হইয়াছে, বোধ হয়,
সে সকল অপেক্ষা এইখানি কখন ন্যুন নহে।" সে সকল অপেক্ষা
ন্যুন নহে, বলিলে প্রাশংসা হইল না। আমরা বলি, ইহা কোন খানির
অপেক্ষা ন্যুন নহে।

ফদরশন্ধর বাবুর বিজ্ঞাপনে জানা যায়, গ্রন্থকর্ত্রী নারীজ্বমে নিতান্ত মন্দভাগিনী। পিতা, মাতা, স্বামী, ভ্রাতা, সহোদরা, সকলকেই একে একে শমনহস্তে সমর্পণ করিয়াছেন। যখন তাঁহার শোকানল "অধিকতর প্রজ্ঞানিত হইয়া উঠে, তখন নির্ক্রাপিত অথবা লঘুকৃত করিবার মানসে এই পদ্ম গুলি অবসর ক্রমে ক্রমশঃ রচনা করিয়াছেন।" গ্রন্থকর্ত্রীর মন্দভাগ্যের কথায় মামাদিগের যে কন্ত হইয়াছিল, শেষ কথাটিতে তাহার কিঞ্চিৎ লাঘব হইল—আমরা সুখী হইলাম। ছর্কিষহ শোক সন্তাপ অবশ্য এত দূর মন্দ-তেজঃ হইয়া আসিয়াছে যে, এক্ষণে তাহা পত্তে ব্যক্ত হয়, এবং নির্ক্রাপিতও হয়। এক্লপ নিয়ম না থাকিলে সংসারের যন্ত্রণা কে সহিতে পারিত ?

গ্রন্থকর্ত্রীকে একটি পরামর্শ না দিয়া থাকিতে পারিলাম না। তিনি সাধারণ পাঠকের নিকট সহৃদয়তার প্রত্যাশায় কবিতা গুলিন প্রচার করিয়াছেন। কিন্তু সাধারণ পাঠক, গ্রন্থ প্রণেতার ছংখে কখন কাতর হয় না। তাহাদিগের নিকট সহৃদয়তার কামনা অরণ্যে রোদন মাত্র। মনের ছংখ মনে মনে রাখিলেই স্ত্রীলোকের যোগ্য কাব্দ হয়।

পরিত্যক্ত পরী। শ্রীঅম্বিকাচরণ গুপু কর্তৃক প্রণীত। দামোদরের বক্সায় গ্রাম নষ্ট হইয়াছে, তঙ্জক্ত কবি নদকে কিছু ভর্ৎসনা করিয়াছেন। আমরা ভরসা করি, নদ আর এমন ছুম্ব্ম করিবেন না। কিন্তু আমরা কবিকে জিজ্ঞাসা করি, একের অপরাধে পরের দণ্ড কেন? দামোদর নদ ছুম্ব্ম করিয়াছে বলিয়া, আমরা ২৫ পাত নীরস কবিতা পড়িয়া মরি কেন ?

প্রবিন্ধ কুসুমাবলী। শ্রীঈশানচন্দ্র দত্ত কর্তৃক প্রণীত ও প্রকাশিত। কবিতা গুলিন অতি উৎকৃষ্ট বলিয়া প্রশংসা নাই করি, তাহা যে স্থপাঠ্য ও চিত্তরঞ্জনে সমর্থ, তদ্বিষয়ে সংশয় নাই।

# ভর্তৃহরি কাব্য। গ্রীবলদেব পালিত প্রণীত।

ভর্ত্বরির বিষয়ে যে কিম্বদন্তী আছে, তাহা সকলেই অবগত আছেন।
ভর্ত্বরি নামে রাজা এক অনস্ত যৌবনপ্রদ ফল প্রাপ্ত হয়েন। আপনি
তাহা ভক্ষণ না করিয়া প্রাণাধিকা মহিষীকে দেন। আবার মহিষীর
প্রাণাধিক আর এক জন। তিনি ঐ ফল সেই উপপতিকে দিলেন।
উপপতির প্রাণাধিকা এক কুরূপা বারাঙ্গনা। সে সেই বারাঙ্গনাকে দিল।
বারাঙ্গনা এ ফল ভক্ষণের উপযুক্ত পাত্র কাহাকেও না দেখিয়া উহা
রাজাকেই দিল। রাজা সবিশেষ বৃঝিতে পারিয়া রাজ্য ত্যাগ করিয়া
বৈরাগ্যাবলম্বন করিলেন।

এই উপাখ্যান অবলম্বন করিয়া বলদেব বাবু এই কাব্য প্রণয়ন করিয়া-ছেন। এই সকল বৃত্তান্ত আমুপূর্বিকে বর্ণনা করা কবির উদ্দেশ্য নহে। ভাহার মধ্যে কয়েকটি স্থান বাছিয়া লইয়া চিত্রিত করিয়া তিনি কাব্য সম্পূর্ণ করিয়াছেন। তিন সর্গে চারিটি মাত্র চিত্র। প্রথম রূপবতী মহিধী, ছিতীয় অসতী মানময়ী, তৃতীয় সদাশয়া বারাঙ্গনা, চতুর্থ বিবাগী বনবাসী রাজ্ঞা। এই চারিটি চিত্রই চিত্রনিপুণের হস্তলিখিত। যেমন চিত্রকর বর্ণবৈচিত্র্য সাধন দ্বারা চিত্রের উজ্জ্বলতা সাধন করে, কবি তাহাও

করিয়াছেন। রূপবতী অঙ্গনার সঙ্গে, কুৎসিতা বারাঙ্গনার বৈষম্য, অসাধ্বী রাজমহিষীর সঙ্গে, সদাশয়া বারাঙ্গনার বৈষম্য; অবস্তী নগরীর উজ্জ্বল শ্রীর সহিত, বিজন বৈষ্যারণের বৈষম্য; সিংহাসনার সমাট ভর্ত্তহরির সঙ্গে বানপ্রস্থ ভর্ত্তহরির বৈষম্য। এই বৈষম্য গুণে চিত্র গুলিন বিশেষ মনোহর হইয়াছে। নচেৎ বলদেব বাবু যে রূপ উজ্জ্বল বর্ণের বাছল্য করেন, তাহাতে রঙ্গ জ্বলিয়া যাইবার সম্ভাবনা ছিল।

এই কাব্য গ্রন্থ থানি, আছোপান্ত অপূর্বব ব্যবহৃত সংস্কৃত ছন্দে রচিত। পূর্ব্ব কবিগণ, তুই একটী সামান্ত ছন্দ ভিন্ন সংস্কৃতচ্ছন্দ বাঙ্গালায় প্রায় বাবহার করেন নাই। সম্প্রতি "ললিত কবিতাবলী" প্রণেতা, এবং বাবু রাজকৃষ্ণ মুখোপাধ্যায়, এবং অক্যান্থ নব্য কবিগণ উহা ব্যবহার করিয়াছেন। বলদেব বাবু ইহাতে বিশেষ দক্ষতা প্রকাশ করিয়াছেন। বাঙ্গালা ভাষার যে রূপ গঠন, তাহাতে সংস্কৃতচ্চন্দ ভাল বসে না। লেখকের বিশেষ শক্তি ভিন্ন ইহা শ্রুতিমুখদ হয় না। বলদেব বাবু সেই শক্তি দেখাইয়াছেন। ইহাতে ইনি যে বাঙ্গালা কবিতার বিশেষ উপকার করিয়াছেন, তাহাতে সন্দেহ নাই। কিন্তু মালিনী, উপজাতি প্রভৃতিতে বাঙ্গালা কবিতা যেমন স্থানে২ মধুর এবং ওজোগুণ বিশিষ্ট হইয়াছে, তেমনি অনেক স্থানে তুর্বোধ্য হইয়াছে। "ভর্ত্তরে কাব্য" সংস্কৃতানভিজ্ঞ পাঠকে সচরাচর বৃঝিতে পারেন কি না, তাহা সন্দেহ। যত্ন করিয়া পুনঃ২ পড়িলে বুঝিতে পারিবেন, কিন্তু কষ্ট করিয়া যে কবিতার অর্থ সংগ্রহ করিতে হয়, তাহা অধিকাংশ পাঠক পড়িতে অনিচ্ছুক। ভর্তৃহরি কাব্য মধ্যে এমন অনেক কবিতা আছে, যে সংস্কৃতানভিজ্ঞ পাঠক তাহা সংস্কৃতই মনে করিবেন; কেবল হুই একটা অমুস্বারের অভাব বোধ করিবেন। আমরা নিম্নে কয়েকটি মালিনী, এবং কয়েকটি বংশস্থবিলের কবিতা ভর্তৃহরি কাব্য হইতে উদ্ধৃত করিলাম, তাহাতে আমাদিগের কথিত দোষ গুণ সকলই প্রমাণীকৃত হইবে।

## मानिनी

ফুলসম সুকুমারী, দীর্ঘকেশা, কুষাঙ্গী, অচপলতড়িতাভা স্থলরী, গৌরকান্তি, মধুর নব বয়স্কা পদ্মিনী অগ্রগণ্যা, যুবকনয়নলোভা "কামিনী কামশোভা।" বিকচজ্বলজ্বল্য স্মের উৎফুল্ল আস্ত;
ভ্রমরকচয় তাহে ভ্রুশোভা প্রকাশে।
শ্বলিত চিকুরবদ্ধ ব্যাপিয়া পৃষ্ঠদেশে,
পতিত বিমল তল্পে নিন্দিয়া মেঘমালা।
স্থতমু অনতি বক্রাভ্রলতা দীর্ঘ রেখা;
প্রণয়সলিলপূর্ণ স্লিগ্ধ নীলাব জনেত্র;
জিনি মধুকরপালী পক্ষরাজী বিশালা;
নয়নতট সপাক্ষে, কজ্জলে উজ্জ্বলাভা।

## वः शृष्ट्रविम ।

তপায় ভীমাসিত-বৰ্ম্ম-ভূষিত, প্রচণ্ড আভাময় চক্র মস্তকে, সবিদ্যতাগ্নি প্রলয়োশুথাত্রবং রুপাণপাণি প্রহরি-ত্রজে ভ্রমে। মহী ধরাকার শরীর পীবর. প্রমৃষ্ট ভিন্নাঞ্জন সন্নিভ দ্যুতি, অজ্ঞস্ত আন্দালিত কর্ণ মণ্ডল. প্রকাণ্ড দম্ভ ক্ষমবপ্রভেদনে। ইতন্ততশ্চালিত শুগু ভীষণ, প্রচণ্ড বজ্রোপম বংহিত ধ্বনি,\* বিরাজিছে তোরণপার্স শোভিয়া প্রভিন্ন যুপপ্রতি বন্ধ শৃষ্ণলে। সমীপবন্তী পট মণ্ডপে স্থিত, প্রযত্তঃ রক্ষকবর্গ সেবিত. বনাযু দেশী কত শুক্ল ঘোটকে গভীর হেষায় খনে ক্ষুরে ক্ষিতি।

জ্ঞানাঙ্কুর। সাহিত্য দর্শন বিজ্ঞান ইতিহাস সম্বন্ধীয় মাসিক পত্র। রাজশাহী, বোয়ালিয়া। রাজশাহী প্রেস।

এই পত্র খানির কলেবর দেখিয়া অনেকের ভক্তির অভাব জন্মিবে।

একটা কথা জ্বিজ্ঞাসা করি, ছান্তর বৃংহিত ধ্বনি "বজ্ঞোপম" হইল কি প্রকারে ?
 বাঁহারা শুনেন নাই, তাঁহারা জানেন না যে হস্তির বৃংহিত একটি মাধুর্য্য গুণ বিশিষ্ট।

মন্দ কাগছে মন্দ ছাপা, দেখিয়া অঞ্জা হইবে; কিন্তু যে পরিমাণে অঞ্জার হইবে, ভিতরে পড়িয়া সেই পরিমাণে ভক্তি এবং সুখের উদয় হইবে। যদি অস্থাস্থ সংখ্যার পুল্য হয় তবে ইছা যে বাঙ্গালা পত্রের মধ্যে একখানি অত্যুৎকৃষ্ট পত্র হইবে, তিছিবরে কোন সংশয় নাই। দেখা যাইতেছে যে, লেখকেরা কৃতবিহ্ন, চিন্তাশীল, এবং লিপিপটু। ভরসা করি, পত্র খানি স্থায়ী হইবে। অধ্যক্ষকে আমরা অমুরোধ করি যে, পত্র খানি কলিকাতায় ছাপাইবেন। স্থন্দরীকে জীর্ণ মলিন বসনাবৃতা দেখিলে যেরূপ ক্ট হয়, জ্ঞানাঙ্কুর দেখিয়া আমাদের সেই রূপ ক্ট হইয়াছে।

ইহার মধ্যে একটি প্রবন্ধ ইংরাজিতে লিখিত হইয়াছে। আমরা জিজ্ঞাসা করি, কেন ? কান্ট দর্শন বাঙ্গালায় লেখা নিভাস্ত কঠিন, ইহা স্বীকার করি। কিন্তু আমরা বলি, যে আমরা বাঙ্গালী, বাঙ্গালীর জন্ম লিখিতেছি। যদি বাঙ্গালায় কান্ট দর্শন বুঝাইয়া লিখিতে পারি, লিখিব, বাঙ্গালায় বুঝাইয়া লিখিতে না পারি, লিখিব না। এরূপ প্রবন্ধ যে ইংরাজিতে লিখিবার কোন প্রয়োজন নাই, এমন আমরা বলি না। কিন্তু তেলা মাথায় তেল দেওয়া, এখন ছদিন থাক। যাহাদের রুক্ষ কেশ, ভাহাদের জন্ম আগে তৈলের কুলান করিয়া উঠা যাউক।

বারাঙ্গনা উপাখ্যান। শ্রীচন্দ্রনাথ বন্দ্যোপাধ্যায় প্রণীত। ভবানীপুর ব এই ক্ষুত্র গ্রন্থে কয়েকটি কাব্যেতিহাস কীর্ত্তিত, এবং কয়েকটি আধুনিক দ্রীলোকের চরিত্র সংক্ষেপে লিখিত হইয়াছে। এই গ্রন্থ সম্বন্ধে আমাদের কিছুই বক্তব্য নাই।

সঙ্গতি রত্নাকর। শ্রীযুত বাবু নবীনচন্দ্র দত্ত প্রণীত। বহু যত্ন এবং পরিশ্রম সহকারে এই গ্রন্থানি সঙ্কলিত হইয়াছে; তজ্জন্য আমরা গ্রন্থকারকে ধন্যবাদ দিতেছি। গ্রন্থকারের পিতা শ্রীযুক্ত বাবু দীননাথ দত্তের প্রকটিত রাগাধ্যায় বিধয়ক অংশ শ্রীযুক্ত বাবু ঈশানচন্দ্র মুখোপাধ্যায়ের সাহায্যে গ্রন্থকারের নিজ অনুসন্ধান দ্বারা নানা প্রবন্ধে শোভিত হইয়া প্রকাশিত হইয়াছে। পুস্তক ৫ পরিচ্ছেদে বিভক্ত, এবং শেষ ভাগে একটি উত্তম পরিশিষ্ট বিশিষ্ট হইয়া, উপযুক্ত পাত্র শ্রীযুক্ত বাবু শৌরিশ্রমাহন ঠাকুর মহাশয়ের স্থানে অপিত হইয়াছে।

প্রথম পরিচ্ছেদে সঙ্গীত সম্পর্কীয় কিঞ্চিৎ ইতিহাস, ভূমিকান্থলে প্রদত্ত হইয়াছে। এই ভাগের শৃত্যলা, সারবন্তা এবং বিচার পদ্ধতির কিছ আধিক্য থাকিলে আমরা অধিকতর আপ্যায়িত হইতাম। বৈাধ হয়, গ্রন্থকর্ত্তা যেন সময়ে২ যাহা "নোট" করিয়াছেন, তাহা এক স্থলে প্রবন্ধাকারে প্রকাশিত হইয়াছে। পৌরাণিক, ঐতিহাসিক এবং জনশ্রুতি সম্বন্ধীয় নানা প্রকারের কথা বর্ণিত হইয়াছে; কিন্তু কি মূল হইতে তাহা উদ্ধৃত, তাহার অমুসন্ধান পাওয়া যায় না। আমরা এক্ষণে পৌরাণিক কাল অতিক্রম করিয়া ঐতিহাসিক কালে উপস্থিত হইয়াছি, গীতের ইতিহাস প্রার্থন। করি; কেবল গল্প শুনিতে ইচ্ছা হয় না।

আমাদের এক মিলনের পদ্ধতি অতি উৎকৃষ্ট বটে, কিন্তু নানা দেশের পদ্ধতির সহিত ঐক্য না করিলে. দোষ গুণ বিচার হয় না। "আমরা বড লোক" বলিয়া মনকে বেগবিহীন করিলে, রুদ্ধ হইবেক। গ্রন্থকার কহেন যে, ইউরোপীয় সঙ্গীতবিদেরা এদেশীয় গীত প্রণালী উত্তম রূপে অবগত হইলে, তাহা উত্তম স্বীকার করেন, যাহারা অনভিজ্ঞ, তাহারাই নিন্দা করে। গরিমা বশত ইউরোপীয়েরা অনেক স্থলে যাহা না বুঝেন, তাহা অগ্রাহ্য করিয়া থাকেন; ইহা আমরা সকলেই জানি, কিন্তু ইউরোপীয় দোষ, আমাদের জানিয়া শুনিয়া, গ্রহণ করিবার আবশ্যকতা দেখিতে পাই না। গ্রন্থকার ক্রেন, ইউরোপীয় সঙ্গীতে কেবল অহং এবং অহং খাম্বাঞ্চ রাগিণীদ্বয় মাত্র আছে, এ সম্বাদ তিনি কোথায় পাইয়াছেন ? যাঁহার বিচার করিতে হয়, তাঁহার উভয় পক্ষের দোষাদোষ দেখিতে হইবেক। গ্রন্থকার আরও কহেন যে, মুসলমানেরা আমাদের সঙ্গীত নিকৃষ্ট করিয়াছে, "পূর্ব্বতন স্বাধীন ভারতবর্ষে সঙ্গীত শাস্ত্র ক্রমে যেরূপ পরিণত হইয়া আসিতেছিল, সেইরূপ আর হুই সহস্র বংসর থাকিলে এখানে সঙ্গীতের উন্নতির আর অবধি থাকিত না। কিন্তু ছুঃখের বিষয় এই, যখন এই দেশ বিদেশীয় জেতাদিগের শাসনাধীন হইয়া স্বাধীনতাচ্যুত হইতে লাগিল, সেই অবধি সঙ্গীতের চর্চ্চ। ক্রমে তিরোহিত হইতে লাগিল," এই প্রকার বিচারে আমরা সম্মতি দান করিতে পারি না। হীনবীর্য্য হইলেই এক জাতি অপর জাতির দারা পরাজিত হয় এবং জেতাদিগের উন্নত স্বভাব অনুক্রমে পরিজিতদিগের শ্রীবৃদ্ধি হয়, সংসার নির্বাহার্থে ঈশ্বর কর্তৃক এই নিয়ম ধার্য্য হইয়াছে, এবং এই নিয়ম দ্বারা অনিষ্টের কোন মতে সম্ভাবনা হইতে পারে না। মুসলমান কর্তৃক সঙ্গীতের জ্রীবৃদ্ধি হইয়াছে, এবং ইউরোপীয়

বিজ্ঞান দ্বারা ভারত সঙ্গীতের ক্রমে উন্নতি লাভ হইবেক। গ্রন্থকার আপনিই স্বীকার করিয়াছেন যে, খেয়াল এবং টপ্পা মুসলমান গায়ক হইতে প্রবর্দ্ধিত হইয়াছে।

দ্বিতীয় পরিচ্ছেদে দেশীয় প্রণালীক্রমে স্বরাধ্যায় উত্তম বর্ণিত হইয়াছে, কিন্তু স্বর সাধন তান্মুরার সহিত না হইয়া পিয়ানার সহিত হইলে ভাল হয়। উপস্থিত প্রণালীতে স্বরের বিকৃতি হয়, স্বর স্বভাবে থাকাই কর্ত্ব্য, এবং তাহা হইলেই স্কুশ্রাব্য হয়।

তৃতীয় পরিচ্ছেদে রাগাধ্যায় বর্ণিত ও লিখিত হইয়াছে। এই অধ্যায় বহু যত্নে সঙ্কলিত এবং ইহাতে নানা রাগ রাগিণী লিখিত হইয়া সাধারণের মূল্যের ও উপকারের সামগ্রী হইয়াছে। হৃঃখের বিষয় এই যে, সঙ্গীতের নানা শাখার আদর্শ না হইয়া কেবল এক সামাস্ত শাখার রূপ বাচক হইয়াছে। "রত্নাকরের" রাগ রাগিণীর মূর্ত্তি সেতারের গথের রূপামুখায়ী ধ্রুবপদ খেয়াল টপ্পা ইত্যাদির উদাহরণ ইহাতে নাই। ভারত সঙ্গীতে ধ্রুবপদ খেয়াল টপ্পা ইত্যাদিই পরম রমণীয়, এবং বিমল স্থেকর। বীণা এবং সেতারের গথ সকল অতি উৎকৃষ্ট রূপে বাদিত হইলেও, কেবল ভগ্নাঙ্গ বিশিষ্ট বলিতে হইবে। ইহার দ্বারা ভারতসঙ্গীতের উপযুক্ত হিত্র লক্ষিত হয় না। এই স্থলে ইহাও বক্তব্য যে, সুর লেখার পদ্ধতিতে যথাবিধি চিহ্ন সকল নির্দ্ধারিত হওয়া সত্বেও, ডাএ, রে, ডিরি২ শব্দ সমূহ একাধারে কিথিত হওয়াতে, অনাবশ্যক এবং ভ্রমজনক হইয়াছে। ভৈরব রাগের একটি স্থলর মূর্ত্তি গ্রন্থে চিত্রিত আছে, কিন্তু ডিরি ডিরি বিশিষ্ট গথের দ্বারা অদ্ভুত স্বর কল্পনা উপযুক্ত মতে উপলব্ধি হয় কি না, পাঠক মহাশ্বেরা দেখিবেন।

চতুর্থ পরিচ্ছেদে কয়েকটি সুচিত্রিত যন্ত্রের আদর্শ সহিত যন্ত্রাধ্যায়ের বিবরণ প্রকটিত হইয়াছে। এই বিবরণ সংক্ষিপ্ত বলিয়াই গণনা করিতে হইবেক। ইহাতে সকল যন্ত্রের সম্পূর্ণ বিবরণ নাই, এবং যন্ত্র সম্প্রনীয় উৎপত্তি, উন্নতি এবং প্রকাশের উপযুক্ত ইতিহাসও নাই। মৃদঙ্গ হইতে নাদল কি মাদল হইতে মৃদঙ্গ হইয়াছে, ইহার অনুসন্ধান আবশ্যক। গ্রন্থকার কহেন, "বিয়ালা" সারঙ্গী হইতে উৎপত্তি হইয়াছে। এই সম্ভান্নের আকর কি ? ভাল, "আমরা যেন বড় লোকই" হইলাম, এবং সারঙ্গী হইতে বিয়ালাই যেন হইয়াছে, কিন্তু উভয় যন্ত্রের মধুরতা ও শক্তি বিবেচনা

করিলেই, ভারতীয় এবং ইউরোপীয় যন্ত্রাধ্যায়ের তারতম্য উপলব্ধি হইবেক।
এই পরিচ্ছেদে তানাধ্যায়ের সংক্ষেপ বিবরণ লিখিত হইয়াছে।
অল্লায়তনে ইহা এক প্রকার সম্পূর্ণ এবং উত্তম বলিয়া গ্রহণ করিতে
হইবেক।

পঞ্চম পরিচ্ছেদে নত্যাধ্যায় অতি সামাস্ত রূপে লিখিত হইয়াছে।
নত্যাধ্যায় অতি রমণীয় সামগ্রী। ইহার ইতিহাসের, এবং প্রচলিত এবং
প্রাচীন প্রণালীর, এবং সম্প্রদায় সকলের বিস্তারিত বিবরণ সাধারণের পরম
উপকারসাধক হইবেক। ভরসা করি, সম্বর এই অধ্যায়ের উচিত সমালোচনা
হইবেক।

রত্নাকরের শেষে যে পরিশিষ্টটি লিখিত হইয়াছে, তাহা পরম উপকারের হইবেক সন্দেহ নাই, কেবল রাগমালার মধ্যস্থিত কোনং রাগ রাগিণী প্রচনদ্রূপ এবং কোন কোন রাগ রাগিণী লুপ্ত হইয়াছে, কোনং রাগ রাগিণী দেশী, এবং কোনংটি বিদেশী, অথবা মিপ্রিভ, ইহার পৃথকং প্রেণী থাকিলে আরও উপকারের হইত।

হরিবংশ। প্রীযুক্ত কৃষ্ণধন বিভারত্ন কর্ত্বন মূল সংস্কৃত হইতে অমুবাদিত হইয়া হোগলকুড়িয়া সাহিত্যসংগ্রহভবন হইতে প্রীযুক্ত গোপাল চন্দ্র রায় কর্ত্বক প্রকাশিত। বেদব্যাসকৃত মহাভারত অন্তর্গত খিল হরিবংশ পর্ব্ব অতি পবিত্র গ্রন্থ। হিন্দুগণ সাদরে হরিবংশ অধ্যয়ন ও পৌরাণিক-গণের সমীপ হইতে ব্যাখ্যা প্রবণ করিয়া, আপনাদিগকে কৃতার্থ বোধ করিয়া থাকেন, কিন্তু এ পর্যান্ত ইহার বাঙ্গালা অমুবাদ প্রকাশিত হয় নাই। সম্প্রতি এই অভিনব বাঙ্গালা হরিবংশ দ্বাদশ খণ্ড উপহার প্রাপ্ত হইয়া, কিয়দংশ পাঠ করিয়া দেখিলাম, অমুবাদ মূলামুযায়ী ও বিশদ হইয়াছে। ইহা আর চারি খণ্ডে সমাপ্ত হইবে।



উপন্যাস

# ত্রয়ন্ত্রিংশতম পরিচ্ছেদ

ভালবাসার চিহুস্বরূপ

সিবস্ত্র মধ্যস্থ তপ্ত অঙ্গারের স্থায়, দেবেন্দ্রের নিরুপম মূর্ত্তি হীরার **म्य** করিতেছিল। অনেকবার হীরার ধর্মভীতি,এবং লোক লঙ্জা, প্রণয় বেগে ভাসিয়া যাইবার উপক্রম হইল: কিন্তু দেবেন্দ্রের স্লেহহীন ইন্দ্রিয়পর-চরিত্র মনে পড়াতে আবার তাহা বন্ধমূল হইল। হীরা চিন্ত সংযমে বিলক্ষণ ক্ষমতাশালিনী। এবং সেই ক্ষমতা ছিল বলিয়াই, সে বিশেষ ধর্মভীতা না হইয়াও এ পর্য্যন্ত আত্মধর্ম সহজেই রক্ষা করিয়াছিল। সেই ক্ষমতা প্রভাবেই, সে দেবেন্দ্রের প্রতি প্রবলামুরাগ, অপাত্রক্তান্ত জানিয়া সহজেই শমিত করিয়া রাখিতে পারিল। বরং চিত্তসংযমের সত্নপায় স্বরূপ হীরা স্থির করিল যে, পুনর্ব্বার দাস্তাবৃত্তি অবলম্বন করিবে। পরগৃহের গৃহকর্মাদিতে অমুদিন নিরত থাকিলে, সে অশ্য মনে, এই বিফলামুরাগের বৃশ্চিক দংশন স্বরূপ জ্বালা ভূলিতে পারিবে। নগেন্দ্র যখন, কুন্দনন্দিনীকে গোবিন্দপুরে রাখিয়া পর্য্যটনে যাত্রা করিলেন, তখন হীরা ভূতপূর্ব্ব আমুগত্যের বলে দাসীম্ব ভিক্ষা করিল। অভিপ্রায় জানিয়া নগেন্দ্র হীরাকে কুন্দনন্দিনীর পরিচর্য্যায় নিযুক্ত রাখিয়া গেলেন।

হীরার পুনর্বার দাস্তবৃত্তি স্বীকার করার আর একটা কারণ ছিল।
হীরা পূর্বে অর্থাদি কামনায়, কুন্দকে নগেন্দ্রের ভবিশুৎ প্রিয়তমা মনে
করিয়া স্বীয় বশীভূতা করিবার জন্ম যত্ন পাইয়াছিল। ভাবিয়াছিল,
নগেন্দ্রের অর্থ কুন্দের হস্তগত হইবে; কুন্দের হস্তগত অর্থ হীরার হইবে।
এক্ষণে সেই কুন্দ নগেন্দ্রের গৃহিণী হইল। অর্থ সম্বন্ধে কুন্দের কোন
বিশেষ আধিপত্য জ্মিল না, কিন্তু এখন সে কথা হীরারও মনে স্থান পাইল
না। হীরার অর্থে আর মন ছিল না, মন থাকিলেও কুন্দ হইতে লব্ধ অর্থ
বিষত্ল্য বোধ হইত।

হীরা, আপনার নিম্মল প্রণয় যন্ত্রণা, সহ্য করিতে পারিত, কিন্তু কুন্দনিদ্দনীর প্রতি দেবেন্দ্রের অমুরাগ সহ্য করিতে পারিল না। যখন হীরা
শুনিল যে, নগেন্দ্র বিদেশপরিভ্রমণে যাত্রা করিবেন, কুন্দনন্দিনী গৃহে
গৃহিণী হইয়া থাকিবেন, তখন হরিদাসী বৈষ্ণবীকে স্মরণে হীরার মহাভয়সঞ্চার হইল। হীরা হরিদাসী বৈষ্ণবীর যাতায়াতের পথে কাঁটা দিবার জক্ষ
প্রহরী হইয়া আসিল।

হীরা কুন্দনন্দিনীর মঙ্গলকামনা করিয়া এরূপ অভিসন্ধি করে নাই। হীরা ঈর্য্যাবশত: কুন্দের উপরে এরূপ জাতক্রোধ হইয়াছিল যে, তাহার মঙ্গল চিন্তা দূরে থাকুক, কুন্দের নিপাতদৃষ্টি করিলে পরমাহলাদিত হইত। পাছে কুন্দের সঙ্গে দেবেন্দ্রের সাক্ষাৎ হয়, এইরূপ ঈর্যাজাত ভয়েই হীরা নগেন্দ্রের পত্নীকে প্রহরাতে রাখিল।

হরিদাসী, কুন্দের এক যন্ত্রণার মূল হইয়া উঠিল। কুন্দ দেখিল, হীরার সে যত্ন, মমতা বা প্রিয়বাদিনীত্ব নাই। দেখিল, যে হীরা দাসী হইয়া তাহার প্রতি সর্ববদা অপ্রদ্ধা প্রকাশ করে, এবং তিরস্কৃত এবং অপমানিত করে। কুন্দ নিতান্ত শান্ত শ্বভাব; হীরার আচরণে নিতান্ত শীড়িতা হইয়াও কখন তাহাকে কিছু বলিত না। কুন্দ শীতল প্রকৃতি, হীরা উত্রা প্রকৃতি। এজস্ম কুন্দ প্রভূপত্নী হইয়াও দাসীর নিকট দাসীর মত থাকিতে লাগিল, হীরা দাসী হইয়াও প্রভূ-পত্নীর প্রভূ হইয়া বসিল। পুরবাসিনীরা কখন২ কুন্দের যন্ত্রণা দেখিয়া হীরাকে তিরস্কার করিত, কিন্তু বান্ময়ী হীরার নিকট তাল ফাঁদিতে পারিত না। দেওয়ানজী, এ সকল বৃত্তান্ত শুনিয়া, হীরাকে বলিলেন, "তুমি দ্র হও। তোমাকে জবাব দিলাম।" শুনিয়া হীরা রোষবিন্দারিত লোচনে দেওয়ানজীকে কহিল,

"তুমি জবাব দিবার কে? আমাকে মুনিব রাখিয়া গিয়াছেন। মুনিবের কথা নহিলে আমি যাইব না। আমাকে জবাব দিবার তোমার যে ক্ষমতা, তোমাকে জবাব দিবার আমার সেই ক্ষমতা।" শুনিয়া দেওয়ানজী অপমানভয়ে দ্বিতীয় বাক্য ব্যয় করিলেন না। হীরা আপন জোরেই রহিল। সুর্য্যুম্খী নহিলে কেহ হীরাকে শাসিত করিতে পারিত না।

একদিন, নগেন্দ্র বিদেশে যাত্রা করিলে পর, হীরা একাকিনী অন্তঃপুরসমিহিত পুষ্পোচ্চানে লতামগুপে শয়ন করিয়াছিল। নগেন্দ্র ও স্থ্যমুখী
পরিত্যাগ করা অবধি সে সকল লতামগুপ হীরারই অধিকারগত হইয়াছিল।
তখন সন্ধ্যা অতীত হইয়াছে। আকাশে প্রায় পূর্ণচন্দ্র শোভা করিতেছে;
উদ্যানের ভাষর বৃক্ষপত্রে তৎকিরণমালা প্রতিফলিত হইতেছে। লতাপল্লবরন্ধু মধ্য হইতে অপস্তত হইয়া চন্দ্রকিরণ শ্বেত প্রস্তরময় হর্ম্মতলে
পতিত হইয়াছে এবং সমীপস্থ দীর্ঘিকার প্রদােষবায়ুসস্তাড়িত স্বচ্ছজ্বলের
উপর নাচিতেছে। উত্যান পুষ্পের সৌরভে আকাশ উন্মাদকর হইয়াছিল।
পুষ্পগন্ধে স্থরভি বায়ু যেমন উন্মাদকর, প্রকৃতিস্থ কোন সামগ্রীই তদ্রেপ
নহে। এমত সময়ে হীরা অকস্মাৎ লতা মগুপ মধ্যে পুরুষমূর্ত্তি দেখিতে
পাইল। চাহিয়া দেখিল যে, সে দেবেন্দ্র। অন্ত দেবেন্দ্র ছদ্ববেশী
নহেন, নিজবেশেই আসিয়াছেন।

হীরা বিস্মিত হ<sup>ট্</sup>য়া কহিল, ''আপনার এ অতি **তৃঃসাহস**। কেহ দেখিতে পাইলে, আপনি মারা পড়িবেন।''

দেবেন্দ্র বলিলেন, "যেখানে হীরা আছে, সেখানে আমার ভয় কি !" এই বলিয়া দেবেন্দ্র হীরার পার্শ্বে বসিলেন। হীরা চরিতার্থ হইল ! কিয়ৎক্ষণ পরে কহিল, "কেন এখানে এসেছেন ! যার আশায় এসেছেন, তার দেখা পাইবেন না।"

''তা ত পাইয়াছি। আমি তোমারই আশায় এসেছি।''

হীরা লুক্ক চাটুকারের কপটালাপে প্রতারিত না হইয়া হাসিল এবং কহিল, "আমার কপাল যে এত প্রসন্ধ হইয়াছে, তা ত জানি না। যাহা হউক, যদি আমার ভাগ্যই কিরিয়াছে, তবে যেখানে নিষ্কটকে বসিয়া আপনাকে দেখিয়। মনের তৃপ্তি হইবে, এমন স্থানে যাই চলুন। এখানে অনেক বিদ্ধ।"

দেবেন্দ্র বলিলেন, "কোথায় যাইব ?"

হীরা কহিল, "যেখানে কোন ভয় নাই। আপনার সেই নিকুঞ্চ বনে চলুন।"

দে। তুমি আমার জ্বন্থ কোন ভয় করিও না।

হী। যদি আপনার জন্ম ভয় না থাকে, আমার জন্ম ভয় করিতে হয়। আমাকে আপনার কাছে এ অবস্থায় কেহ দেখিলে, আমার দশা কি হইবে ?

দেবেন্দ্র সঙ্কুচিত হইয়া কহিলেন, "তবে চল। তোমাদের নৃতন গহিণীর সঙ্গে আলাপটা একবার ঝালিয়ে গেলে হয় না ?"

হীরা এই কথা শুনিয়া দেবেন্দ্রের প্রতি যে ঈর্য্যানল জ্বালিত কটাক্ষ করিল, দেবেন্দ্র অস্পষ্টালোকে ভাল দেখিতে পাইলেন না। হীরা কহিল,— "তাঁহার সাক্ষাৎ পাইবেন কি প্রকারে ?"

দেবেন্দ্র বিনীত ভাবে কহিলেন, "তুমি কুপা করিলে সকলই হয়।"

হীরা কহিল, "তবে এইখানে আপনি সতর্ক হইয়া বসিয়া থাকুন। আমি তাঁহাকে ডাকিয়া আনিতেছি।"

এই বলিয়া হীরা লতা মণ্ডপ হইতে বাহির হইল। কিয়দ<sub>ূ</sub>র আসিয়া এক বৃক্ষান্তরালে বসিল, এবং তখন তাহার কষ্টসংক্রদ্ধ নয়নবারি দরবিগলিত হইয়া বহিতে লাগিল। পরে গাত্রোখান করিয়া বাটীর মধ্যে প্রবেশ করিল, কিন্তু কুন্দনন্দিনীর কাছে গেল না। বাহিরে গিয়া দাররক্ষকদিগকে কহিল, ''ভোমরা শীঘ্র আইস, ফুলবাগানে চোর আসিয়াছে।"

তখন দোবে, চোবে, পাঁড়ে এবং তেওয়ারি পাকা বাঁশের লাঠি হাতে করিয়া অন্তঃপুর মধ্য দিয়া ফুলবাগানের দিগে ছুটিল। দেবেন্দ্র দ্র হইতে তাহাদের নাগরা জ্তার শব্দ শুনিয়া, দূর হইতে কালোং গালপাট্টা দেখিতে পাইয়া, লতামগুপ হইতে লাফ দিয়া বেগে পলায়ন করিলেন। তেওয়ারি গোষ্ঠা কিছুদূর পশ্চাদ্ধাবিত হইল। তাহারা দেবেন্দ্রকে ধরিতে পারিয়াও ধরিল না। কিন্তু দেবেন্দ্র কিঞ্চিৎ পুরস্কৃত না হইয়া গেলেন না। পাকা বাঁশের লাঠির আস্বাদ তিনি প্রাপ্ত হইয়াছিলেন কি না, আমরা নিশ্চিত জানি না, কিন্তু দারবানগণ কর্তৃক "শ্বশুরা" "শালা" প্রভৃতি প্রিয়় সম্বন্ধস্ক নানা মিষ্ট সম্বোধনের দ্বারা অভিহিত হইয়াছিলেন, এমত আমরা শুনিয়াছি। এবং তাঁহার ভৃত্য একদিন তাঁহার প্রসাদি ব্রাণ্ডি শাইয়া পরদিবস

আপন উপপত্নীর নিকট গল্প করিয়াছিল যে, "আজি বাবুকে তেল মাখাইবার সময়ে দেখি যে, তাঁহার পিঠে একটা কালশিরা দাগ।"

দেবেন্দ্র গৃহে গিয়া ছই বিষয়ে স্থিরকল্প হইলেন। প্রথম, হীরা থাকিতে তিনি আর দত্ত বাড়ী যাইবেন না। দ্বিতীয়, হীরাকে ইহার প্রতিফল দিবেন। পরিণামে তিনি হীরাকে গুরুতর প্রতিফল প্রদান করিলেন। হীরার লঘুপাপে গুরুদণ্ড হইল। হীরা এমত গুরুতর শান্তি প্রাপ্ত হইল যে, তাহা দেখিয়া শেষে দেবেন্দ্রেরও পাষাণহ্রদয় বিদীর্ণ হইয়াছিল। তাহা বিস্তারে বর্ণনীয় নহে, পরে সংক্ষেপে বলিব।

# চতুস্ত্রিংশতম পরিচ্ছেদ

পথিপাৰ্শ্বে

বর্ধাকাল। বড় ছর্দিন। সমস্ত দিন রৃষ্টি হইয়াছে। একবারও সুর্য্যোদয় হয় নাই। আকাশ মেঘে ঢাকা। কাশী যাইবার পাকা রাস্থার ঘুটিঙ্গের উপর একটু একটু পিছেল হইয়াছে। পথে প্রায়্ম লোক নাই—ভিজিয়াং কে পথ চলে? এক জন মাত্র পথিক পথ চলিতেছিল। পথিকের ব্রহ্মচারির বেশ। গৈরিকবর্ণ বস্ত্র পরা—গলায় রুদ্রাক্ষ—কপালে চন্দন রেখা—জটার আড়ম্বর কিছু নাই, ক্ষুদ্রং কেশ গুলি কতকং খেতবর্ণ। এক হাতে গোলপাতার ছাতা, অপর হাতে তৈজস—ব্রহ্মচারী ভিজিতেং চলিয়াছেন। একে ত দিনেই অন্ধকার, তাহাতেই আবার পথে রাত্র হইল—অমনি পৃথিবী মসীময়ী হইল—পথিক কোথায় পথ, কোথায় আপথ, কিছু অনুভব করিতে পারিলেন না। তথাপি পথিক পথ অতিবাহিত করিয়া চলিলেন—কেননা তিনি সংসারত্যাগী ব্রহ্মচারী। যে সংসারত্যাগী, তাহার অন্ধকার, আলো, কুপথ, সুপথ সব সমান।

রাত্র অনেক হইল। ধরণী মসীময়ী—আকাশের মূখে কৃষ্ণাবগুণ্ঠন।
বৃক্ষগণের শিরোমালা কেবল গাঢ়তর অন্ধকারের স্তৃপস্বরূপ লক্ষিত হইতেছে
—সেই বৃক্ষ শিরোমালার বিচ্ছেদে মাত্র পথের রেখা অন্ধুভূত হইতেছে।
বিন্দু২ বৃষ্টি পড়িতেছে। এক২ বার বিহ্যুৎ হইতেছে—সে আলোর
অপেক্ষা আধার ভালো। অন্ধকারে ক্ষণিক বিহ্যুতালোকে স্বৃষ্টি যেমন
ভীষণ দেখায়, অন্ধকারে তত নয়।

"মাগো!"

অন্ধকারে যাইতে যাইতে ব্রহ্মচারী অকস্মাৎ পথিমধ্যে এই শব্দ সূচক দীর্ঘ নিশ্বাস শুনতে পাইলেন। শব্দ অলোকিক—কিন্তু তথাপি মহুয় কণ্ঠনিঃস্ত বলিয়া নিশ্চিত বোধ হইল। শব্দ অতি মৃত্যু, অথচ অতিশয় ব্যথাব্যঞ্জক বলিয়া বোধ হইল। ব্রহ্মচারী পথে স্থির হইয়া দাঁড়াইলেন। কতক্ষণে আবার বিত্যুৎ হইবে—সেই প্রতীক্ষায় দাঁড়াইয়া রহিলেন। ঘন২ বিত্যুৎ হইতেছিল। বিত্যুৎ হইলে পথিক দেখিলেন, পথ পার্শ্বে কি একটা পড়িয়া আছে। এটা কি মাহুষ ? পথিক তাহাই বিবেচনা করিলেন। কিন্তু আর একবার বিত্যুতের অপেক্ষা করিলেন। দ্বিতীয়বার বিত্যুতে স্থির করিলেন, মহুয়া বটে। তখন পথিক ডাকিয়া বলিলেন, "কে তুমি পথে পড়িয়া আছে ?"

কেহ কোন উত্তর দিলেন না। আবার জিজ্ঞাসা করিলেন—এবার অস্টুট কাতরোক্তি আবার মুহূর্ত জন্ম করে প্রবেশ করিল। তথন ব্রহ্মচারী ছত্র, তৈজস ভূতলে রাখিয়া, সেই স্থান লক্ষ্য করিয়া ইতস্ততঃ হস্তপ্রচার করিতে লাগিলেন। অচিরাৎ কোমল মন্মুন্ম দেহে করম্পর্শ হইল। "কে গা তুমি !" শিরোদেশে হাত দিয়া কবরী স্পর্শ করিলেন। "তুর্গে! এ যে স্ত্রীলোক!"

তখন ব্রহ্মচারী উত্তরের প্রতীক্ষা না করিয়া মৃম্র্ অথবা অচেতন রীলোকটীকে, ত্ই হস্তবারা কোলে তুলিলেন। ছত্র তৈজ্ঞস পথে পড়িয়া রহিল। ব্রহ্মচারী পথ ত্যাগ করিয়া সেই অন্ধকারে মাঠ ভাঙ্গিয়া গ্রামাভিমুখে চলিলেন। ব্রহ্মচারী এ প্রদেশের পথ ঘাট গ্রাম বিলক্ষণ জানিতেন। শরীর বলিষ্ঠ নহে; তথাপি শিশু সন্তানবং সেই মরণোগাুখীকে কোলে করিয়া এই তুর্গমপথ ভাঙ্গিয়া চলিলেন। যাহারা পরোপকারী, পরপ্রেমে বলবান্, তাহারা কখন শারীরিক বলের অভাব জানিতে পারেনা।

গ্রামের প্রান্তভাগে ব্রহ্মচারী এক পর্ণ কুটীর প্রাপ্ত হইলেন। নিঃসংজ্ঞা স্ত্রীলোককে ক্রোড়ে লইয়া সেই কুটীরের দ্বারদেশে উপস্থিত হইলেন। ডাকিলেন, "বাছা হর, ঘরে আছ গা !" কুটীর মধ্য হইতে এক জন স্ত্রীলোক কহিল, "এ যে ঠাকুরের গলা শুনিতে পাই। ঠাকুর কবে এলেন !"

ব্রহ্মচারী। এই আস্চি। শীঘ্র দোর খোল—আমি বড় বিপদ্গ্রস্ত।

হরমণি কুটীরের দ্বার মোচন করিল। ব্রহ্মচারী তখন তাহাকে প্রাদীপ দ্বালিতে বলিয়া দিয়া, আস্তেং স্ত্রীলোকটীকে গৃহ মধ্যে মাটীর উপর শোয়াইলেন। হর দীপ দ্বালিত করিল, তাহা মুম্বুর মুখের কাছে আনিয়া উভয়ে তাহাকে বিশেষ করিয়া দেখিলেন।

দেখিলেন, স্ত্রীলোকটা প্রাচীনা নহে। কিন্তু এখন তাহার শরীরের যেরূপ অবস্থা, তাহাতে তাহার বয়স অফুভব করা যায় না। তাহার শরীর অত্যন্ত শীর্ণ—সাংঘাতিক পীড়ার লক্ষণযুক্ত। সময় বিশেষে তাহার সৌন্দর্য্য ছিল—এমত হইলেও হইতে পারে; কিন্তু এখন সৌন্দর্য্য কিছুমাত্র নাই। আর্দ্র বস্তু অত্যন্ত মলিন—এবং শত স্থানে ছিন্ন বিচ্ছিন্ন। আলুলায়িত আর্দ্র কেশ চিরক্রক্ষ। চক্ষু কোটর প্রবিষ্ট। এখন সে চক্ষু নিমিলিত। নিঃশ্বাস বহিতেছে—কিন্তু সংজ্ঞা নাই। বোধ হইল যেন মৃত্যু নিকট।

হরমণি জিজ্ঞাসা করিল, "একে কোথায় পেলেন ?"

ব্রহ্মচারী সবিশেষ পরিচয় দিয়া বলিলেন, "ইহার মৃত্যু নিকট দেখিতেছি। কিন্তু তাপ সেক করিলে বাঁচিলেও বাঁচিতে পারে। আমি যেমন যেমন বলি, তাই করিয়া দেখ।"

তখন হরমণি ব্রহ্মচারীর আদেশ মত, তাহার আর্দ্র বস্ত্রের পরিবর্ত্তে আপনার একখানি শুষ্কবস্ত্র কৌশলে পরাইল। শুষ্কবস্ত্রের দ্বারা তাহার অক্সের এবং কেশের জল মুছাইল। পরে অগ্নি প্রস্তুত করিয়া তাপ দিতে লাগিল। ব্রহ্মচারী বলিলেন, "বোধ হয়, অনেকক্ষণ অবধি অনাহারে আছে। যদি ঘরে তুধ থাকে, তবে একটু২ কোরে তুধ খাওয়াইবার চেষ্টা দেখ।"

হরমণির গোরু ছিল—ঘরে ছ্ধও ছিল। ছ্ধ তপ্ত করিয়া, অল্প অল্প করিয়া স্ত্রীলোকটীকে পান করাইতে লাগিল। স্ত্রীলোক তাহা পান করিল। উদরে ছ্গ্প প্রবেশ করিলে সে চক্ষুরুন্মীলন করিল। দেখিয়া, হরমণি জিজ্ঞাসা করিল,—

"মা, তুমি কোথা থেকে আসিতেছিলে গা ?"

সংজ্ঞালকা স্ত্ৰী কহিল, "আমি কোথা ?"

ব্রহ্মচারী কহিলেন, "ভোমাকে পথে মুমূর্ অবস্থায় দেখিয়া এখানে আনিয়াছি। তুমি কোথা যাইবে ?"

ন্ত্রীলোক বলিল, "অনেকদূর।" হরমণি। ভোমার হাতে রূলি রয়েছে। তুমি কি সংবা ? পীড়িতা ভ্রুভঙ্গী করিল। হরমণি অপ্রতিভ হইল।

হর। ব্রহ্মচারী জিজ্ঞাসা করিলেন, 'বাছা, তোমায় কি বলিয়া ডাকিব ! তোমার নাম কি !"

অনাথিনী কিঞ্চিৎ ইতস্তত করিয়া কহিল, "আমার নাম সূর্য্যমুখী।"

# পঞ্চত্রিংশত্তম পরিচ্ছেদ

#### আশাপথে

সূর্য্যমুখীর বাঁচিবার আশা ছিল না। ব্রহ্মচারী ঠাঁহার পীড়ার লক্ষণ বুঝিতে না পারিয়া পর দিন প্রাতে গ্রামস্থ বৈছকে ডাকাইলেন।

রামকৃষ্ণ রায় বড় বিজ্ঞ। বৈজ্ঞশাস্ত্রে বড় পণ্ডিত। চিকিৎসাতে গ্রামে তাঁহার বিশেষ যশঃ ছিল। তিনি পীড়ার লক্ষণ দেখিয়া বলিলেন, ''ইহাঁর কাশ রোগ। তাহার উপর জ্বর হইতেছে। পীড়া সাংঘাতিক বটে। তবে বাঁচিলেও বাঁচিতে পারেন।''

এ সকল কথা স্থ্যমুখীর অসাক্ষাতে হইল। বৈদ্য ঔষধের ব্যবস্থা করিলেন—অনাথিনী দেখিয়া পারিতোষিকের কথাটা রামকৃষ্ণ রায় উত্থাপন করিলেন না। রামকৃষ্ণ রায় অর্থপীশাচ ছিলেন না। বৈছ বিদায় হইলে, ব্রহ্মচারী হরমণিকে কার্য্যান্তরে প্রেরণ করিয়া, বিশেষ কথোপকথনের জন্ম স্থ্যমুখীর নিকট বসিলেন। স্থ্যমুখী বলিলেন,

'ঠাকুর! আপনি আমার জন্ম এত যত্ন করিতেছেন কেন ? আমার জন্ম ক্লেশের আবশ্যক নাই।"

ব্রহ্ম। আমার ক্লেশ কি ় এই আমার কার্য্য। আমার কেহ নাই। আমি ব্রহ্মচারী। পরোপকার আমার ধর্ম। আজ যদি তোমার কাজে নিযুক্ত না থাকিতাম, তবে তোমার মত অন্য কাহারও কাজে থাকিতাম।"

সূর্য্য। তবে, আমাকে রাখিয়া, আপনি অস্ম কাহারও উপকারে নিযুক্ত হউন। আপনি অস্মের উপকার করিতে পারিবেন—আমার আপনি উপকার করিতে পারিবেন না।

ব্রহা। কেন ?

সূর্য্য। বাঁচিলে আমার উপকার নাই। মরাই আমার মঙ্গল। কাল রাত্রে যখন পথে পড়িয়াছিলাম—তখন নিতান্ত আশা করিতেছিলাম যে, মরিব। আপনি কেন আমাকে বাঁচাইলেন গ

ব্রহ্ম। তোমার এত কি হুঃখ, তাহা আমি জ্বানিনা—কিন্তু হুঃখ যতই হউক না কেন, আত্মহত্যা মহাপাপ। কদাচ আত্মহত্যা করিও না। আত্মহত্যা পরহত্যাতৃল্য পাপ।

সূর্য্য। আমি আত্মহত্যা করিবার চেষ্টা করি নাই। আমার মৃত্যু আপনি আসিয়া উপস্থিত হইয়াছিল—এই জন্ম ভরসা করিতেছিলাম। কিন্তু মরণেও আমার আনন্দ নাই।

"মরণে আনন্দ নাই" এই কথা বলিতে সূর্য্যমুখীর কণ্ঠ রুদ্ধ হইল। চক্ষ্ দিয়া জ্বল পড়িল।

ব্রহ্মচারী কহিলেন "যতবার মরিবার কথা হইল, ততবার তোমার চোথে জল পড়িল, দেখিলাম। অথচ তুমি মরিতে চাহ। মা, আমি তোমার সম্ভান সদৃশ। আমাকে পুত্র বিবেচনা করিয়া মনের বাসনা ব্যক্ত করিয়া বল। যদি তোমার ছঃখ নিবারণের কোন উপায় থাকে, আমি তাহা করিব। এই কথা বলিব বলিয়াই, হরমণিকে বিদায় দিয়া, নির্জ্জনে তোমার কাছে আসিয়া বসিয়াছি। কথা বার্ত্তায় বৃঝিতেছি, তুমি বিশেষ ভজ্র ঘরের কল্পা হইবে। তোমার যে উৎকট মনঃপীড়া আছে, তাহাও বৃঝিতেছি। কেন তাহা আমার সাক্ষাতে বলিবে না গ আমাকে সম্ভান মনে করিয়া বল।"

সূর্য্যমুখী সজললোচনে কহিলেন, "এখন মরিতে বসিয়াছি—লড্জাই বা এ সময় কেন করি ? আর আমার মনোত্বংখ কিছুই নয়—কেবল, মরিবার সময় যে স্বামীর মুখ দেখিতে পাইলাম না, এই হুংখ। মরণেই আমার স্থখ—কিন্তু যদি তাঁহাকে না দেখিয়া মরিলাম, তবে মরণেও হুংখ। যদি এ সময়ে এক বার তাঁহাকে দেখিতে পাই, তবে মরণেই আমার সুখ।"

ব্রহ্মচারীও চক্ষু মুছিলেন। বলিলেন, "তোমার স্বামী কোথায়? এখন তোমাকে তাঁহার কাছে লইয়া যাইবার উপায় নাই। কিন্তু তিনি যদি সন্থাদ দিলে এখানে আসিতে পারেন, তবে আমি তাঁহাকে পত্রের দ্বারা সন্থাদ দিই।"

সূর্য্যমুখীর রোগক্লিষ্ট মুখে হর্ষবিকাশ হইল। তখন আবার ভগ্নোৎসাহ হইয়া কহিলেন, "তিনি আসিলে আসিতে পারেন, কিন্তু আসিবেন কি না,

জানি না। আমি তাঁহার কাছে গুরুতর অপরাধে অপরাধী—তবে তিনি আমার পক্ষে দয়াময়—ক্ষমা করিলেও করিতে পারেন। কিন্তু তিনি অনেক দূরে আছেন—আমি তত দিন বাঁচিব কি ?"

ব্র। কতদূর সে ?

সূ। হরিপুর জেলা।

ব্ৰ। বাঁচিবে।

এই বলিয়া ব্রহ্মচারী কাগজ কলম লইয়া আসিলেন। এবং সূর্য্যমুখীর কথামত নিম্নলিখিত মত পত্র লিখিলেন।—

"আমি মহাশয়ের নিকট পরিচিত নহি। আমি ব্রাহ্মণ—ব্রহ্মচর্য্যাপ্রমে আছি। আপনি কে, তাহাও আমি জানি না। কেবল এই মাত্র জানি, যে শ্রীমতী সূর্য্যমুখী দাসী আপনার ভার্য্যা। তিনি এই মধুপুর গ্রামে শঙ্কটাপন্ন রোগগ্রস্ত হইয়া হরমণি বৈষ্ণবীর বাটীতে আছেন। তাঁহার চিকিৎসা হইতেছে—কিন্তু বাঁচিবার আকার নহে। এই সম্বাদ দিবার জন্ম আপনাকে এ পত্র লিখিলাম। তাঁহার মানস, মৃত্যুকালে একবার আপনাকে দর্শন করিয়া প্রাণত্যাগ করেন। যদি তাঁহার অপরাধ ক্ষমা করিতে পারেন, তবে একবার এই স্থানে আসিবেন। আমি ইহাঁকে মাতৃ সম্বোধন করি। পুত্র স্বরূপ তাঁহার অনুমতি ক্রমে এই পত্র লিখিলাম। তাঁহার নিজের লিখিবার শক্তি নাই।

যদি আসা মত হয়, তবে রাণীগঞ্জের পথে আসিবেন। রাণীগঞ্জে অমুসন্ধান করিয়া শ্রীমান মাধবচন্দ্র গোস্বামির সঙ্গে সাক্ষাৎ করিবেন। তাহাকে আমার নাম করিয়া বলিলে, তিনি সঙ্গে লোক দিবেন। তাহা হইলে মধুপুর খুঁজিয়া বেড়াইতে হইবে না।

আসিতে হয় ত, শীষ্ম আসিবেন, আসিতে বিলম্ব হইলে অভীষ্ট সিদ্ধি হইবে না। ইতি।

আশীর্বাদ শ্রীশিবপ্রসাদ শর্মণঃ।"

পত্র লিথিয়া ব্রহ্মচারী জিজ্ঞাসা করিলেন, "কাহার নামে শিরোনামা দিব।"

স্থ্যমুখী বলিলেন, "হরমণি আসিলে বলিব।"

হরমণি আসিলে নগেব্দ্রনাথ দত্তের নামে শিরোনামা দিয়া ব্রহ্মচারী পত্র খানি নিকটস্থ ডাকঘরে দিতে গেলেন। ব্রহ্মচারী যখন পত্র হাতে লইয়া ডাকে দিতে গেলেন, তখন সূর্য্যমূখী সঞ্জলনয়নে, যুক্ত করে, উর্দ্ধমূখে, জগদীখরের নিকট কায়মনোবাক্যে ভিক্ষা করিলেন, "হে পরমেশ্বর! যদি তুমি সত্য হও, আমার যদি পতিভক্তি থাকে, তবে যেন এই পত্রখানি সফল হয়। আমি চিরকাল স্বামীর চরণ ভিন্ন কিছুই জ্ঞানি না—ইহাতে যদি পুণ্য থাকে, তবে সে পুণ্যের ফলে আমি স্বর্গ চাই না। কেবল এই চাই, যেন মৃত্যুকালে স্বামির মুখ দেখিয়া মরি।"

কিন্তু পত্র ত নগেন্দ্রের নিকট পৌছিল না। পত্র যখন গোবিন্দপুরে পঁছছিল, তাহার অনেক পূর্ব্বে নগেন্দ্র দেশ পর্য্যটনে যাত্রা করিয়াছিলেন। হরকরা পত্র বাড়ীর দরওয়ানের কাছে দিয়া গেল।

দেওয়ানের প্রতি নগেন্দ্রের আদেশ ছিল যে, আমি যখন যেখানে পৃঁছছিব, তখন সেইখান হইতে পত্র লিখিব। আমার আজ্ঞা পাইলে সেইখানে আমার নামের পত্র গুলি পাঠাইয়া দিবে। ইতিপূর্বেই নগেন্দ্র পাটনা হইতে পত্র লিখিয়াছিলেন যে, "আমি নৌকাপথে কাশী যাত্রা করিলাম। কাশী পৃঁছছিলে পত্র লিখিব। আমার পত্র পাইলে, সেখানে আমার পত্রাদি পাঠাইবে।" দেওয়ান সেই সম্বাদের প্রতীক্ষায় ব্রহ্মচারীর পত্র বাক্স মধ্যে বন্ধ করিয়া রাখিলেন।

যথা সময়ে নগেন্দ্র কাশীধামে আসিলেন। আসিয়া দেওয়ানকে সম্বাদ দিলেন। তথন দেওয়ান অস্থান্থ পত্রের সঙ্গে শিবপ্রসাদ ব্রহ্মচারীর পত্র পাঠাইলেন। নগেন্দ্র পত্র পাইয়া মর্ম্মাবগত হইয়া, অঙ্গুলিদ্বারা কপাল টিপিয়া ধরিয়া, কাতরে কহিলেন, "জ্বগদীশ্বর! মৃহূর্ত্ত জ্বন্থ আমার চেতনা রাখ।" জ্বগদীশ্বরের চরণে সে বাক্য পঁছছিল;—মূহূর্ত্ত জ্বন্থ নগেন্দ্রের চেতনা রহিল। কর্মাধ্যক্ষকে ডাকিয়া আদেশ করিলেন "আজ রাত্রেই আমি রাণীগঞ্জ যাত্রা করিব—সর্বব্য ব্যয় করিয়াও তুমি তাহার বন্দোবস্ত কর।"

কর্মাধ্যক্ষ বন্দোবস্ত করিতে গেল। নগেন্দ্র তখন ভূতলে ধ্লির উপর শয়ন করিয়া, অচেতন হইলেন।

সেই রাত্রে নগেন্দ্র কাশী পশ্চাতে করিলেন। ভুবনস্থানরি বারাণসি, কোন্ সুখীজন এমন শারদ রাত্রে তৃপ্ত লোচনে তোমাকে পশ্চাৎ করিয়া আদিতে পারে ? নিশা চন্দ্রহীনা; আকাশে সহস্রহ নক্ষত্র অলিতেছে
—গঙ্গাক্তদয়ে তরণীর উপর দাঁড়াইয়া যে দিগে চাও, সেই দিগে আকাশে নক্ষত্র !—অনস্ত তেজে অনস্তকাল হইতে অলিতেছে—অবিরত অলিতেছে,

বিরাম নাই। ভূতলে দ্বিতীয় আকাশ!—নীলাম্বরবৎ স্থিরনীল তরঙ্গিণী হৃদয়; তীরে, সোপানে এবং অনস্ত পর্ব্বতশ্রেণীবৎ অট্টালিকায়, সহস্রথং আলোক জ্বলিতেছে। প্রাসাদ পরে প্রাসাদ, তৎপরে প্রাসাদ, এই রূপ আলোকরান্ধি শোভিত অনস্তশ্রেণী। আবার সমুদয় সেই স্বচ্ছ নদীনীরে প্রতিবিশ্বিত আকাশ, নগর, নদী,—সকলই জ্যোতির্ব্বিন্দুময়। দেখিয়া নগেল্ড চক্ষু মৃদিলেন। পৃথিবীর সৌন্দর্য্য তাঁহার আজি সহ্য হইল না। নগেল্ড বৃঝিয়াছিলেন যে, শিবপ্রসাদের পত্র অনেক দিনের পরে পঁহুছিয়াছে—এখন স্র্যামুখী কোথায় ?

## ষ্ট্রতিংশতম পরিচ্ছেদ

হীরার বিষর্ক মুকুলিত

যে দিন পাঁড়ে গোষ্ঠী পাকা বাঁশের লাঠি হাতে করিয়া দেবেন্দ্রকে তাড়াইয়া দিয়াছিল, সে দিন হীরা মনে২ বড় হাসি হাসিয়াছিল। কিন্তু তাহার পরে তাহাকে অনেক পশ্চাত্তাপ করিতে হইল। হীরা মনে২ ভাবিতে লাগিল, "আমি তাঁহাকে অপমানিত করিয়া ভাল করি নাই। তিনি না জানি, মনে২ আমার উপর কত রাগ করিয়াছেন। একে ত আমি তাঁহার মনের মধ্যে স্থান পাই না; এখন আমার সকল ভরসা দ্র হইল।"

দেবেন্দ্রও আপন খলতাব্ধনিত হীরার দণ্ডবিধানের মনস্কাম সিদ্ধির অভিলাষ সম্পূর্ণ করিতে প্রবৃত্ত হইলেন। মালতীর দ্বারা হীরাকে ডাকাইলেন। হীরা, ছই এক দিন ইতস্ততঃ করিয়া আসিল। দেবেন্দ্র কিছুমাত্র রোষ প্রকাশ করিলেন না—ভূতপূর্ব্ব ঘটনার কোন উল্লেখ করিতে দিলেন না। সে সকল কথা ত্যাগ করিয়া তাহার সহিত মিষ্টালাপে প্রবৃত্ত হইলেন। যেমন উর্ণনাভ মক্ষিকার জন্ম জাল পাতে, হীরার জন্ম তেমনি দেবেন্দ্র জ্বাল পাতিতে লাগিলেন। লুকাশয়া হীরা মক্ষিকা সহজেই সেই জালে পড়িল। সে দেবেন্দ্রের মধুরালাপে মৃদ্ধ এবং তাহার কৈতব বাদে প্রতারিত হইল। মনে করিল, ইহাই প্রণয়; দেবেন্দ্র তাহার প্রণয়ী। হীরা চতুরা, কিন্তু এখানে তাহার বৃদ্ধি ফলোপধায়িনী হইল না। প্রাচীন কবিগণ যে শক্তিকে জিতেন্দ্রিয় মৃত্যুপ্পয়ের সমাধি ভঙ্গে ক্ষমতাশালিনী বলিয়া কীর্ত্তিত করিয়াছিলেন, সেই শক্তির প্রভাবে হীরার বৃদ্ধিলোপ হইল।

দেবেন্দ্র সে সকল কথা ত্যাগ করিয়া, তানপুরা লইলেন। এবং সুরাপান সমুৎসাহিত হইয়া গীতারম্ভ করিলেন। তখন দৈবকণ্ঠ কৃতবিছা দেবেন্দ্র এরূপ সুধাময় সঙ্গীতলহরী সুজন করিলেন যে, হীরা শ্রুতিমাত্রাত্মক হইয়া একবারে বিমোহিতা হইল। তখন তাহার হৃদয় চঞ্চল, মন দেবেন্দ্রপ্রেমবিক্রাবিত হইল। তখন তাহার চক্ষে দেবেন্দ্র সর্ব্বার্থসার, রমণীর সর্ব্বাদরণীয় বলিয়া বোধ হইল। হীরার চক্ষে প্রেমবিমৃক্ত অশ্রুধারা বহিল।

দেবেন্দ্র তানপুরা রাখিয়া, সযত্নে আপন বসনাগ্রভাগে হীরার অঞ্চবারি মুছাইয়া দিলেন। হীরার শরীর পুলক-কন্টকিত হইল। তথন দেবেন্দ্র, সুরাপানোদীপ্ত হইয়া, এরূপ হাস্য পরিহাস সংযুক্ত সরস সম্ভাষণ আরম্ভ করিলেন, কখন বা এরূপ প্রকৃত প্রণয়ীর অমুরূপ, ম্লেহসিক্ত, অস্পৃষ্টালঙ্কার বচনে আলাপ করিতে লাগিলেন যে, জ্ঞানহীনা, অপরিমার্জিত-বাগবৃদ্ধি হীরা মনে করিল, এই স্বর্গস্থা। হীরা ত কখন এমন কথা শুনে নাই: হীরা যদি বিমলচিত্ত হইত, এবং তাহার বৃদ্ধি সৎসংসর্গ পরিমার্জিত হইত, তবে সে মনে করিত, এই নরক। পরে প্রেমের কথা পড়িল--প্রেম কাহাকে বলে দেবেন্দ্র তাহা কিছুই কখন হৃদয়ঙ্গত করেন নাই—-বরঃ হীরা জানিয়াছিল—কিন্তু দেবেন্দ্র তদ্বিষয়ে প্রাচীন কবিদিগের চর্ব্বিত চর্ব্বণে বিলক্ষণ পটু। দেবেন্দ্রের মুখে প্রেমের অনির্ব্বচনীয় মহিমা কীর্ত্তন শুনিয়া হীরা দেবেন্দ্রকে অমান্ত্র্যচিত্তসম্পন্ন মনে করিল—স্বয়ং আপাদ কবরী প্রেমরসান্রা হইল। তখন আবার দেবেন্দ্র প্রথম বসন্তপ্রেরিত একমাত্র ভ্রমর ঝন্ধারবৎ গুণ্ স্বরে, সঙ্গীতোদ্যম করিলেন। হীরা ছর্দ্দমনীয় প্রণয়ক্ষ্ ভি প্রযুক্ত সেই স্বরের সঙ্গে আপনার কামিনীমূলভ কলকণ্ঠধ্বনি মিলাইতে লাগিল। দেবেন্দ্র হীরাকে গায়িতে অমুরোধ করিলেন। তথন হীরা প্রেমার্ক চিত্তে, স্বরারাগ রঞ্জিত কমল নেত্র বিস্ফারিত করিয়া, চিত্রিতবং জ্রযুগবিলাসে মুখমগুল প্রফুল্ল করিয়া, প্রস্ফুটস্বরে সঙ্গীতারম্ভ করিল। চিত্তস্দূর্ত্তি বশতঃ তাহার কঠে উচ্চস্বর উঠিল। হীরা যাহা গায়িল, তাহা ্রেমবাক্য—প্রেমভিক্ষায় পরিপূর্ণ।

তথন সেই পাপ মণ্ডপে বসিয়া, পাপাস্তঃকরণ হুই জনে, পাপাভিলায় বশীভূত হইয়া, চিরপাপ রূপ চিরপ্রেম পরস্পরের নিকট প্রতিশ্রুত হইল। হীরা চিত্ত সংযত করিতে জানিত, কিন্তু তাহাতে তাহার প্রবৃত্তি ছিল না বলিয়া, সহজে পতঙ্গবং বহিন্ধে প্রবেশ করিল। দেবেন্দ্রকে অপ্রণায়ী জানিয়া চিত্তসংযমে প্রবৃত্ত হইয়াছিল, তাহাও অল্পন্নমাত্র; কিন্তু যতদূর অভিলাষ করিয়াছিল, ততদূর কৃতকার্য্য হইয়াছিল। দেবেন্দ্রকে অন্ধাগত প্রাপ্ত হইয়া, হাসিতে হাসিতে তাহার কাছে প্রেম স্বীকার করিয়াও, অবলীলাক্রমে তাহাকে বিমুখ করিয়াছিল। আবার সেই পুষ্পগত কীটা স্কুরূপ হৃদয় বেধকারী অন্ধুরাগ কেবল পরগৃহে কার্য্য উপলক্ষ করিয়া শমিত করিয়াছিল। কিন্তু যখন তাহার বিবেচনা হইল যে, দেবেন্দ্র প্রণয়শালী, তখন আর তাহার চিত্তদমনে প্রবৃত্তি রহিল না। এই অপ্রবৃত্তিহেতু বিষর্ক্ষে তাহার ভোগ্য ফল ফলিল।

লোকে বলে, ইহলোকে পাপের দণ্ড দেখা যায় না। ইহা সত্য হউক বা না হউক—তুমি দেখিবে না যে, চিত্ত সংযমে অপ্রবৃত্ত ব্যক্তি ইহলোকে বিষরৃক্ষের ফল ভোগ করিল না।

## সপ্তত্রিংশতম পরিচ্ছেদ

হুর্যামুখীর সন্বাদ

বর্ধাকাল গেল। শরৎকাল আসিল। শরৎকালও যায়। মাঠের জ্বল শুকাইয়াছে। ধান সকল ফুলিয়া উঠিতেছে। পুদ্ধরিণীর পদ্ম ফুরাইয়া আসিল। প্রাত্তকালে বৃক্ষপল্লব হইতে শিশির ঝরিতে থাকে। সন্ধ্যাকালে মাঠে২ ধুমাকার হয়। এমতকালে কার্ত্তিক মাসের একদিন প্রাত্তকোলে মধুপুরে রাস্তার উপরে একখানা পালকি আসিল। পল্লীগ্রামে পালকি দেখিয়া দেশের ছেলে খেলা ফেলে পালকির ধারে কাতার দিয়া দাঁড়াইল। গ্রামের ঝি বউ মাগী ছাগী জলের কলসী কাঁকে নিয়া একটু তফাৎ দাঁড়াইল —কাঁকের কলসী কাঁকেই রহিল—অবাক হইয়া পালকি দেখিতে লাগিল। বউ গুলি ঘোমটার ভিতর হইতে চোখ বাহির করিয়া দেখিতে লাগিল—আর আর স্ত্রীলোকেরা ফেল২ করিয়া চাহিয়া রহিল। চাসারা কার্ত্তিক মাসে ধান কাটিতেছিল—ধান ফেলিয়া, হাতে কান্তে, মাতায় পাগড়ী, হাঁ করিয়া পালকি দেখিতে লাগিল। গ্রামের মণ্ডল মাতব্বর লোকে অমনি কমিটীতে বসিয়া গেল। পালকির ভিতর হইতে একটা বৃটওয়ালা পা বাহির হইয়াছিল। সকলেই সিদ্ধান্ত করিল, সাহেব আসিয়াছে—ছেলেরা ধ্রুবে জানিত, বৌ আসিয়াছে।

পালকির ভিতর হইতে নগেন্দ্রনাথ বাহির হইলেন। অমনি তাঁহাকে পাঁচ সাত জনে সেলাম করিল—কেননা তাঁহার পেণ্টালুন পরা, টুপি মাতায় ছিল। কেহ ভাবিল, দারোগা; কেহ ভাবিল, বরকন্দাজ সাহেব আসিয়াছেন।

দর্শকদিগের মধ্যে প্রাচীন এক ব্যক্তিকে সংখাধন করিয়া, নগেন্দ্র শিবপ্রসাদ ব্রহ্মচারীর সম্বাদ জিজ্ঞাসা করিলেন। জিজ্ঞাসিত ব্যক্তি নিশ্চিত
জানিত, এখনই কোন খুনি মামলার স্থরতহাল হইবে—অতএব সত্য উত্তর
দেওয়া ভাল নয়। সে বলিল, "আজে, আমি মশাই ছেলে মায়ুষ, আমি
অত জানি না।" নগেন্দ্র দেখিলেন, এক জন ভদ্রলোকের সাক্ষাৎ না
পাইলে কার্য্য সিদ্ধি হইবে না। গ্রামে অনেক ভদ্রলোকের বসতিও ছিল।
নগেন্দ্র নাথ তখন একজন বিশিষ্ট লোকের বাড়ীতে গেলেন। সে গৃহের
স্বামী রামকুষ্ণ রায় কবিরাজ। রামকুষ্ণ রায়, এক জন বাবু আসিয়াছে
দেখিয়া, যত্ন করিয়া একখানি চেয়ারের উপর নগেন্দ্রকে বসাইলেন।
নগেন্দ্র ব্রহ্মচারীর সম্বাদ তাঁহার নিকট জিজ্ঞাসা করিলেন, রামকুষ্ণ বায়
বলিলেন, "ব্রহ্মচারী ঠাকুর এখানে নাই।" নগেন্দ্র বড় বিষয় হইলেন।
জিজ্ঞাসা করিলেন, "তিনি কোথায় গিয়াছেন গ"

উত্তর। তাহা বলিয়া যান নাই। কোথায় গিয়াছেন, তাহা আমর। জানি না। বিশেষ, তিনি এক স্থানে স্থায়ী নহেন; সর্বদা নানা স্থানে পর্যাটন করিয়া বেড়ান।

নগেন্দ্র। কবে আসিবেন, তাহা কেহ জানে ?

রামকৃষ্ণ। তাঁহার কাছে আমার নিজেরও কিছু আবশ্যক আছে। এ জন্ম আমি সে কথারও তদস্ত করিয়াছিলাম। কিস্তু তিনি যে কবে আসিবেন, তাহা কেহ বলিতে পারে না।

নগেন্দ্র বড় বিষয় হইলেন ! পুনশ্চ জিজ্ঞাসা করিলেন, "কতদিন এখান হতে গিয়াছেন !"

রামকৃষ্ণ। তিনি শ্রাবণ মাসে এখানে আসিয়াছিলেন। ভাজ মাসে গিয়াছেন।

নগে। ভাল, এ গ্রামে হরমণি বৈঞ্বীর বাড়ী কোথায়, আমাকে কেই দেখাইয়া দিতে পারেন ধ রামকৃষ্ণ। হরমণির ঘর পথের ধারেই ছিল। কিন্তু এখন আর সে ঘর নাই। সে ঘরে আগুন লাগিয়া পুড়িয়া গিয়াছে।

নগেন্দ্র আপনার কপাল টিপিয়া ধরিলেন। ক্ষীণতর স্বরে জিজ্ঞাসা করিলেন, "হরমণি কোথায় আছে ?"

রামকৃষ্ণ। তাহাও কেহ বলিতে পারে না। যে রাত্রে তাহার ঘরে আগুন লাগে, সেই অবধি সে কোথায় পালাইয়া গিয়াছে। কেহ ২ এমনও বলে যে, সে আপনার ঘরে আপনি আগুন দিয়া পালাইয়াছে।

নগেন্দ্র ভগ্নস্বর হইয়া কহিলেন, "তাহার ঘরে কোন স্ত্রীলোক থাকিত ?" রামকৃষ্ণ রায় কহিলেন, "না ; কেবল শ্রাবণ মাস হইতে একটি বিদেশী শ্রীলোক পীড়িত হইয়া আসিয়া তাহার বাড়ীতে ছিল। সেটিকে ব্রহ্মচারী কোথা হইতে আনিয়া তাহার বাড়ী রাখিয়াছিলেন। শুনিয়াছিলাম, তাহার নাম স্থ্যমুখী। স্ত্রীলোকটি কাশরোগগ্রস্ত ছিল—আমিই তাহার চিকিৎসা করি। প্রায় আরোগ্য করিয়া তুলিয়াছিলাম—এমন সময়ে—"

নগেল হাঁপাইতে ২ জিজ্ঞাসা করিলেন, "এমন সময় কি—?"

রামকৃষ্ণ বলিলেন, "এমন সময় হরবৈষ্ণবীর গৃহদাহে এ জ্রীলোকটি পুড়িয়া মরিল!"

নগেন্দ্র নাথ চৌকি হইতে পড়িয়া গেলেন। মস্তকে দারুণ আঘাত পাইলেন। সেই আঘাতে মূর্চ্ছিত হইলেন। কবিরাজ তাঁহার শুঞাষায় নিযুক্ত হইলেন।

বাঁচিতে কে চাহে ? এ সংসার বিষময়। বিষর্ক্ষ সকলেরই গৃহ-প্রাঙ্গণে। কে ভালবাসিতে চাহে ? সে আপনার হৃৎপিও ছিন্ন করিয়া দিয় করুক। কেন, বিধাতঃ ! এ সংসার স্থাথের কর নাই ? তুমি ইচ্ছাময় ; ইচ্ছা করিলে স্থাথের সংসার স্থাজিতে পারিতে। সংসারে এত ত্বংখ কেন ?

## অপ্টত্রিংশতম পরিচ্ছেদ

এত দিনে সব ফুরাইল

"এত দিনে সব ফুরাইল।" সন্ধ্যাকালে যখন নগেন্দ্র দত্ত মধুপুর ইইতে পালকিতে উঠিলেন, তখন এই কথা মনে ২ বলিলেন, "আমার এত দিনে সব ফুরাইল।"

কি ফুরাইল, সুখ ? তা ত যেদিন সুর্য্যমুখী গৃহত্যাগ করিয়াছিলেন, সেই দিনই ফুরাইয়াছিল। তবে এখন ফুরাইল কি ? আশা। যত দিন মান্থ্যের আশা থাকে, তত দিন কিছুই ফুরায় না; আশা ফুরাইলেই সব ফুরাইল।

নগেন্দ্রের আজ্ব আশা ফুরাইল। সেই জন্ম তিনি গোবিন্দপুর চলিলেন। গোবিন্দপুরে গৃহে বাস করিতে চলিলেন না ; গৃহধর্মের নিকট জন্মের শোধ বিদায় লইতে চলিলেন। সে অনেক কাজ। বিষয় আশয়ের বিলি ব্যবস্থা করিতে হইবে। জমীদারী, ভদ্রাসন বাড়ী, এবং অপরাপর স্বোপার্জিত স্থাবর সম্পত্তি ভাগীনেয় সতীশচন্দ্রকে দান পত্রের দ্বারা লিখিয়া দিবেন—সে লেখা পড়া উকীলের বাড়ী নহিলে হইবে না। অস্থাবর সম্পত্তি সকল কমলমণিকে দান করিবেন—সে সকল গুছাইয়া কলিকাতায় তাঁহার বাড়ীতে পাঠাইয়া দিতে হইবে। কিছু মাত্র কাগজ আপনার সঙ্গে রাখিবেন—যে কয় বৎসর তিনি জীবিত থাকেন, সেই কয় বৎসর তাহাতেই তাঁহার নিজ ব্যয় নির্ব্বাহ হইবে। কুন্দনন্দিনীকে কমলমণির নিকট পাঠাইবেন। বিষয় আশয়ের আয় ব্যয়ের কাগজ্পত্র সকল ঞ্রীশচন্দ্রকে বুঝাইয়া দিতে হইবে আর সূর্য্যমূখী যে খাটে শুইতেন, সেই খাটে শুইয়া এক বার কাঁদিবেন। স্র্য্যমুখীর অলস্কার গুলিন লইয়া আসিবেন। সে গুলি কমলমণিকে দিবেন না—আপনার সঙ্গে রাখিবেন। যেখানে যাবেন, সঙ্গে লইয়া যাবেন। পরে যখন সময় উপস্থিত হইবে, তখন সেই গুলি দেখিতে ২ মরিবেন। এই সকল আবশ্যকীয় কর্ম্ম নির্কবাহ করিয়া, নগেন্দ্র জন্মের শোধ ভন্তাসন ত্যাগ করিয়া পুনর্ব্বার দেশ পর্য্যটন করিবেন। আর যত দিন বাঁচিবেন, পৃথিবীর কোথাও এক কোণে লুকাইয়া থাকিয়া দিন যাপন করিবেন ।

শিবিকারোহণে এইরপ ভাবিতে ভাবিতে নগেন্দ্র চলিলেন। শিবিকাদার মুক্ত, রাত্রি কার্ত্তিকী জ্যোৎস্নাময়ী; আকাশে তারা; বাতাসে রাজপথ পার্শ্বস্থ টেলিগ্রাফের তার ধ্বনিত হইতেছিল। সে রাত্রে নগেন্দ্রের চক্ষে একটি তারাও স্থান্দর বোধ হইল না। জ্যোৎস্না অত্যন্ত কর্কণ বোধ হইতে লাগিল। দৃষ্ট পদার্থ মাত্রই চক্ষুঃশূল বলিয়া বোধ হইল। পৃথিবী অত্যন্ত নৃশংসা। স্থাবের দিনে যে শোভা ধারণ করিয়া মনোহরণ করিয়াছিল, আজি সেই শোভা বিকাশ করে কেন ? যে দীর্ঘত্তণে চন্দ্রকিরণ প্রতিবিধিত

হইয়া হাদয় মিশ্ব হইড, আজ্ব সে দীর্ঘত্ণ তেমনি সমুজ্জ্জ্ল কেন ? আজিও আকাশ তেমনি নীল, মেঘ তেমনি শ্বেড, নক্ষত্র তেমনি উজ্জ্জ্ল, বায়ু তেমনি ক্রীড়াশীল! পশুগণ তেমনি বিচরণ করিতেছে; মন্তুয়া তেমনি হাস্থা পরিহাসে রত; পৃথিবী তেমনি অনস্তগামিনী; সংসার স্রোভঃ তেমনি অপ্রতিহত! জগতের দয়াশৃষ্যতা আর সহা হয় না। কেন পৃথিবী বিদীর্ণা হইয়া নগেল্রকে শিবিকা সমেত গ্রাস করিল না ?

নগেন্দ্র ভাবিয়া দেখিলেন, সব তাঁরই দোষ। তাঁহার তেত্রিশ বৎসর মাত্র বয়ংক্রম হইয়াছে। ইহারই মধ্যে তাঁহার দব ফুরাইল। অথচ জগদীশ্বর তাঁহাকে যাহা দিয়াছিলেন, তাহার কিছুই ফুরাইবার নহে। যাহাতে২ মমুষ্য স্থী, সে সব তাঁহাকে ঈশ্বর যে পরিমাণে দিয়াছিলেন, সে পরিমাণে প্রায় কাহাকেও দেন না। ধন, ঐশ্বর্যা, সম্পদ, মান, এ সকল ভূমিষ্ঠ হইয়া অসাধারণ পরিমাণে পাইয়াছিলেন। বুদ্ধি নহিলে এ সকলে স্থুখ হয় না—তাহাতে বিধাতা কার্পণ্য করেন নাই। শিক্ষায় পিতা মাতা ক্রটি করেন নাই—তাঁহার তুল্য সুশিক্ষিত কে ? রূপ, বল, স্বাস্থ্য, প্রণয়-শীলতা, তাহাও ত প্রকৃতি তাঁহাকে অমিত হস্তে দিয়াছেন। ইহার অপেক্ষাও যে ধন তুর্লভ—যে একমাত্র সামগ্রী এ সংসারে অমূল্য—অশেষ প্রণয়শালিনী সাধ্বী ভার্য্যা—ইহাও তাঁহার প্রসন্ধ কপালে ঘটিয়াছিল। স্থথের সামগ্রী পৃথিবীতে এত আর কাহার ছিল ? আজি এত অসুখী পৃথিবীতে কে ? আজি যদি তাঁহার সর্বান্থ দিলে, ধন সম্পদ মান, রূপ যৌবন বিভা বুদ্ধি, সব দিলে, তিনি আপন শিবিকার একজন বাহকের সঙ্গে অবস্থা পরিবর্ত্তন করিতে পারিতেন, তাহা হইলে স্বর্গ সুখ মনে করিতেন। বাহক কি ? ভাবিলেন, "এই দেশের রাজকারাগারে এমন কে নরত্ব পাপী আছে, যে হত করিয়াছে। আমি সূর্য্যমুখীকে বধ করিয়াছি। আমি ইন্দ্রিয় দমন করিলে, সূর্য্যমুখী বিদেশে আসিয়া কুটীরদাহে মরিবে কেন ? আমি স্র্য্যমুখীর বধকারী—কে এমন পিতৃত্ব, মাতৃত্ব, পুত্রত্ব আছে যে, আমার অপেক্ষা গুরুতর পাপী ? সূর্য্যমুখী কি আমার কেবল স্ত্রী ? সূর্য্যমুখী আমার সব। সম্বন্ধে স্ত্রী, সৌহার্দ্দে ভ্রাতা, যত্নে ভগিনী, আপ্যায়িত করিতে কুটুম্বিনী, স্নেহে মাতা, ভক্তিতে কত্যা, প্রমোদে বন্ধু, পরামর্শে শিক্ষক, পরিচর্য্যায় দাসী। আমার সূর্য্যমুখী—কাহার এমন ছিল ? সংসারে

সহায়, গৃহে লক্ষ্মী, হৃদয়ে ধর্ম্ম, কঠে অলঙ্কার! আমার নয়নের তারা, হৃদয়ের শোণিত, দেহের জীবন, জীবনের সর্ববস্থ! আমার প্রমোদে হর্ষ, বিষাদে শান্তি, চিন্তায় বৃদ্ধি, কার্য্যে উৎসাহ! আর এমন সংসারে কি আছে? আমার দর্শনে আলোক, শ্রবণে সঙ্গীত, নিংশ্বাসে বায়ু, স্পর্শে জগও। আমার বর্ত্তমানের স্থুখ, অতীতের শ্বৃতি, ভবিশ্বতে আশা, পরলোকে পুণ্য! আমি শুকর, রত্ন চিনিব কেন ?"

হঠাৎ তাঁহার স্মরণ হইল যে, তিনি সুখে শিবিকারোহণে যাইতেছেন, স্থ্যমুখী, পথ হাঁটিয়া২, পীড়িত। হইয়াছিলেন। অমনি নগেন্দ্র শিবিকা হইতে অবতরণ করিয়া পদর্রজে চলিলেন। বাহকেরা শৃশ্য শিবিকা পশ্চাৎ২ আনিতে লাগিল। প্রাতে যে বাজারে আসিলেন, সেই খানে শিবিকা ত্যাগ করিয়া বাহকদিগকে বিদায় দিলেন। অবশিষ্ট পথ পদরক্ষে অতিবাহিত করিলেন।

তখন মনে করিলেন, ইহ জীবন এই সূর্য্যমুখীর বধের প্রায়শ্চিত্তে উৎসর্গ করিব। কি প্রায়শ্চিত্ত ৭ সূর্য্যমুখী গৃহ ত্যাগ করিয়া যে সকল পুঞ বঞ্চিতা হইয়াছিলেন—আমি সে সকল স্কুখভোগ ত্যাগ করিব। এশ্বর্যা, সম্পদ, দাস, দাসী, বন্ধু, বান্ধবের আর কোন সংশ্রব রাখিব না। সৃষ্যুত্ম<sup>ত্ত</sup>ি গৃহত্যাগ করিয়া অবধি যে সকল ক্লেশ ভোগ করিয়াছিলেন, আমিও সেই সকল ক্লেশ ভোগ করিব। যে দিন গোবিন্দপুর হইতে যাত্রা করিব, সেই দিন হইতে আমার গমন পদব্রজে, ভোজন কদর, শয়ন বৃক্ষতলে বা পর্ণকুটীরে। আর কি প্রায়শ্চিত্ত গু যেখানে২ অনাথিনী স্ত্রীলোক দেখিব, সেইখানে প্রাণ দিয়া তাহার উপকার করিব যে অর্থ নিজ্ব ব্যয়ার্থ রাখিলাম, সে অর্থে আপনার প্রাণধারণ মাত্র করিয়া অবশিষ্ট সহায়হীনা স্ত্রীলোকদিগের সেবার্থে ব্যয় করিব। যে সম্পত্তি স্বস্ত্ব ত্যাগ করিয়া সতীশকে দিব, তাহারও অদ্ধাংশ, আমার যাবজ্জীবন সতীশ সহায়হীনা স্ত্রীলোকদিগের সাহায্যে ব্যয় করিবে, ইহাও দানপত্রে লিখিয়া দিব। প্রায়শ্চিত্ত! পাপেরই প্রায়শ্চিত হয়। তুঃখের ত প্রায়শ্চিত্ত নাই। ত্বংখের প্রায়শ্চিত্ত কেবল মৃত্যু। মরিলেই ত্বংখ যায়। সে প্রায়শ্চিত না করি কেন ?" তখন চক্ষে হস্তাবরণ করিয়া, জগদীখারের নাম স্মরণ করিয়া, নগেন্দ্রনাথ মৃত্যু আকাজ্ঞা নিবারণ করিলেন।

## উনচত্বারিংশতম পরিচ্ছেদ

দব ফুরাইল, যন্ত্রায় না

রাত্রি প্রহরেকের সময়ে শ্রীশচন্দ্র একাকী বৈঠকখানায় বসিয়া আছেন, এমত সময়—পদত্রজে নগেন্দ্র সেইখানে উপস্থিত হইয়া, স্বহস্ত বাহিত কানবাস ব্যাগ দূরে নিক্ষিপ্ত করিলেন। ব্যাগ রাখিয়া, নীরবে এক খানা চেয়ারের উপর বসিলেন।

শ্রীশচন্দ্র তাঁহার ক্লিষ্ট, মলিন, মুখকাস্থি দেখিয়া ভীত হইলেন; কি জিজ্ঞাসা করিবেন, কিছু বৃঝিতে পারিলেন না। শ্রীশচন্দ্র জানিতেন যে, কাশীতে নগেন্দ্র ব্রহ্মাচারীর পত্র পাইয়াছিলেন, এবং পত্র পাইয়া মধুপুর যাত্রা করিয়াছিলেন। এ সকল কথা শ্রীশচন্দ্রকে লিখিয়া নগেন্দ্র কাশী হইতে যাত্রা করিয়াছিলেন। এখন নগেন্দ্র আপনা হইতে কোন কথা বলিলেন না দেখিয়া, শ্রীশচন্দ্র নগেন্দের নিকট গিয়া বসিলেন, এবং তাঁহার হস্তধারণ করিয়া কহিলেন,—

"ভাই নগেন্দ্ৰ, তোমাকে নীরব দেখিয়া আমি বড় বাস্ত হইয়াছি। তুমি মধুপুর যাও নাই ?"

নগেব্দ এই মাত্র বলিলেন, "গিয়াছিলাম।"

শ্রীশচন্দ্র ভীত হইয়া জিজ্ঞাসা করিলেন, "ব্রহ্মচারীর সাক্ষাৎ পাও নাই ?" নগেল্ড। না।

শ্রীশ। সূর্য্যমুখীর কোন সন্ধান পাইলে ? কোথায় তিনি ? নগেন্দ্র উদ্ধে অঙ্গুলি নির্দ্দেশ করিয়া বলিলেন, "স্বর্গে।"

শ্রীশচন্দ্র নীরব হইলেন। নগেন্দ্রও নীরব হইয়া মুখাবনত করিয়া রহিলেন! ক্ষণেক পরে মুখ তুলিয়া বলিলেন, "তুমি স্বর্গ মান না—আমি মানি।"

শ্রীশচন্দ্র জানিতেন পূর্বের নগেন্দ্র স্বর্গ মানিতেন না; বৃঝিলেন যে, এখন মানেন। বৃঝিলেন যে, এ স্বর্গ প্রেম ও বাসনার স্ষ্টি। "সূর্য্যমুখী কোথাও নাই" এ কথা সহা হয় না—"সূর্য্যমুখী স্বর্গে আছেন"—এ চিন্তায় অনেক স্থা।

উভয়ে নীরব হইয়া বসিয়া রহিলেন। গ্রীশচন্দ্র জানিতেন যে, সাস্থনার কথার সময় এ নয়। এখন পরের কথা বিষবোধ হইবে। পরের সংসর্গও বিষ। এই বৃঝিয়া, শ্রীশচন্দ্র, নগেন্দ্রের শযাদি করাইবার উত্তোগে উঠিলেন। আহারের কথা জ্বিজ্ঞাসা করিতে সাহস হইল না; মনেং করিলেন, সে ভার কমলকে দিবেন।

কমল শুনিলেন, সূর্য্যমুখী নাই। তখন আর তিনি কোন ভারই লইলেন না। সতীশকে একা ফেলিয়া, কমলমণি সে রাত্রের মত অদৃশ্য হইলেন।

কমলমণি ধূল্যবলুষ্ঠিত হইয়া, আলুলায়িত কুস্তলে কাঁদিতেছেন দেখিয়া, দাসী সেই খানে সতীশচন্দ্রকে ছাড়িয়া দিয়া, সরিয়া আসিল। সতীশচন্দ্র মাতাকে ধূলিধূসরা, নীরবে রোদন পরায়ণা দেখিয়া, প্রথমে নীরবে নিকটে বিসিয়া রহিল। পরে মাতার চিবৃকে কুদ্র কুস্থমনিন্দিত অঙ্গুলি দিয়া, মুখ তুলিয়া দেখিতে যত্ন করিল। কমলমণি মুখ তুলিলেন, কিন্তু কথা কহিলেন নাঃ সতীশ তথন মাতার প্রসন্ধতার আকাজ্জায়, তাঁহার মুখচুস্বন করিল। কমলমণি, সতীশের অঙ্গে হস্ত প্রদান করিয়া আদর করিলেন, কিন্তু মুখচ্ত্রক করিলেন না, কথাও কহিলেন না। তথন সতীশ মাতার কণ্ঠে হস্ত দিয়া, মাতার ক্রোড়ে শয়ন করিয়া রোদন করিল। সে বালক হৃদয়ে প্রবেশ করিয়া, বিধাতা ভিন্ন, কে সে বালকরোদনের কারণ নির্ণিয় করিবে গ্

শ্রীশচন্দ্র অগত্যা আপন বৃদ্ধির উপর নির্ভর করিয়া, কিঞ্চিৎ খান্ত লহয়। আপনি নগেল্রের সম্মুখে রাখিলেন। নগেল্র বলিলেন, "উহার আবগুক নাই—কিন্তু তুমি বসো। তোমার সঙ্গে অনেক কথা আছে—তাহা বলিতেই এখানে আসিয়াছি।"

তথন নগেল্র, রামকৃষ্ণ রায়ের কাছে যাহা২ শুনিয়াছিলেন, সকল শ্রীশচল্রের নিকট বিবৃত করিলেন। তাহার পর ভবিশ্রৎ সম্বন্ধে যাহা২ কল্পনা করিয়াছিলেন, তাহা সকল বলিলেন।

শ্রীশচন্দ্র বলিলেন, "ব্রহ্মচারীর সঙ্গে পথে তোমার সাক্ষাৎ হয় নাই, ইহা আশ্চর্য্য। কেননা গত কল্য কলিকাতা হইতে তোমার সন্ধানে তিনি মধুপুর যাত্রা করিয়াছেন।"

নগে। সে কি? তুমি ব্রহ্মচারীর সন্ধান কি প্রকারে পাইলে?

শ্রী। তিনি অতি মহৎ ব্যক্তি। তোমার পত্রের উত্তর না পাইয়া, তিনি শোমার সন্ধান করিতে স্বয়ং গোবিন্দপুর আসিয়াছিলেন। গোবিন্দ-পুরেও তোমাকে পাইলেন না, কিন্তু শুনিলেন যে, তাঁহার পত্র কাশীতে প্রেরিত হইবে। সেখানে তুমি পত্র পাইবে। অতএব আর ব্যস্ত না হইয়া, এবং কাহাকেও কিছু না বলিয়া, তিনি পুরুষোত্তম যাত্রা করেন। সেখান হইতে প্রত্যাবর্ত্তন করিয়া তোমার সন্ধানার্থ পুনশ্চ গোবিন্দপুর গিয়াছিলেন। সেখানে তোমার কোন সম্বাদ পাইলেন না—শুনিলেন, আমার কাছে তোমার সম্বাদ পাইবেন। আমার কাছে আসিলেন। পরশ্ব দিন আমার কাছে আসিয়াছিলেন। আমি তাঁহাকে তোমার পত্র দেখাইলাম। তিনি তখন মধুপুরে তোমার সাক্ষাৎ পাইবার ভরসায় কাল গিয়াছেন। কালি রাত্রে রাণীগঞ্জে তোমার সক্ষে সাক্ষাৎ হইবার সম্ভাবনা ছিল।

নগে। আমি কালি রাণীগঞ্জে ছিলাম না। সূর্য্যমূখীর কথা তিনি তোমাকে কিছু বলিয়াছিলেন ?

🔊 শ। সে সকল কাল বলিব।

নগে। তুমি মনে করিতেছ, শুনিয়া আমার ক্লেশ বৃদ্ধি হইবে। এ ক্লেশের আর বৃদ্ধি নাই। তুমি বল।

তখন শ্রীশচন্দ্র ব্রহ্মচারীর নিকট শ্রুত তাঁহার সহিত সূর্য্যমুখীর সঙ্গে পথে সাক্ষাতের কথা, পীড়ার কথা, এবং চিকিৎসা ও প্রায়ারোগ্যলাভের কথা বলিলেন। অনেক বাদ দিয়া বলিলেন, সূর্য্যমুখী কত হুঃখ পাইয়াছিলেন, তাহা সকল বলিলেন না।

শুনিয়া, নগেন্দ্র গৃহ হইতে নির্গত হইলেন। প্রীশচন্দ্র সঙ্গে যাইতেছিলেন, কিন্তু নগেন্দ্র বিরক্ত হইয়া নিষেধ করিলেন। পথে২ নগেন্দ্র রাত্রি ছই প্রহর পর্য্যন্ত পাগলের মত বেড়াইলেন। ইচ্ছা, জনস্রোতোমধ্যে আত্মবিশ্বতি লাভ করেন। কিন্তু জনস্রোত তখন মন্দীভূত হইয়াছিল— আর আত্মবিশ্বতি কে লাভ করিতে পারে ? তখন পুনর্কার শ্রীশচন্দ্রের গৃহে ফিরিয়া আসিলেন। শ্রীশচন্দ্র আবার নিকটে বসিলেন। নগেন্দ্র বলিলেন, "আরও কথা আছে। তিনি কোথায় গিয়াছিলেন, কি করিয়াছিলেন, তাহা ব্রন্মচারী অবশ্য তাঁহার নিকট শুনিয়া থাকিবেন। ব্রন্মচারী তোমাকে বলিয়াছেন কি ?"

শ্রী। আজি আর সে সকল কথায় কাজ কি? আজ শ্রান্ত আছ, বিশ্রাম কর।

নগেন্দ্র জ্রকৃটি করিয়া মহাপরুষ কণ্ঠে কহিলেন, "বল।" জ্ঞীশচন্দ্র নগেন্দ্রের মুখপ্রতি চাহিয়া দেখিলেন, নগেন্দ্র পাগলের মত হইয়াছেন; বিদ্যুৎগর্ভ মেঘের মত, তাঁহার মুখ কালিময় হইয়াছে। ভীত হইয়া শ্রীশচন্দ্র বলিলেন, "বলিতেছি।" নগেল্রের মুখ প্রসন্ন হইল; শ্রীশচন্দ্র সংক্ষেপে বলিলেন, "গোবিন্দপুর হইতে সূর্য্যমুখী স্থলপথে অল্পং করিয়া প্রথমে পদব্রজে এই দিগে আসিয়াছিলেন।"

নগে। প্রত্যহ কত পথ চলিতেন ?

শ্রীশ। এক ক্রোশ দেড় ক্রোশ।

নগে। তিনি ত একটী পয়সাও লইয়াও বাড়ী হইতে যান নাই— দিনপাত হইত কিসে ?

🕮। কোন দিন উপবাস—কোন দিন ভিক্ষা—তুমি পাগল!!

এই বলিয়া শ্রীশচন্দ্র নগেন্দ্রকে তাড়না করিলেন। কেননা নগেন্দ্র আপনার হস্তদ্বারা আপনার কণ্ঠরোধ করিতেছেন, দেখিতে পাইলেন। বলিলেন, "মরিলে কি সূর্য্যমুখীকে পাইবে ?" এই বলিয়া নগেন্দ্রের হস্ত লইয়া আপনার হস্তমধ্যে রাখিলেন। নগেন্দ্র বলিলেন, "বল।"

ঞীশ। তুমি স্থির হইয়া না শুনিলে আমি আর বলিব না।

কিন্তু শ্রীশচন্দ্রের কথা আর নগেন্দ্রের কর্ণে প্রবেশ করিল না। তাঁহার চেতনা বিলুপ্ত হইয়াছিল। নগেন্দ্র মুদিতনয়নে স্বর্গারাঢ়া স্ব্যামুখীর রূপ ধ্যান করিতেছিলেন। দেখিতেছিলেন, তিনি রত্নসিংহাসনে রাজ্বরাণী হইয়া বিসিয়া আছেন; চারি দিগ হইতে শীতল স্থগন্ধময় পবন তাঁহার অলকদাম ফ্লাইতেছে; চারিদিগে পুষ্পানির্মিত বিহঙ্গণ উড়িয়া বীণারবে গান করিতেছে। দেখিলেন, তাঁহার পদতলে শত শত কোকনদ ফুটিয়া রহিয়াছে, তাঁহার সিংহাসন চন্দ্রাতপে শত চন্দ্র জ্বলিতেছে; চারি পার্শ্বে শত২ নক্ষরে জ্বলিতেছে। দেখিলেন, নগেন্দ্র স্বয়ং এক অন্ধকারপূর্ণ স্থানে পড়িয়া আছেন; তাঁহার সর্ব্বাঙ্গে বেদনা; অসুরে তাঁহাকে বেত্রাঘাত করিতেছে; স্ব্যামুখী অন্থলি সঙ্কেতে তাহাদিগকে নিষেধ করিতেছেন।

অনেক যত্নে শ্রীশচন্দ্র নগেন্দ্রের চেতনা বিধান করিলেন। চেতনাপ্রাপ্ত হইয়া নগেন্দ্র উচিচঃস্বরে ডাকিলেন, "সূর্য্যমূখি! প্রাণাধিকে! কোথায় তুমি?" চীৎকার শুনিয়া শ্রীশচন্দ্র স্তস্তিত এবং ভীত হইয়া নীরব হইয়া বসিলেন। ক্রমে নগেন্দ্র স্বভাবে পুনঃস্থাপিত হইয়া বলিলেন, "বল!"

শ্রীশচন্দ্র ভীত হইয়া বলিলেন, "আর কি বলিব ?"

নগেন্দ্র। বল, নহিলে আমি এখনই প্রাণত্যাগ করিব।

ভীত শ্রীশচন্দ্র পুনর্বার বলিতে লাগিলেন, "স্র্য্যুখী অধিক দিন এরপ কই পান নাই। এক জন ধনাত্য ব্রাহ্মণ সপরিবারে কাশী যাইতেছিলেন। তিনি কলিকাতা পর্য্যস্ত নৌকাপথে আসিতেছিলেন। এক দিন নদীকূলে স্র্য্যুখী বৃক্ষমূলে শয়ন করিয়াছিলেন, ব্রাহ্মণেরা সেইখানে পাক করিতে উঠিয়াছিলেন। গৃহিণীর সহিত স্র্য্যুখীর আলাপ হয়। স্র্য্যুখীর অবস্থা দেখিয়া এবং চরিত্রে প্রীতা হইয়া ব্রাহ্মণগৃহিণী তাঁহাকে নৌকায় তুলিয়া লইলেন। স্র্য্যুখী তাঁহার সাক্ষাতে বলিয়াছিলেন যে, তিনিও কাশী যাইবেন।

নগে। সে ব্রাহ্মণের নাম কি, ও বাটী কোথায়?

নগেন্দ্র মনে২ প্রতিজ্ঞা করিলেন, কোনরূপে তাহার সন্ধান করিয়া প্রত্যুপকার করিবেন। জিজ্ঞাসা করিলেন, "তার পর ?"

শ্রী। ব্রাহ্মণের সঙ্গে তাহার পরিবারস্থার ন্থায় সূর্য্যমুখী বর্হি পর্য্যস্ত গিয়াছিলেন। কলিকাতা পর্য্যস্ত নৌকায়, কলিকাতা হইতে রাণীগঞ্জ পর্য্যস্ত রেলে, রাণীগঞ্জ হইতে বুলকট্রেনে গিয়াছিলেন; এ পর্য্যস্ত হাটিয়া ক্লেশ পান নাই।

ন। তার পর কি ব্রাহ্মণ তাঁহাকে বিদায় দিল ?

শ্রীশ। না; স্থ্যমুখী আপনি বিদায় লইলেন। তিনি আর কাশী গেলেন না। কতদিন তোমাকে না দেখিয়া থাকিবেন ? তোমাকে দেখিবার মানসে বর্হি হইতে পদপ্রক্তে ফিরিলেন।

কথা বলিতে শ্রীশচন্দ্রের চক্ষে জ্বল আসিল। তিনি নগেন্দ্রের মুখ পানে চাহিয়া দেখিলেন। শ্রীশচন্দ্রের চক্ষের জ্বলে নগেন্দ্রের বিশেষ উপকার হইল। তিনি শ্রীশচন্দ্রের কণ্ঠ লগ্ন হইয়া, তাঁহার কাঁদে মাতা রাখিয়া, রোদন করিলেন। শ্রীশচন্দ্রের বাটা আসিয়া এপর্য্যস্ত নগেন্দ্র রোদন করেন নাই—তাঁহার শোক রোদনের অতীত। এখন রুদ্ধ শোকপ্রবাহ বেগে বহিল। নগেন্দ্র শ্রীশচন্দ্রের স্কন্ধে মুখ রাখিয়া বালকের মত বহুক্ষণ রোদন করিলেন। ইহাতে যন্ত্রণার অনেক উপশম হইল। যে শোকের রোদন নাই, সে যমের দৃত!

নগেন্দ্র কিছু শাস্ত হইলে শ্রীশচন্দ্র বলিলেন, "এ সব কথায় আজ আর আবশ্যক নাই।" নগেন্দ্র বলিলেন, "আর বলিবেই বা কি ? অবশিষ্ট যাহা যাহা ঘটিয়াছিল, তাহা ত চক্ষে দেখিতে পাইতেছি। বর্হি হইতে তিনি একাকিনী পদব্রজে মধুপুরে আসিয়াছিলেন। পথ হাঁটার পরিশ্রমে, অনাহারে, রৌজ বৃষ্টিতে, নিরাশ্রয়ে, আৰু মনের ক্লেশে স্থ্যমুখী রোগগ্রস্ত হইয়া মরিবার জ্বন্থ পথে পড়িয়াছিলেন।"

শ্রীশচন্দ্র নীরব হইয়া রহিলেন। পরে কহিলেন, "ভাই, র্থা কেন আর সে কথা ভাব ? ভোমার দোষ কিছুই নাই। তুমি তাঁর অমতে বা অবাধ্য হইয়া কিছুই কর নাই। যাহা আত্মদোষে ঘটে নাই, তার জন্মে অনুতাপ বৃদ্ধিমানে করে না।"

নগেন্দ্রনাথ বৃঝিলেন না। তিনি জ্বানিতেন, তাঁরই সকল দোষ; তিনি কেন বিষরক্ষের বীজ হৃদয় হইতে উচ্ছিন্ন করেন নাই ?

#### চত্বাবিংশত্তম পরিচ্ছেদ

#### হীরার বিষরক্ষের ফল

হীরা মহারত্ন কপর্দকের বিনিময়ে বিক্রয় করিল। ধর্ম চিরকণ্টে রক্ষিত হয়, কিন্তু একদিনের অসাবধানতায় বিনষ্ট হয়। হীরার তাহাই হইল। যে ধনের লোভে হীরা এই মহারত্ন বিক্রয় করিল, সে এককড়া কানা কড়ি। কেননা দেবেন্দ্রের প্রেম, বস্থার জলের মত; যেমন পঙ্কিল, তেমনি ক্ষণিক। তিন দিনে বস্থার জল সরিয়া গেল, হীরাকে কাদায় বসাইয়া রাখিয়া গেল। যেমন কোনং কৃপণ অথচ যশোলিক্স, ব্যক্তি বহুকালাবধি প্রাণপণে সঞ্চিতার্থ রক্ষা করিয়া, পুজোদ্বাহ বা অস্থা উৎসব উপলক্ষে একদিনের স্থথের জন্ম ব্যয় করিয়া ফেলে, হীরা তেমনি এত দিন যত্নে ধর্ম রক্ষা করিয়া, একদিনের স্থথের জন্ম তাহা নষ্ট করিয়া উৎস্টার্থ কৃপণের স্থায় চিরামুশোচনার পথে দণ্ডায়মান হইল। ক্রীড়াশীল বালক কর্ত্বক অল্পোপভুক্ত অপক চুত কলের স্থায়, হীরা দেবেন্দ্র কর্ত্বক পরিত্যক্ত হইলে, প্রথমে হৃদয়ে দারুণ ব্যথা পাইল। কিন্তু কেবল পরিত্যক্ত নহে—সে দেবেন্দ্রের দ্বারা যেরপ অপমানিত ও মর্ম্ম পীড়িত হইয়াছিল, তাহা স্ত্রীলোকমধ্যে অতি অধমারও অসন্থ।

যখন, শেষ সাক্ষাৎ দিবসে, হীরা দেবেন্দ্রের চরণাবলুষ্ঠিত হইয়া বলিয়া-ছিল যে, "দাসীরে পরিত্যাগ করিও না," তখন দেবেন্দ্র তাহাকে বলিয়া- ছিলেন যে, "আমি কেবল কুন্দনন্দিনীর লোভে তোমাকে এতদূর সম্মানিত করিয়াছিলাম—যদি কুন্দের সঙ্গে আমার সাক্ষাৎ করাইতে পার, তবেই তোমার সঙ্গে আমার আলাপ থাকিবে—নচেৎ এই পর্য্যন্ত। তুমি যেমন গর্কিতা, তেমনি আমি তোমাকে প্রতিফল দিলাম; এখন তুমি এই কলঙ্কের ডালি মাতায় লইয়া গৃহে যাও।"

হীরা ক্রোধে অন্ধকার দেখিতে লাগিল। যখন তাহার মস্তক ঘূর্ণনি হির হইল, তখন সে দেবেন্দ্রের সম্মুখে দাঁড়াইয়া, জ্রক্টি কুটিল করিয়া, চক্ষু আরক্ত করিয়া, যেন শতমুখে দেবেন্দ্রকে তিরস্কার করিল। মুখরা, পাপিষ্ঠা স্ত্রীলোকেই যেরূপ তিরস্কার করিতে জানে, সেইরূপ তিরস্কার করিল। তাহাতে দেবেন্দ্রের ধৈর্য্যচ্যুত হইল। তিনি হীরাকে পদাঘাত করিয়া প্রমোদো্ছান হইতে বিদায় করিলেন। হীরা পাপিষ্ঠা—দেবেন্দ্র পাপিষ্ঠ এবং পশু। এইরূপ উভয়ের চিরপ্রোমের প্রতিশ্রুতি সফল হইয়া পরিণত হইল।

হীরা পদাহত হইয়া গৃহে গেল না। গোবিন্দপুরে একজন চণ্ডাল চিকিৎসা ব্যবসায় করিত। সে কেবল চণ্ডালাদি ইতর জাতির চিকিৎসা করিত। চিকিৎসা বা ঔষধ কিছুই জানিত না—কেবল বিষবড়ির সাহায্যে লোকের প্রাণ সংহার করিত। হীরা জানিত যে, সে বিষবড়ি প্রস্তুত করার জন্ম উদ্ভিজ্জ বিষ, খনিজ বিষ, সর্পবিষাদি নানাপ্রকার সন্ম প্রাণাপহারী বিষ সংগ্রহ করিয়া রাখিত। হীরা সেই রাত্রে তাহার ঘরে গিয়া তাহাকে ডাকিয়া গোপনে বলিল যে, "একটা শিয়ালে রোজ আমার হাঁড়ি খাইয়া যায়। আমি সেই শিয়ালটাকে না মারিলে তিষ্ঠিতে পারি না। মনে করিয়াছি, ভাতের সঙ্গে বিষ মিশাইয়া রাখিব—সে আজি হাঁড়ি খাইতে আসিলে বিষ খাইয়া মরিবে। তোমার কাছে অনেক বিষ আছে; সম্ম প্রাণ নষ্ট হয়, এমন বিষ আমাকে বিক্রম্য করিতে পার ?"

চণ্ডাল শিয়ালের গল্প বিশ্বাস করিল না। বলিল, "আমার কাছে যাহা চাহ, তাহা আছে; কিন্তু আমি তাহা বিক্রেয় করিতে পারি না। আমি বিষ বিক্রেয় করিয়াছি, জানিলে আমাকে পুলিষে ধরিবে।"

হীরা কহিল, "ভোমার কোন চিস্তা নাই। তুমি যে বিক্রের করিয়াছ, ইহা কেহ জানিবে না—আমি ইষ্ট দেবতা আর গঙ্গার দিব্য করিয়া বলিতেছি। ছইটা শিয়াল মরে, এতটা বিষ আমাকে দাও, আমি তোমাকে পঞ্চাশ টাকা দিব।"

চণ্ডাল নিশ্চিত মনে ব্ঝিল যে, এ কাহার প্রাণ বিনাশ করিবে। কিন্তু পঞ্চাশ টাকার লোভ সম্বরণ করিতে পারিল না। বিষ বিক্রয়ে স্বীকৃত হইল। হীরা গৃহ হইতে টাকা আনিয়া চণ্ডালকে দিল। চণ্ডাল তীব্র মানুষঘাতী হলাহল কাগজে মুড়িয়া হীরাকে দিল। হীরা গমনকালে কহিল, "দেখিও, এ কথা কাহারও নিকট প্রকাশ করিও না—তাহা হইলে আমাদের উভয়েরই অমঙ্গল।"

চণ্ডাল কহিল, "মা! আমি তোমাকে চিনিও না।" হীরা তখন নিঃশঙ্ক হইয়া গুহে গমন করিল।

গৃহে গিয়া, বিষের মোড়ক হস্তে করিয়া অনেক রোদন করিল। পরে চক্ষু মুছিয়া, মনে২ কহিল, "আমি কি দোষে বিষ খাইয়া মরিব ? যে আমাকে মারিল, আমি তাহাকে না মারিয়া আপনি মরিব কেন ? এ বিষ আমি খাইব না। যে আমার এ দশা করিয়াছে, হয় সেই ইহঃ খাইবে, নইলে তাহার প্রেয়সী কুন্দনন্দিনী ইহা ভক্ষণ করিবে। ইহাদের এক জ্বনকে মারিয়া পরে মরিতে হয়, মরিব।"

## একচথারিংশত্তম পরিচ্ছেদ

হীরার আয়ি

শ্হীরার আয়ি বুড়ী।
গোবরের ঝুড়ি।
হাঁটেং শুড়ি।
দাঁতে ভাঙ্গে মুড়ি।
কাঁঠাল খায় দেড়বুড়ি।

হীরার আয়ি লাঠি ধরিয়া গুড়িং যাইতেছিল, পশ্চাংং বালকের পাল, এই অপূর্ব্ব কবিতাটি পাঠ করিতেং করতালি দিতেং, এবং নাচিতেং চলিয়াছিল।

এই কনিতাতে কোন বিশেষ নিন্দার কথা ছিল কি না, সন্দেহ—কিন্ত হীরার আয়ি বিলক্ষণ কোপবিশিষ্ট হইয়াছিল। সে বালকদিগকে যমের বাড়ী যাইতে অমুজ্ঞা প্রদান করিতেছিল—এবং তাহাদিগের পিতৃপুরুষের আহারাদির বড় অস্থায় ব্যবস্থা করিতেছিল। এইরূপ প্রায় প্রত্যহই হইত।

নগেন্দ্রের দ্বারদেশে উপস্থিত হইয়া হীরার আয়ি বালকদিগের হস্ত হইতে নিষ্কৃতি পাইল। দ্বারবানদিগের ভ্রমরকৃষ্ণ শাশ্রুরাজি দেখিয়া তাহারা রণে ভঙ্গ দিয়া পলাইল। পলায়ন কালে কোন বালক বলিল;—

রামচরণ দোবে,

সন্ধ্যাবেলা শোবে,

চোর এলে কোপায় পলাবে ?

কেহ বলিল ;—

রাম সিং পাঁড়ে, বেড়ায় লাঠি ঘাড়ে, চোর দেখলে দৌড়মারে পুরুরের পাড়ে।

কেহ বলিল ;—

नानहाम जिः

নাচে ভিড়িং মিড়িং

ভালকটির যম. কিন্তু কাজে ঘোডার ডিম।

বালকেরা দ্বারবানগণ কর্তৃক নানাবিধ অভিধান ছাড়া শব্দে অভিহিত হইয়া পলায়ন করিল।

হীরার আয়ি লাঠি ঠক্২ করিয়া নগেল্রের বাড়ীর ডাক্তারখানায় উপস্থিত হইল। ডাক্তারকে দেখিয়া চিনিয়া, বুড়ী কহিল ;—

"হাঁ বাবা—ডাক্তার বাবা কোথা গা <u>?</u>"

ডাক্তার কহিলেন, "আমিই ত ডাক্তার"। বুড়ী কহিল, "আর বাবা, চোকে দেখতে পাইনে—বয়স হইল পাঁচ সাত গণ্ডা, কি এক পোনই হয়— আমার ছংখের কথা বলিব কি—একটি বেটা ছিল তা যমকে দিলাম—এখন একটি নাতিনী ছিল, তারও"—বলিয়া বুড়ী—হাঁউ—মাউ—খাঁউ করিয়া উচৈঃস্বরে কাঁদিতে লাগিল।

ডাক্তার জিজ্ঞাসা করিলেন, "কি হইয়াছে তোর ?"

বৃড়ী সে কথার উত্তর না দিয়া আপনার জীবন চরিত আখ্যাত করিতে আরম্ভ করিল, এবং অনেক কাঁদা কাটার পর তাহা সমাপ্ত করিলে, ডাক্তারকে আবার জিজ্ঞাসা করিতে হইল—"এখন তুই চাহিস কি ? তোর কি হইয়াছে ?" বুড়ী তখন পুনর্ধার আপন জীবন চরিতের অপূর্ব্ব কাহিনী আরম্ভ করিতেছিল, কিন্তু ডাক্তার বড় বিরক্ত হওয়ায় তাহা পরিত্যাগ করিয়া হীরার ও হীরার মাতার, ও হীরার পিতার ও হীরার স্বামীর জীবন চরিত আখ্যান আরম্ভ করিল। ডাক্তার বছ কপ্তে তাহার মন্মার্থ বুঝিলেন—কেননা তাহাতে আত্ম পরিচয় ও রোদনের বিশেষ বাছলা।

মর্মার্থ এই যে, বুড়ী হীরার জন্ম একটু ঔষধ চাহে। রোগ বাতিক। হীরা গর্ভে থাকা কালে, তাহার মাতা উন্মাদগ্রস্ত হইয়াছিল। সে সেই অবস্থায় কিছু কাল থাকিয়া সেই অবস্থাতেই মরে। হীরা বাল্যকাল হইতে অত্যস্ত বুদ্ধিমতী—তাহাতে কখন মাতৃব্যাধির কোন লক্ষণ দৃষ্ট হয় নাই, কিন্তু আজিকালি বুড়ীর কিছু সন্দেহ হইয়াছে। হীরা এখন কখন কখন একা হাসে—একা কাঁদে, কখন বা ঘরে দ্বার দিয়া নাচে। কখন চীৎকার করে। কখন মূর্চ্ছা যায়। বুড়ী ডাক্তারের কাছে ইহার ঔষ্ধি চাহিল।

ডাক্তার চিস্তা করিয়া বলিলেন, "তোমার নাতিনীর হিষ্টিরিয়া হইয়াছে টিবুড়ী জিজ্ঞাসা করিল, "তা বাবা! ইষ্টিরসের ঔষধ নাই ?"

ডাক্তার বলিলেন, "ঔষধ আছে বৈকি। উহাকে খুব গরমে রাখিস. আর এই কাষ্টর-ওয়েলটুকু লইয়া যা—কাল প্রাতে খাওয়াইস্। পরে অন্থ ঔষধ দিব।"

বুড়ী কাষ্টর-ওয়েলের সিসি হাতে, লাঠি ঠক২ করিয়া চলিল। পথে এক জন প্রতিবাসিনীর সঙ্গে সাক্ষাৎ হইল, সে জিজ্ঞাসা করিল, "কি গো হীরের আয়ি, তোমার হাতে ও কি ?"

হীরার আয়ি কহিল যে, "হীরের ইষ্টিরস হয়েছে, তাই ডাক্তারের কাছে গিয়াছিলাম, সে একটু কেষ্টরস দিয়াছে। তা হাঁগা ? কেষ্টরসে কি ইষ্টিরস ভাল হয় ?"

প্রতিবাসিনী অনেক ভাবিয়া চিস্তিয়া বলিল— "তা হবেও বা। কেইই ত সকলের ইষ্টি। ত তাঁর অন্ত্রাহে ইষ্টিরস ভাল হতে পারে। আচ্ছা, হীরের আয়ি, তোর নাতিনীর এত রস হয়েছে কোথা থেকে?" হীরের আয়ি অনেক ভাবিয়া বলিল, "বয়স দোষে অমন হয়।"

প্রতিবাসিনী কহিল, "একটু কৈলে বাছুরের চোনা খাইয়ে দিও। শুনেছি, তাতে বড রস পরিপাক পায়।" বৃড়ী বাড়ী গেলে, তাহার মনে পড়িল যে, ডাক্তার গরমে রাখার কথা বলিয়াছে। বুড়ী হীরার সমুখে এক কড়া আগুন আনিয়া উপস্থিত করিল। হীরা বলিল, "মর্! আগুন কেন?"

বুড়ী বলিল, "ডাক্তার তোকে গরম কর্তে বলেছে।"

# দিচত্বারিংশত্তম পরিচ্ছেদ অন্ধকার পুরী—অন্ধকার ভীবন

গোবিন্দপুরে দত্তদিগের বৃহৎ অট্টালিকা, ছয় মহল বাড়ী—নগেন্দ্র স্গ্যমুখী বিনা সব অন্ধকার। কাছারি বাড়ীতে আমলারা বসে, অন্তঃপুরে কেবল কুন্দনন্দিনী, নিত্য প্রতিপাল্য কুটুম্বিনীদিগের সহিত বাস করে। কিন্তু চন্দ্র বিনা রোহিণীতে আকাশের কি অন্ধকার যায় ? কোণে কোণে মাকড়সার জাল— ঘরে ঘরে ধূলার রাশি, কার্ণিসে২ পায়রার বাসা, কড়িতে২ চড়াই। বাগানে শুকনা পাতার রাশি, পুকুরেতে পানা। উঠানেতে শিয়ালা, ফুলবাগানে জঙ্গল, ভাণ্ডার ঘরে ইন্দুর। জিনিসপত্র সব ঘেরাটোপে ঢাকা। অনেকেতেই ছাতা ধরেছে। অনেক ইন্দুরে কেটেছে, ছুঁছা বিহা বাহুড় চামচিকে অন্ধকারে২ দিবারাত্র বেড়াইতেছে। সূর্য্যমুখীর পোষা পাখী গুলাকে প্রায় বিড়ালে ভক্ষণ করিয়াছে। কোথাও২ উচ্ছিষ্টাবশেষ পাখাগুলি পড়িয়া আছে। হাঁস গুলা শৃগালে মারি-য়াছে। ময়ূর গুলা বুনো হইয়া গিয়াছে। গোরু গুলার হাড় উঠিয়াছে— আর হুধ দেয় না। নগেন্দ্রের কুকুর গুলার স্ফুর্ত্তি নাই—খেলা নাই, ডাক নাই-বাঁধাই থাকে। কোনটা মরিয়া গিয়াছে-কোনটা ক্ষেপিয়া গিয়াছে, কোনটা পালাইয়া গিয়াছে। ঘোড়া গুলার নানা রোগ —অথবা নীরোগেই রোগ। আস্তাবলে যেখানে সেখানে খড়কুটা; শুকনা পাতা, ঘাস, ধূলা আর পায়রার পালক। ঘোড়া সকল ঘাস দানা কখন পায়, কখন পায় না। সহিষেরা প্রায় আস্তাবলমুখা হয় না; উপপত্নীর গৃহেই থাকে। অট্টালিকার কোথা আলিশা ভাঙ্গিয়াছে, কোথাও জুমাট <sup>খসিয়াছে</sup>; কোথাও সাসী, কোথায় খড়খড়ি, কোথাও রেলিং টুটিয়াছে। মেটিক্সের উপর বৃষ্টির জল, দেয়ালের পেন্টের উপর বস্থধারা, বৃককেশের উপর কুমীরকার বাসা, ঝাড়ের ফাহুসের উপর চড়াইয়ের বাসার খড়কুটা। গুহে লক্ষ্মী নাই। লক্ষ্মী বিনা বৈকুণ্ঠও লক্ষ্মী ছাড়া হয়।

যে উন্থানে মালী নাই, খাসে পরিপূর্ণ হইয়া গিয়াছে, সেখানে যেমন কখন একটি গোলাপ কি একটি স্থলপদ্ম ফুটে, এই গৃহ মধ্যে তমনি একা কুন্দনন্দিনী বাস করিতেছিল। যেমন আর পাঁচজনে খাইত পরিত, কুন্দও তাই। যদি কেহ তাকে গৃহিণী ভাবিয়া কোন কথা কহিত, কুন্দ ভাবিত, আমায় তামাসা করিতেছে। দেওয়ানজি যদি কোন কথা জিজ্ঞাসা করিয়া পাঠাইতেন, ভয়ে কুন্দের বৃক ছড়২ করিত। বাস্তবিক কুন্দ দেওয়ানজিকে বড় ভয় করিত। ইহার একটি কারণও ছিল। নগেন্দ্র কুন্দকে পত্র লিখিতেন না; স্মৃতরাং নগেন্দ্র দেওয়ানকে যে পত্রগুলিন লিখিতেন, কুন্দ তাহাই চাহিয়া আনিয়া পড়িত। পড়য়া, আর ফিরাইয়া দিত না—সেই শুলিন পাঠ তাহার সন্ধ্যাগায়ত্রী হইয়াছিল। সর্ব্দা ভয়, পাছে দেওয়ান পত্রগুলি ফিরাইয়া চায়। এই ভয়ে দেওয়ানের নাম শুনিলেই কুন্দের মুখ শুখাইত। দেওয়ান হীয়ার কাছে এ কথা জানিয়াছিলেন। পত্র শুলি আর চাহিতেন না। আপনি তাহার নকল রাথিয়া কুন্দকে পড়িতে দিতেন।

বাস্তবিক, স্থ্যমুখী যন্ত্রণা পাইয়াছিলেন—কুন্দ কি পাইতেছে না? স্থ্যমুখী স্বামীকে ভাল বাসিতেন—কুন্দ কি বাসে না? সেই ক্ষুদ্র প্রদয় খানির মধ্যে অপরিমিত প্রেম! প্রকাশের শক্তি নাই বলিয়া, তাহা কুন্দের নিরুদ্ধ বায়ুর স্থায় সতত সে হৃদয়ে আঘাত করিত। বিবাহের অগ্রে, বাল্যকালাবিধ কুন্দ নগেল্রকে ভাল বাসিয়াছিল—কাহাকে বলে নাই, কেহ জ্ঞানিতে পারে নাই। নগেল্রকে পাইবার কোন বাসনা করে নাই—আশাও করে নাই, আপনার নৈরাশ্য আপনি সহ্য করিত। তাকে আকাশের চাঁদ ধরিয়া হাতে দিল। তার পর—এখন কোথায় সে চাঁদ ? কি দোবে তাকে নগেল্র পায়ে ঠেলিয়াছেন ? কুন্দ এই কথা রাত্র দিন ভাবে, রাত্র দিন কাঁদে। ভাল, নগেল্র নাই ভাল বাস্থন—তাকে ভাল বাসিবেন কুন্দের এমন কি ভাগ্য—একবার কুন্দ তাঁকে দেখিতে পায় না কেন ? শুধু তাই কি ? তিনি ভাবেন, কুন্দই এই বিপত্তির মূল; সকলেই ভাবে, কুন্দই অনর্থের মূল। কুন্দ ভাবে, কি দোষে আমি সকল অনর্থের মূল ?

কুক্ষণে নগেন্দ্র কুন্দকে বিবাহ করিয়াছিলেন। যেমন উপাস বৃক্ষের তলায় থে বসে, সেই মরে, তেমনি এই বিবাহের ছায়া যাহাকে স্পার্শ করিয়াছে, সেই মরিয়াছে।

আবার কুন্দ ভাবিত, "সূর্য্যমুখীর এই দশা আমা হতে হইল। সূর্য্যমুখী আমাকে রক্ষা করিয়াছিল—আমাকে ভগিনীর ফ্রায় ভাল বাসিত—তাহাকে পথের কাঙ্গালিনী করিলাম; আমার মত অভাগিনী কি আর আছে? আমি মরিলাম না কেন? এখনও মরি না কেন?" আবার ভাবিত, "এখন মরিব না। তিনি আস্থন—তাঁকে আর একবার দেখি—তিনি কি আর আসিবেন না?" কুন্দ সূর্য্যমুখীর মৃত্যু সম্বাদ পায় নাই। তাই মনে মনে বলিত, "এখন শুধ্ মরিয়া কি হইবে? যদি সূর্য্যমুখী ফিরিয়া আসে তবে মরিব। আর তার সুখের কাঁটা হব না।"

#### ত্রিচত্বারিংশত্তম পরিচ্ছেদ

প্রত্যাগমন

কলিকাতার আবশ্যকীয় কার্য্য সমাপ্ত হইল। দানপত্র লিখিত হইল।
তাহাতে ব্রহ্মচারীর এবং অজ্ঞাত নাম ব্রাহ্মণের পুরস্কারের বিশেষ বিধি
রহিল। তাহা হরিপুরে রেজিট্রি হইবে, এই কারণে দানপত্র সঙ্গে করিয়া
নগেল্র গোবিন্দপুর গেলেন। শ্রীশচন্দ্রকে যথোচিত যানে অনুসরণ করিতে
উপদেশ দিয়া গেলেন। শ্রীশচন্দ্র তাঁহাকে দান পত্রাদির ব্যবস্থা, এবং
পদত্রজে গমন, ইত্যাদি কার্য্য হইতে বিরত করিবার জন্ম অনেক যত্ন করিলেন,
কিন্তু সে যত্ন নিক্ষল হইল। অগত্যা তিনি নদীপন্থায় তাঁহার অনুগামী
হইলেন। মন্ত্রী ছাড়া হইলে কমলমণির চলে না, স্থতরাং তিনিও বিনা
জিজ্ঞাসা বাদে সতীশকে লইয়া শ্রীশচন্দ্রের নৌকায় গিয়া উঠিলেন।

কমলমণি আগে গোবিন্দপুরে আসিলেন, দেখিয়া কুন্দনন্দিনীর বোধ হইল, আবার আকাশে একটি তারা উঠিল। যে অবধি সূর্য্যমুখী গৃহত্যাগ করিয়া গিয়াছিলেন, সেই অবধি কুন্দনন্দিনীর উপর কমলমণির ছর্জ্জয় ক্রোধ; মুখ দেখিতেন না। কিন্তু এবার আসিয়া কুন্দনন্দিনীর শুক্ত মূর্ত্তি দেখিয়া কমলমণির রাগ দূর হইল—ছৃঃশ্ব হইল। তিনি কুন্দনন্দিনীকে প্রফুল্লিভ করিবার যত্ন করিতে লাগিলেন—নগেল্ল আসিতেছেন, সম্বাদ দিয়া কুন্দের মুখে হাসি দেখিলেন। সূর্য্যমুখীর মৃত্যু সম্বাদ দিতে কাজে কাজেই হইল। শুনিয়া কুন্দ কাঁদিল। এ কথা শুনিয়া, এ গ্রন্থের অনেক স্থন্দরী পাঠকারিণী মনেং হাসিবেন; আর বলিবেন, "মাছ মরেছে, বেরাল কাঁদে।" কিন্তু কুন্দ বড় নির্কোধ। সতিন মরিলে যে হাসিতে হয়, সেটা তার মোটা

**৬২** •

বৃদ্ধিতে আসে নাই। বোকা মেয়ে, সতিনের জন্মও একটু কাঁদিল। আর তুমি ঠাকুরাণি! তুমি যে হেসে বলতেছ, "মাছ মরেছে বেরাল কাঁদে"— তোমার সতিন মরিলে তুমি যদি একটু কাঁদ, তাহলে আমি বড় তোমার উপর খুসী হব।

কমলমণি কুন্দকে শাস্ত করিলেন। কমলমণি নিজে শাস্ত হইয়াছিলেন।
প্রথম২ কমল অনেক কাঁদিয়াছিলেন—তার পরে ভাবিলেন, "কাঁদিয়া কি
করিব ? আমি কাঁদিলে শ্রীশচন্দ্র অসুখী হন্—আমি কাঁদিলে সতীশ কাঁদে—
কাঁদিলে ত স্থ্যমুখী ফিরিবে না, তবে কেন এদের কাঁদাই ? আমি কখন
স্থ্যমুখীকে ভুলিব না ; কিন্তু আমি হাসিলে যদি সতীশ হাসে, তবে কেন
হাস্ব না ?" এই ভাবিয়া কমলমণি রোদন ত্যাগ করিয়া আবার সেই
কমলমণি হইলেন।

কমলমণি শ্রীশচন্দ্রকে বলিলেন, "এ বৈকুণ্ঠের লক্ষ্মী ত বৈকুণ্ঠ ত্যাগ করিয়া গিয়াছেন। তাই বোলে দাদা বাবু বৈকুণ্ঠে এসে কি বট পত্রে শোবেন গ"

শ্রীশচন্দ্র বলিলেন, "এসো, আমরা সব পরিষ্কার করি।"

অমনি শ্রীশচন্দ্র, রাজ মজুর, ফরাশ, মালী, যেখানে যাহার প্রয়োজন, শে খানে তাহাকে নিযুক্ত করিলেন। এদিকে কমলমণির দৌরাত্ম্যে ছুঁচা বাছড় চামচিকে মহলে বড় কিচিমিচি পড়িয়া গেল; পায়রা গুলা "বকমং" করিয়া এ কার্ণিশ ও কার্ণিশ করিয়া বেড়াইতে লাগিল, চড়ই গুলা পলাইতে ব্যাকুল—যেখানে সাসী বন্ধ, সেখানে দ্বার খোলা মনে করিয়া, ঠোঠে কাঁচ লাগিয়া ঘুরিয়া পড়িতে লাগিল; পরিচারিকারা ঝাঁটা হাতে জনেং দিকেং দিগ্বিজ্ঞয়ে ছুটিল। অচিরাৎ অট্টালিকা আবার প্রসন্ধ হইয়া হাসিতে লাগিল।

পরিশেষে নগেন্দ্র আসিয়া পঁছছিলেন। তখন সন্ধ্যাকাল। যেমন নদী,
প্রথম জ্বলোচ্ছ্বাসকালে অত্যন্ত বেগবতী, কিন্তু জ্বোয়ার প্রিলে গভীর জল
শাস্তভাব ধারণ করে, তেমনি নগেন্দ্রের সম্পূর্ণ শোকপ্রবাহ এক্ষণে গন্তীর
শাস্তিরপে পরিণত হইয়াছিল। যে তুঃখ, তাহা কিছুই কমে নাই; কিন্তু
অধৈর্য্যের হ্রাস হইয়া আসিয়াছিল। তিনি স্থিরভাবে, পৌরবর্গের সঙ্গে
কথাবার্ত্তা কহিলেন, সকলকে ডাকিয়া জিজ্ঞাসা করিলেন। কাহারও
সাক্ষাতে তিনি স্থ্যমুখীর প্রসঙ্গ করিলেন না—কিন্তু তাঁহার ধীরভাব

দেখিয়া সকলেই তাঁহার ছঃখে ছঃখিত হইল। প্রাচীন ভৃত্যেরা তাঁহাকে প্রণাম করিয়া গিয়া আপনা আপনি রোদন করিল। নগেন্দ্র কেবল একজনকে মনঃপীড়া দিলেন। চিরছঃখিনী কুন্দনন্দিনীর সঙ্গে সাক্ষাৎ করিলেন না।

# চতুশ্চথারিংশত্তম পরিচ্ছেদ

স্তিমিত প্রদীপে

নগেন্দ্রনাথের আদেশমত পরিচারিকার। সূর্য্যমুখীর শয্যাগৃহে তাঁহার শয্যাপ্রস্তুত করিয়াছিল। শুনিয়া কমলমণি ঘাড় নাড়িলেন।

নিশীথকালে, পৌরজন সকলে স্বয়ুপ্ত হইলে নগেন্দ্র সূর্য্যমুখীর শয্যাগৃহে শয়ন করিতে গেলেন। শয়ন করিতে না—রোদন করিতে। সূর্য্যসুখীর শয্যাগৃহ অতি প্রশস্ত এবং মনোহর ; উহা নগেন্দ্রের সকল স্কুথের মন্দির— এই জন্ম তাহা যত্ন করিয়া প্রস্তুত করিয়াছিলেন। কক্ষটী প্রশস্ত এবং উচ্চ, হশ্মতল শ্বেতকৃষ্ণ মর্শ্মর প্রস্তুরে রচিত। কক্ষপ্রাচীরে নীল পিঙ্গল লোহিত লতা পল্লব-ফল পুষ্পাদি চিত্রিত; ততুপরি বসিয়া নানাবিধ ক্ষুদ্রু২ বিহঙ্গম সকল ফল ভক্ষণ করিতেছে, লেখা আছে। এক পাশে বহুমূল্য দারুনির্শ্মিত হান্তদন্তর্চিত কারুকার্য্য বিশিষ্ট পর্যান্ধ, আর এক পাশে বিচিত্রবস্ত্রমণ্ডিত নানাবিধ কাষ্ঠাসন এবং বৃহদ্দর্পণ প্রভৃতি গৃহসঙ্চার বস্তু বিস্তর ছিল। কয় খানি চিত্র কক্ষপ্রাচীর হইতে বিলম্বিত ছিল। চিত্রগুলি বিলাতি নহে। সূর্য্যমুখী নগেন্দ্র উভয়ে মিলিত হইয়া চিত্রের বিষয় মনোনীত করিয়া এক দেশী চিত্রকরের দ্বারা চিত্রিত করাইয়াছিলেন। দেশী চিত্রকর একজ্ঞন ইংরাজের শিষ্য; লিখিয়াছিল ভাল। নগেন্দ্র তাহা মহামূল্য ফ্রেম দিয়া শ্য্যাগৃহে রাখিয়াছিলেন। এক খানি চিত্র কুমারসম্ভব হইতে নীত। মহাদেব পর্ব্বত-শিখরে বেদির উপর বসিয়া তপশ্চারণ করিতেছেন। লতা গৃহদারে নন্দী, বাম প্রকোষ্ঠার্পিত হেমবেত্র—মুখে এক অঙ্গুলি দিয়া কানন-শব্দ নিবারণ করিতেছেন। কানন স্থির—ভ্রমরেরা পাতার ভিতর লুকাইয়াছে — মৃগেরা শয়ন করিয়া আছে। সেই কালে হরধ্যান ভঙ্গের জন্ম মদনের অধিষ্ঠান। সঙ্গেং বসস্কের উদয়। অগ্রে, বসস্তপুষ্পাভরণময়ী পার্ববতী, মহাদেবকে প্রণাম করিতে আসিয়াছেন। উমা যথন শস্তুসম্মুখে প্রণামজক্য নত হইতেছেন, এক জান্ন ভূমিস্পুষ্ট করিয়াছেন, আর এক জান্ন ভূমিস্পূর্শ করিতেছে, স্বন্ধসহিত মস্তক নমিত হইয়াছে, সেই অবস্থা চিত্রে চিত্রিত।

७२२

মস্তক নমিত হওয়াতে, অলকবন্ধ হইতে ছই একটি কর্ণবিলম্বী কুরুবক কুসুম খসিয়া পড়িতেছে ; বক্ষ হইতে বসন ঈষৎ স্রস্ত হইতেছে ; দূরে হইতে মন্মথ দেই সময়ে, বসন্ত প্রফুল্লবনমধ্যে অর্দ্ধ লুকায়িত হইয়া এক জাতু ভূমিতে রাখিয়া, চারু ধন্ম চক্রাকার করিয়া, পুষ্পধন্থতে পুষ্পশর সংযোজিত করিতেছে। আর এক চিত্রে শ্রীরাম জানকী লইয়া লঙ্কা হইতে ফিরিয়া আসিতেছেন; উভয়ে এক রত্নমণ্ডিত বিমানে বসিয়া, শৃত্য মার্গে চলিতেছেন। শ্রীরাম জানকীর স্কন্ধে এক হস্ত রাখিয়া, আর এক হস্তের অঙ্গুলির দ্বারা, নিমে, পৃথিবীর শোভা দেখাইতেছেন। বিমান চতুস্পার্শ্বে নানা বর্ণের মেঘ,—নীল, লোহিত, খেত,—ধৃমতরক্ষোৎক্ষেপ করিয়া বেড়াইতেছে। নিমে, আবার বিশাল নীল সমুদ্রে তরঙ্গভঙ্গ হইতেছে—স্থ্যকরে তরঙ্গ সকল হীরক রাশির মত জ্বলিতেছে। এক পারে অতি দূরে—"সৌধকিরীটিণী লক্ষা"—তাহার প্রাসাদাবলির স্বর্ণমণ্ডিত চূড়া সকল সূর্য্যকরে জ্বলিতেছে। অপর পারে, শ্যাম শোভাময়ী "তমাল তালবনরাজিনীলা" সমুদ্রবেলা। মধ্যে শৃত্যে হংসঞ্জে সকল উড়িয়া যাইতেছে। আর এক চিত্রে, অর্জ্বন স্বভন্তাকে হরণ করিয়া রথে তুলিয়াছেন। রথ শৃত্যপথে মেঘমধ্যে পথ করিয়া চলিয়াছে, পশ্চাং অগণিত যাদবীসেনা ধাবিত হইতেছে, দূরে তাহাদিগের পতাকা শ্রেণী এবং রজোজনিত মেঘ দেখা যাইতেছে। স্মৃতদ্রা স্বয়ং সার্থি হইয়া রথ চালাইতেছেন; অশ্বেরা মুখামুখি করিয়া, পদক্ষেপে মেঘ সকল চূর্ণ করিতেছে; স্থভদা মাপন সারথ্য নৈপুণ্যে প্রীতা হইয়া মুখ ফিরাইয়া অর্জ্জ্নের প্রতি বক্র দৃষ্টি করিতেছেন, কুন্দদন্তে আপন অধর দংশন করিয়া টিপি২ হাসিতেছেন; রথবেগজনিত পবনে তাঁহার অলকা সকল উড়িতেছে—ছুই এক গুচ্ছ কেশ স্বেদ বিজ্ঞভিত হইয়া কপালে চক্রাকারে লিপ্ত হইয়া রহিয়াছে। আর এক খানি চিত্র, সাগরিকা বেশে রত্নাবলী, পরিষ্কার নক্ষত্রালোকে বালতমাল তলে, উদ্বন্ধনে প্রাণত্যাগ করিতে যাইতেছেন। তমালশাখা হইতে একটি উজ্জ্বল পুষ্পময়ী লতা বিলম্বিত হইয়াছে, রত্নাবলী এক হস্তে সেই লতার অগ্রভাগ লইয়া গলদেশে পরাইতেছেন, আর এক হস্তে চক্ষের জ্বল মুছিতেছেন; লতা পুষ্প সকল তাঁহার কেশদামের উপর অপূর্ব্ব শোভা করিয়া রহিয়াছে। আর এক খানি চিত্রে শকুন্তলা হুম্মন্তকে দেখিবার জ্বন্থ চরণ হইতে কাল্পনিক কুশাঙ্কুর মুক্ত করিতেছেন—অমুস্য়া প্রিয়ম্বদা হাসিতেছে—শকুন্তলা ক্রোধে ও লঙ্জায় মুখ তুলিতেছেন না—তুষ্মস্তের দিকে চাহিতেও পারিতেছেন না—

যাইতেও পারিতেছেন না। আর এক চিত্রে, রণসঙ্জিত হইয়া, সিংহশাবক তুল্য প্রতাপশালী কুমার অভিমন্ত্য উত্তরার নিকট যুদ্ধ যাত্রার জন্ম বিদায় লইতেছেন—উত্তরা যুদ্ধে যাইতে দিবেন না বলিয়া দ্বার রুদ্ধ করিয়া আপনি দারে দাঁড়াইয়াছেন। অভিমন্ত্যু তাঁহার ভয় দেখিয়া হাসিতেছেন, আর কেমন করিয়া অবলীলাক্রমে ব্যহভেদ করিবেন, তাহা মাটীতে তরবারির অগ্রভাগের দ্বারা অঙ্কিত করিয়া দেখাইতেছেন। উত্তরা তাহা কিছুই দেখিতেছেন না। চক্ষে তুই হস্ত দিয়া কাঁদিতেছেন। আর একখানি চিত্রে সত্যভামার তুলাব্রত চিত্রিত হইয়াছে। বিস্তৃত প্রস্তরনির্দ্মিত প্রাঙ্গণ; তাহার পাশে উচ্চ সৌধপরিশোভিত রাজপুরী স্বর্ণচূড়ার সহিত দীপ্তি পাইতেছে। প্রাঙ্গণমধ্যে এক অত্যুচ্চ রম্ভতনির্দ্মিত তুলা যন্ত্র স্থাপিত হইয়াছে। তাহার এক দিকে ভর করিয়া, বিহ্যাদীপ্ত নীরদ খণ্ডবৎ, নানালঙ্কার ভূষিত, প্রোঢ় বয়স্ক দারকাধিপতি এীকৃষ্ণ বসিয়াছেন। তুলাযন্ত্রের সেই ভাগ ভূমিস্পর্শ করিতেছে; আর এক দিকে, নানা রক্লাদি সহিত স্থবর্ণ রাশি স্পুকৃত হইয়া রহিয়াছে, তথাপি তুলাযন্ত্রের সেই ভাগ উদ্ধোখিত হইতেছে না। তুলাপাশে সত্যভামা; সত্যভামা প্রোচ্বয়স্কা, স্থন্দরী; উন্নতদেহ, পুঁধকান্তি, নানাভরণ ভূষিতা, পঙ্কজলোচনা; কিন্তু তুলাযন্ত্রের অবস্থা দেখিয়া তাঁহার মুখ শুকাইয়াছে। তিনি অঙ্গের অলম্বার খুলিয়া তুলায় ফেলিতেছেন, হস্তের চম্পকোপম অঙ্গুলির দ্বারা কর্ণবিলম্বী রত্নভূষা খুলিতেছেন, লজ্জায় কপালে বিন্দুং ঘর্ম হইতেছে, ত্থে চক্ষে জল আসিয়াছে, ক্রোধে নাসারস্ক্র বিস্ফারিত হইতেছে, অধর দংশন করিতেছেন। এই অবস্থায় চিত্রকর তাঁহাকে লিখিয়াছেন। পশ্চাতে দাঁড়াইয়া, স্বৰ্ণপ্ৰতিমারূপিণী রুক্মিণী দেখিতেছেন। তাঁহারও মুখ বিমর্ধ, তিনিও আপনার অঙ্গের অলঙ্কার খুলিয়া সত্যভামাকে দিভেছেন। কিন্তু তাঁহার চক্ষু শ্রীক্বফের প্রতি; তিনি স্বামীপ্রতি অপাঙ্গে দৃষ্টিপাত করিয়া, ঈষগ্মাত্র অধর প্রান্তে হাসি হাসিতেছেন ; কিন্তু শ্রীকৃষ্ণ সেই হাসিতে সপত্নীর আনন্দ সম্পূর্ণ দেখিতে পাইতেছেন। শ্রীকৃষ্ণের মুখ গম্ভীর স্থির, যেন কিছুই জানেন না; কিন্তু তিনি অপাঙ্গে রুক্মিণীর প্রতি দৃষ্টি করিতেছেন, সে কটাক্ষেও একটু হাসি আছে। মধ্যে শুভ্রবসন, শুভ্রকান্তি দেবর্ষি নারদ; তিনি বড় আনন্দিতের স্থায় সকল দেখিতেছেন, বাতাসে তাঁহার উত্তরীয় এবং শ্মশ্রু উড়িতেছে। চারিদিগে বহুসংখ্যক পৌরবর্গ নানাপ্রকার বেশভূষা ধারণ করিয়া আলো করিয়া রহিয়াছে। বহুসংখ্যক ভিক্ষুক ব্রাহ্মণ আসিয়াছে। কত২ পুররক্ষিগণ গোল থামাইতেছে। এই চিত্রের নীচে সূর্য্যমুখী স্বহস্তে লিখিয়া রাখিয়াছেন, "যেমন কর্ম তেমনি ফল। স্বামীর সঙ্গে সোনা রূপার তুলা ?"

নগেন্দ্র যখন কক্ষ মধ্যে একাকী প্রবেশ করিলেন, তখন রাত্রি দ্বিপ্রহর অতীত হইয়াছিল। রাত্রি অতি ভয়ানক। সন্ধ্যার পর হইতে অল্পং বৃষ্টি হইতেছিল। এবং বাতাস উঠিয়াছিল। এক্ষণে ক্ষণেং বৃষ্টি হইতেছিল, বায়ু প্রচণ্ড বেগ ধারণ করিয়াছিল। গৃহের কবাট যেখানেং মুক্ত ছিল, সেই খানেং বজ্রতুল্য শব্দে তাহার প্রতিঘাত হইতেছিল। সাসী সকল ঝন্ং শব্দে শব্দিত হইতেছিল। নগেন্দ্র শয্যাগৃহে প্রবেশ করিয়া দ্বার রুদ্ধ করিলেন। তখন বাত্যানিনাদ মন্দীভূত হইল। খাটের পার্শ্বে আর একটী দ্বার খোলা ছিল—সে দ্বার দিয়া বাতাস আসিতেছিল না, সে দ্বার মুক্ত রহিল।

নগেন্দ্র শয্যাগৃহে প্রবেশ করিয়া, দীর্ঘ নিশ্বাস ত্যাগ করিয়া একখানি সোফার উপর উপবেশন করিলেন। নগেন্দ্র তাহাতে বসিয়া কত থে কাঁদিলেন, তাহা কেহ জানিল না। কতবার সূর্য্যমুখীর সঙ্গে মুখামুখি করিয়া সেই সোফার উপর বসিয়া, কত সুখের কথা বলিয়াছিলেন!

নগেন্দ্র ভ্য়ো২ সেই অচেতন আসনকে চুম্বনালিঙ্গন করিলেন। আবাব মুখ তুলিয়া সূর্য্যমুখীর প্রিয়চিত্রগুলির প্রতি চাহিয়া দেখিলেন; গৃহে উজ্জল দ্বীপ জ্বলিতেছিল—তাহার চঞ্চল রশ্মিতে সেই সকল চিত্র পুরুলী সজীব দেখাইতেছিল। প্রতিচিত্রে নগেন্দ্র সূর্য্যমুখীকে দেখিতে লাগিলেন। তাঁহার মনে পড়িল যে, উমার কুস্থমশয্যা দেখিয়া সূর্য্যমুখী একদিন আপনি ফুল পরিতে সাধ করিয়াছিলেন। তাহাতে নগেন্দ্র আপনি উজ্ঞান হইতে পুস্পচয়ন করিয়া আনিয়া স্বহস্তে সূর্য্যমুখীকে কুস্থমময়ী সাজাইয়াছিলেন। তাহাতে স্র্য্যমুখী যে কত সুখী হইয়াছিলেন—কোন্ রমণী রত্তময়ী সাজিয়া তত সুখী হয় ? আর একদিন স্থভদার সারথ্য দেখিয়া সূর্য্যমুখী নগেন্দ্রের গাড়ি গাঁকাইবার সাধ করিয়াছিলেন। পত্নীবৎসল নগেন্দ্র তথনই একখানি ক্ষুদ্র্যানে ত্ইটি ছোট২ বর্ম্মা জুড়িয়া অন্তঃপুরের উল্লান মধ্যে সূর্য্যমুখীর সারথ্য জ্ব্যা আনিলেন। উভয়ে তাহাতে আরোহণ করিলেন। সূর্য্যমুখী বল্গা ধরিলেন। অধ্যা আপনি চলিল। দেখিয়া, সূর্য্যমুখী স্ভন্দার মত নগেন্দ্রের দিকে মুখ ফিরাইয়া দংশিতাধরে টিপি২ হাসিতে লাগিলেন। এই অবকাশে

অধেরা ফটক নিকটে দেখিয়া একবারে গাড়ি লইয়া বাহির হইয়া সদর রাস্তায় গেল। তখন সূ্র্যুম্থী লোক লজ্জায় ম্রিয়মাণা হইয়া ঘোমটা টানিতে লাগিলেন। তাঁহার ছর্দ্দশা দেখিয়া নগেন্দ্র নিজ হস্তে বল্গা ধারণ করিয়া গাড়ি অস্তঃপুরে ফিরাইয়া আনিলেন। এবং উভয়ে অবতরণ করিয়া কত হাসি হাসিলেন। শয্যাগৃহে আসিয়া স্র্যুম্থী স্বভদ্রার চিত্রকে একটি কিল দেখাইয়া বলিলেন, "তুই সর্ব্বনাশীই ত যত আপদের গোড়া"। নগেন্দ্র ইহা মনে করিয়া কত কাঁদিলেন। আর যন্ত্রণা সহ্য করিতে না পারিয়া গারোখান করিয়া পাদচারণ করিতে লাগিলেন। কিন্তু যে দিকে চাহেন—সেই দিকেই স্র্যুম্থীর চিহু। দেয়ালে চিত্রকর যে লতা লিখিয়াছিল—সূর্য্যমুখী তাহার অম্বকরণ মানসে একটি লতা লিখিয়াছিলেন। তাহা তেমনি বিভ্যমান রহিয়াছে। একদিন দোলে, সূর্য্যমুখী স্বামিকে কুশ্বুম ফেলিয়া মারিয়াছিলেন—কুশ্বুম নগেন্দ্রকে না লাগিয়া, দেয়ালে লাগিয়াছিল। আজিও আবিরের চিহ্ন রহিয়াছে। গৃহ প্রস্তুত হইলে সূর্য্যমুখী এক স্থানে স্বহস্তে লিখিয়া রাখিয়া-ছিলেন।

#### "১৯১০ সম্বৎসরে।

# ইপ্ট দেবতা স্বামির স্থাপনা জন্য এই মন্দির তাঁহার দাসী সূর্য্যমুখী কর্ত্তৃক প্রতিষ্ঠিত হইল।"

নগেন্দ্র ইহা পড়িলেন। নগেন্দ্র কতবার পড়িলেন—পড়িয়া আকাজ্ঞাণ পূরে না—চক্ষের জলে দৃষ্টি পুনং লোপ হইতে লাগিল—চক্ষু মুছিয়াং পড়িতে লাগিলেন। পড়িতেই দেখিলেন, ক্রমে আলোক ক্ষীণ ইইয়া আসিতেছে। ফিরিয়া দেখিলেন, দীপ নির্বাণোমুখ। তখন নগেন্দ্র নিশ্বাসত্যাগ করিয়া, শয্যায় শয়ন করিতে গেলেন। শয্যায় উপবেশন করিবামাত্র অকম্মাৎ প্রবলবেগে বর্দ্ধিত ইইয়া ঝটিকা ধাবিত ইইল; চারিদিগে কবাট তাড়নের শব্দ ইইতে লাগিল। সেই সময়ে, শৃত্যতৈল দীপ প্রায় নির্বাণ ইইল—অল্পমাত্র খতোতের ক্যায় আলো রহিল। সেই অন্ধকার তুল্য আলোতে এক অন্তুত ব্যাপার তাঁহার দৃষ্টিপথে আসিল। ঝঞ্ঝা বাতের শব্দে চমকিত ইইয়া, খাটের পাশে যে দ্বার মুক্ত ছিল, সেই দিগে তাঁহার দৃষ্টি পড়িল। সেই মুক্ত দ্বারপথে, ক্ষীণালোকে, এক ছায়াতুল্য মূর্ত্তি দেখিলেন। ছায়া স্ত্রীরূপিণী, কিন্তু আরও যাহা দেখিলেন, তাহাতে নগেন্দ্রের শরীর কণ্টকিত, এবং হস্ত-

পদাদি কম্পিত হইল। স্ত্রীরূপিণী মূর্ত্তি, সূর্য্যমূ্থীর অবয়ববিশিষ্টা। নগেন্দ্র যেমন চিনিলেন যে, এ সূর্য্যমূ্থীর ছায়া—অমনি পর্যান্ধ হইতে ভূতলে পড়িয়া ছায়াপ্রতি ধাবমান হইতে গেলেন। ছায়া অদৃশ্যা হইল। সেই সময়ে আলো নিবিল। তখন নগেন্দ্র চীৎকার করিয়া ভূতলে পড়িয়া মূর্চ্ছিত হইলেন।

#### পঞ্চতারিংশত্তম পরিচ্ছেদ

চায়া

ফামে ক্রমে তাঁহার সংজ্ঞা পুনঃ সঞ্চিত হইতে লাগিল। যথন মূর্চ্চার কথা সকল স্মরণ হইল, তথন বিস্মায়ের উপর আরও বিস্ময় জন্মিল। তিনি ভূতলে মূর্চ্চিত হইয়া পড়িয়াছিলেন, তবে তাঁহার শিরোদেশে উপাধান কোথা হইতে আসিল ! আবার এক সন্দেহ—এ কি বালিশ ! বালিশ স্পর্শ করিণা দেখিলেন—এ ত বালিশ নহে। কোন মন্মুয়ের উরুদেশ। কোমলতায় বেটি হইল, স্ত্রীলোকের উরুদেশ। কে আসিয়া মূর্চ্চিত অবস্থায় তাঁহার মাথা তুলিয়া উরুতে রাখিয়াছে ! এ কি কুন্দনন্দিনী ! সন্দেহ ভঞ্জনার্থে জিজ্ঞাসা করিলেন "কে তুমি !" তখন শিরোরক্ষাকারিণী কোন উত্তর দিল না—কেবল তুই তিন বিন্দু উষ্ণবারি নগেন্দের কপোল দেশে পড়িল। নগেন্দ্র বুঝিলেন, যেই হউক, সে কাঁদিতেছে। উত্তর না পাইয়া নগেন্দ্র তাহার অসম্পর্শ করিলেন। তখন অকস্মাৎ নগেন্দ্র বুজিন্দ্রই হইলেন, তাঁহার শরীর রোমাঞ্চিত হইল। তিনি নিশ্চেই জড়ের মত ক্ষণকাল পড়িয়া রহিলেন। পরে, ধীরেই ক্রন্ধ নিশ্বার উরুদেশ হইতে মস্তকোত্তলন করিয়া বসিলেন।

এখন ঝড় বৃষ্টি থামিয়া গিয়াছিল। আকাশে আর মেঘ ছিল না—পূর্ববিদেগে প্রভাতোদয় হইতেছিল। বাহিরে বিলক্ষণ আলোক প্রকাশ হইয়াছিল—গৃহমধ্যেও আলোকরক্স দিয়া অল্প অল্প আলোক আসিতেছিল। নগেন্দ্র উঠিয়া বসিয়া দেখিলেন যে, রমণী গাত্রোখান করিল—ধীরেং দ্বারোদ্দেশে চলিল। নগেন্দ্র তখন অমুভব করিলেন, এ ত কুন্দনন্দিনী নহে। তখন এমত আলো নাই যে মামুষ চিনিতে পারা যায়। কিন্তু আকার ও ভঙ্গী কতকং উপলব্ধ হইল। আকার ও ভঙ্গী নগেন্দ্র মুহূর্ত্তকাল বিলক্ষণ করিয়া দেখিলেন। দেখিয়া, সেই দণ্ডায়মানা স্ত্রীমূর্ত্তির পদতলে পতিত হইলেন। কাতরন্বরে, অঞ্চপরিপূর্ণ লোচনে বলিলেন,

"তুমি দেবতাই হও, আর মান্থুষ্ট হও, তোমার পায়ে পড়িতেছি, আমার সঙ্গে একবার কথা কও। নচেৎ আমি মরিব।"

রমণী কি বলিল, কপাল দোষে নগেন্দ্র তাহা বুঝিতে পারিলেন না। কিন্তু কথার শব্দ যেমন নগেন্দ্রের কর্ণে প্রবেশ করিল, অমনি তীরবংবেগে দাঁড়াইয়া উঠিলেন। এবং দণ্ডায়মানা স্ত্রীলোককে বক্ষে ধারণ করিতে গেলেন। কিন্তু তখন মন, শরীর ছই মোহে আচ্ছন্ন হইয়াছে—পুনর্ববার বৃক্ষচ্যুত বল্লীবং সেই মোহিনীর পদপ্রান্তে পড়িয়া গেলেন। আর কথা কহিলেন না।

রমণী আবার উরুদেশে মস্তক তুলিয়া বসিয়া রহিলেন। যখন নগেল্র মোহ বা নিদ্রা হইতে উত্থিত হইলেন, তখন দিনোদয় হইয়াছে। গৃহমধ্যে আলো। কক্ষপার্থে উত্থান মধ্যে বৃক্ষেং পক্ষিগণ কলরব করিতেছে। শিরস্থ আলোকপত্থা হইতে বালসূর্য্যের কিরণ গৃহমধ্যে পতিত হইতেছে। তখনও নগেল্র দেখিলেন, কাহার উরুদেশে তাঁহার মস্তক রহিয়াছে। চক্ষু না চাহিয়া বলিলেন, "কুন্দ, তুমি কখন আসিলে? আমি আজি সমস্ত রাত্র সূর্য্যমুখীকে স্বপ্ন দেখিতেছিলাম, সূর্য্যমুখীর কোলে মাথা দিয়া আছি। তুমি যদি স্থ্যমুখী হইতে পারিতে, তবে কি স্থখ হইত ?" রমণী বলিল, "সেই পোড়ারমুখীকে দেখিলে যদি তুমি এত সুখী হও, তবে আমি সেই পোড়ারমুখীই হইলাম।"

নগেন্দ্র চাহিয়া দেখিলেন। চমকিয়া উঠিয়া বসিলেন। চক্ষু মুছিলেন। আবার চক্ষু মুছিলেন। আবার চক্ষু মুছিয়া চাহিয়া দেখিলেন। তখন পুনশ্চ মুখাবনত করিয়া মৃত্ত্ব আপনা আপনি বলিতে লাগিলেন, "আমি কি পাগল হইলাম—না সূর্য্যমুখী বাঁচিয়া আছেন? শেষে এই কি কপালে ছিল? আমি পাগল হইলাম!" এই বলিয়া নগেন্দ্র ধরাশায়ী হইয়া বাহুমধ্যে চক্ষু লুকাইয়া আবার কাঁদিতে লাগিলেন।

এবার রমণী তাঁহার পদযুগল ধরিলেন। তাঁহার পদযুগলে মুখারত করিয়া, তাহা অশ্রুজলে অভিষিক্ত করিলেন। বলিলেন, "উঠ, উঠ! আমার জীবন সর্ববস্থ! মাটা ছাড়িয়া উঠিয়া বসো। আমি যে এত ছঃখ সহিয়াছি, আজ আমার সকল ছঃখের শেষ হইল। উঠ, উঠ! আমি মরি নাই। আবার তোঁমার পদসেবা করিতে আসিয়াছি।"

আর কি ভ্রম থাকে ? তখন নগেন্দ্র উঠিয়া সূর্য্যমুখীকে গাঢ় আলিঙ্গন করিলেন। এবং তাঁহার বক্ষে মস্তক রাখিয়া, বিনা বাক্যে অবিশ্রাস্ত রোদন ७२४

করিতে লাগিলেন। তখন উভয়ে উভয়ের স্কন্ধে মস্তকগ্রস্ত করিয়া কত রোদন করিলেন। কেই কোন কথা বলিলেন না-কভ রোদন করিলেন। রোদনে কি স্থখ

## ষ্ট্রচহারিংশত্রম পরিচ্ছেদ

#### পূর্ব বুত্তান্ত

यथा ममरा पृर्वाभूयी नरभरत्वत को उटन निवातन कतिरानन । विनातन, "আমি মরি নাই—কবিরাজ যে আমার মরার কথা বলিয়াছিলেন—সে মিথ্যা কথা। কবিরাজ জানেন না। আমি তাঁহার চিকিৎসায় সবল হইলে, তোমাকে দেখিবার জন্ম গোবিন্দপুরে আসিবার কারণ নিতাম্ভ কাতর হইলাম। ব্রহ্মচারীকে ব্যতিব্যস্ত করিলাম। শেষে তিনি গোবিন্দপুরে লইয়া আসিতে সম্মত হইলেন। এক দিন সন্ধ্যার পর আহারাদি করিয়া তাঁহার সঙ্গে গোবিন্দপুরে আসিবার জন্য যাত্রা করিলাম। এখানে আসিয়া শুনিলাম যে, তুমি দেশে নাই। ব্রহ্মচারী আমাকে এখান হইতে তিন ক্রোশ দূরে, এক ব্রাহ্মণের বাড়ীতে আপন কন্যা পরিচয়ে রাখিয়া, তোমার উদ্দেশে গেলেন। তিনি প্রথমে কলিকাতায় গিয়া শ্রীশচন্দ্রে সহিত সাক্ষাৎ করিলেন। শ্রীশচন্দ্রের নিকট শুনিলেন, তুমি মধুপুরে আসিতেছ। ইহা শুনিয়া তিনি আবার মধুপুরে গেলেন। মধুপুরে জানিলেন যে, যে দিন আমরা হরমণির বাটী হইতে আসি, সেই দিনেই তাহার গৃহ দাহ হইয়াছিল। হরমণি গৃহমধ্যে পুড়িয়া মরিয়াছিল। প্রাতে লোকে দগ্ধ দেহ দেখিয়া চিনিতে পারে নাই। তাহারা সিদ্ধান্ত করিল যে, এ গুহে ছইটি স্ত্রীলোক থাকিত; তাহার একটি মরিয়া রহিয়াছে—আর একটি নাই। তবে বোধ হয়, একটি পলাইয়া বাঁচিয়াছে—আর একটি পুড়িয়া মরিয়াছে। পলাইয়াছে, সেই সবল ছিল, যে রুগ্ন সে পলাইতে পারে নাই। এইরূপে তাহারা সিদ্ধান্ত করিল যে, হরমণি পলাইয়াছে, আমি মরিয়াছি। যাহা প্রথমে অমুমান মাত্র ছিল, তাহা জনরবে ক্রমে নিশ্চিত বলিয়া প্রচার হইল । ্রামের গোমস্তার নিকট হরমণির কিছু টাকা গচ্ছিত ছিল। হরমণির মূড়া যথার্থ হ'ংলে টাকা সে নিষ্কণ্টকে ভোগ করিতে পারে। স্থতরাং সে সেই কথা যত্ন করিয়া প্রচার করিল। বলিল 'আমি চিনিয়াছি, হরিমণিই বটে।'

সেই প্রকার স্থরতহাল করাইয়া দিল। রামকৃষ্ণ সেই কথা শুনিয়া তোমাকে বলিয়াছিলেন। ব্রহ্মচারী এই সকল অবগত হইয়া আরও শুনিলেন, যে তুমি মধুপুরে গিয়াছিলে এবং আমার মৃত্যু সংবাদ শুনিয়া, এই দিকে আসিয়াছ। তিনি অমনি ব্যস্ত হইয়া তোমার সন্ধানে ফিরিলেন। কালি বৈকালে তিনি প্রতাপপুরে পঁছছিয়াছেন, আমিও শুনিয়াছিলাম যে, তুমি তুই এক দিন মধ্যে বাটী আসিবে। সেই প্রত্যাশায় আমি পরশ্ব দিন এখানে আসিয়াছিলাম। এখন আর তিন ক্রোশ পথ হাঁটিতে ক্লেশ হয় না—পথ হাঁটিতে শিখিয়াছি। পরশ্ব তোমার আসা হয় নাই, শুনিয়া ফিরিয়া গেলাম, আবার কালি ব্রহ্মচারীর সঙ্গে সাক্ষাতের পর গোবিন্দপুরে আসিলাম। যখন এখানে পুঁতুছিলাম, তথন এক প্রহর রাত্রি। দেখিলাম তথনও খিড়কী তুয়ার খোলা। গৃহমধ্যে প্রবেশ করিলাম—কেহ আমাকে দেখিল না। সি'ড়ির নীচে লুকাইয়া রহিলাম। পরে সকলে শুইলে, সিঁড়িতে উঠিলাম। মনে ভাবিলাম, তুমি অবশ্য এই ঘরে শয়ন করিয়া আছ। দেখিলাম, এই তুয়ার খোলা! তুয়ারে উকি মারিয়া দেখিলাম—তুমি মাথায় হাত দিয়া বসিয়া আছ। বড় সাধ হইল, তোমার পায়ে লুটাইয়া পড়ি—কিন্তু আবার কত ভয় হইল—তোমার কাছে যে অপরাধ করিয়াছি—তুমি যদি ক্ষমা না কর ? আমি ত তোমাকে কেবল দেখিয়াই তৃপ্ত। কপাটের আড়াল হইতে দেখিলাম; ভাবিলাম, এই সময়ে দেখা দিই। দেখা দিবার জন্ম আসিতেছিলাম—কিন্তু ছ্য়ারে আমাকে দেখিয়াই তুমি অচেতন হইলে। সেই অবধি কোলে লইয়া বসিয়া আছি। এ স্থ্য যে আমার কপালে হইবে, তাহা আমি জ্বানিতাম না। কিন্তু ছি! তুমি আমায় ভাল বাসনা। তুমি আমার গায়ে হাত দিয়াও আমাকে চিনিতে পার নাই—আমি তোমার গায়ের বাতাস পাইলেই চিনিতে পারি।"



## দ্বিতীয় পরিচ্ছেদ

বিবেক

মি ছংখ ভোগ করি—কিন্তু আমি কে ? বাহাপ্রকৃতি ভিন্ন আর কিছুই আমাদের ইন্দ্রিয়ের গোচর নহে। তুমি বলিভেছ, আমি বড় ছুল্প পাইতেছি,—আমি বড় সুখী। কিন্তু একটি মন্তুগ্যদেহ ভিন্ন, "তুমি" বলিব, এমন কোন সামগ্রী দেখিতে পাই না। তোমার দেহ এবং দৈহিক প্রক্রিয়েই হৈহাই কেবল আমার জ্ঞানগোচর। তবে কি তোমার দেহেরই এই ক্রম্ম ছুঃখ ভোগ বলিব ?

তোমার মৃত্যু হইলে, তোমার সেই দেহ পড়িয়া থাকিবে; কিন্তু তৎকালে তাহার সুখ ছংখ ভোগের কোন লক্ষণ দেখা যাইবে না। আবার মনে কর, কেহ তোমাকে অপমান করিয়াছে; তাহাতে দেহের কোন বিকার নাই, তথাপি তুমি ছংখী। তবে তোমার দেহ ছংখ ভোগ করে না। যে ছংখ ভোগ করে, সে স্বতন্ত্র। সেই তুমি। তোমার দেহ তুমি নহে।

এইরপ সকল জীবের। অতএব দেখা যাইতেছে যে, এই জগতের কিয়দংশ ইন্দ্রিয়গোচর, কিয়দংশ অনুমেয় মাত্র, ইন্দ্রিয়গোচর নহে, এবং সুখ ছংখাদির ভোগকর্তা। যে সুখ ছংখাদির ভোগকর্তা, সেই আত্মা। সাংখো তাহার নাম পুরুষ। পুরুষ ভিন্ন জগতে আর যাহা কিছু আছে, তাহা প্রকৃতি।

আধুনিক মনস্ত্ববিদেরা কহেন যে, আমাদিগের স্থুখ ছুঃখ মানসিক বিকারমাত্র। সেই সকল মানসিক বিকার কেবল মস্তিক্ষের ক্রিয়া মাত্র। তুমি আমার অঙ্গে কণ্টক বিদ্ধ করিলে, বিদ্ধস্থানস্থিত স্নায়্ তাহাতে বিচলিত হইল—সেই বিচলন মস্তিক্ষ পর্যাস্থ গেল। তাহাতে মস্তিক্ষের যে বিকৃতি হইল, তাহাই বেদনা। সাংখ্য মতাবলম্বিরা বলিতে পারেন, "মানি, তাহাই ব্যথা। কিন্তু ব্যথা ভোগ করিল কে ? যে ভোগ করিল, সেই আত্মা।" এক্ষণকার অস্থ্য সম্প্রদায়ের মনস্তত্ত্ববিদেরাও প্রায় সেই রূপ বলেন। তাঁহারা বলেন, মস্তিক্ষের বিকারই স্থুখ হুঃখ বটে, কিন্তু মস্তিক্ষ আত্মা নহে। উহা আত্মার ইন্দ্রিয় মাত্র। এদেশীয় দার্শনিকেরা যাহাকে অন্তরিন্দ্রিয় বলেন, উহারা মস্তিক্ষকে তাহাই বলেন।

এই মত পরিশুদ্ধ বলিয়া আমরা গ্রাহ্ম করিতে বলি না। আমরা সে
নতাবলম্বী নহি। মস্তিক্ষ ভিন্ন, আর কাহারও অস্তিক্ষের কোন প্রমাণ নাই
— প্রমাণাভাবে আত্মার কল্পনা করিতে বলি না। বহুকাল পূর্বের প্রচারিত
সাংখ্য দর্শনে, এই আপত্তিও অবিবেচিত ছিল না। সাংখ্যদর্শনে মনোর্ত্তি
সকল আত্মা হইতে ভিন্ন। মন, বুদ্ধি, "মহৎ" এ সকল আধুনিক মনস্তব্ববিদগণের মতের স্থায় প্রাকৃতিক পদার্থ (Matter) বলিয়া সাংখ্যে গণা
হইয়াছে। কিন্তু পুরুষ এ সকল হইতে ভিন্ন।

শরীরাদি ব্যতিরিক্ত পুরুষ। কিন্তু ছংখ ত শারীরাদিক। শরীরাদিতে যে ছংখের কারণ নাই, এমন ছংখ নাই। যাহাকে মানসিক ছংখ বলি, বাহ্য পদার্থই তাহার মূল। আমার বাক্যে ভূমি অপমানিত হইলে; আমার বাক্য প্রাকৃতিক পদার্থ। তাহা শ্রবণেন্দ্রিয়ের দ্বারা ভূমি গ্রহণ করিলে, তাহাতে তোমার ছংখ। অতএব প্রকৃতি ভিন্ন কোন ছংখ নাই। কিন্তু প্রকৃতি ঘটিত ছংখ পুরুষে বর্ত্তে কেন ? "অসঙ্গোয়ম্পুরুষঃ।" পুরুষ একা, কাহারও সংসর্গ বিশিষ্ট নহে। (১ অধ্যায় ১৫ সূত্র) অবস্থাদি, সকল শরীরের, আত্মার নহে। (এ ১৪ সূত্র) "ন বাহান্তরয়ারপরজ্যোপরঞ্জক ভাবোপি দেশব্যবধানাৎশ্রুম্বস্থা পাটলিপুক্রস্থায়োরিব।" বাহ্য এবং আন্তরিকের মধ্যে উপরজ্য এবং উপরঞ্জক ভাব নাই, কেননা তাহা পরস্পর সংলগ্ন নহে; দেশ ব্যবধান বিশিষ্ট। যেমন এক জন পাটলীপুক্র নগরে থাকে, আর এক জন শ্রুম্ব নগরে থাকে, ইহাদিগের পরস্পারের ব্যবধান তজ্ঞপ। তবে পুরুষের ছংখ কেন ?

প্রকৃতির সহিত সংযোগই পুরুষের ছঃখের কারণ। বাহ্যে আন্তরিকে, দেশ ব্যবধান আছে বটে, কিন্তু কোন প্রকার সংযোগ নাই, এমত নহে। যেমন স্ফাটিক পাত্রের নিকট জ্ববা কুস্থম রাখিলে, পাত্র পুষ্পের বর্ণবিশিষ্ট হয় বলিয়া, পুষ্প এবং পাত্রে এক প্রকার সংযোগ আছে বলা যায়, এ সেই

রূপ সংযোগ। পুষ্প এবং পাত্র মধ্যে দেশ ব্যবধান থাকিলেও পাত্রের বর্ণ বিকৃত হইতে পারে, ইহাও সেইরূপ। এ সংযোগ নিত্য নহে, দেখা যাইতেছে। স্থতরাং তাহার উচ্ছেদ হইতে পারে। সেই সংযোগ উচ্ছেদ হইলেই, হুংখের কারণ অপনীত হইল। অতএব এই সংযোগের উচ্ছিত্তিই হুংখ নিবারণের উপায়। স্থতরাং তাহাই পুরুষার্থ। "যদ্বা তদ্বা তহুচ্ছিত্তিঃ পুরুষার্থ স্তত্তিছিত্তিঃ পুরুষার্থঃ; (৬, ৭০)

সাংখ্যের মত এই। উনবিংশ শতাব্দীতে ইহার যাথার্থ্য নিরূপণ জ্বন্ত পাইতে হয় না। তবে, ইহা বক্তব্য যে, যদি আত্মা শরীর হইতে পৃথক হয়, যদি আত্মাই সুখ ছঃখভোগী হয়, যদি আত্মা দেহনাশের পরেও থাকে, যদি দেহ হইতে বিযুক্ত আত্মার সুখ ছঃখাদি ভোগের সম্ভাবনা থাকে, তবে সাংখ্যা দর্শনের এ সকল কথা যথার্থ বলিয়া স্বীকার করিতে হইবে। কিন্তু এই "যদি" গুলিন অনেক। আধুনিক পজিটিববাদী এখনই বলিবেন,

১ম। আত্মা শরীর হইতে পৃথক কিসে জানিতেছ ? শারীরভারে প্রতিপন্ন হইতেছে যে, শরীরই বা শরীরের অংশ বিশেষই আত্মা।

২য়। আত্মাই যে সুখ ছঃখভোগী, তাহারই বা প্রমাণ কি ? প্রকৃতি সুখ ছঃখভোগী নহে কেন ?

তয়। দেহ নাশের পর যে আত্মা থাকিবে, তাহা ধর্মপুস্তকে বলে; কিন্তু তন্তিন্ন অণুমাত্র প্রমাণ নাই। আত্মার নিত্যত্ব মানিতে হয়, মানিব, কিন্তু ধর্মপুস্তকের আজ্ঞামুসারে; দর্শন শাস্ত্রের আজ্ঞামুসারে মানিব না।

৪র্থ। দেহ ধ্বংসের পর আত্মা থাকিলে, তাহার যে আবার জ্বরা মরণাদিজ ত্বংথের সম্ভাবনা আছে, তাহার কিছুমাত্র প্রমাণ নাই।

অতএব যাঁহারা আত্মার পার্থক্য ও নিত্যন্থ মানেন, তাঁহারাও সাংখ্য মানিবেন না। এবং এ সকল মত যে এ কালে গ্রাহ্য হইবে, এমত বিবেচনায় আমরা সাংখ্য দর্শন বুঝাইতে প্রবন্ধ হই নাই। কিন্তু এক্ষণে যাহা অগ্রাহ্য, তুই সহস্র বৎসর পূর্বের তাহা আশ্চর্য্য আবিক্ষিয়া। সেই আশ্চর্য্য আবিক্ষিয়া। সেই আশ্চর্য্য আবিক্ষিয়া। কেই আশ্চর্য্য আবিক্ষিয়া। কি, ইহাই বুঝান আমাদিগের অভিপ্রায়।

প্রকৃতে পুরুষের সংযোগের উচ্ছিত্তিই অপবর্গ বা মোক্ষ। তাহা কি প্রকারে প্রাপ্ত হওয়া যায় ? সাংখ্যকার বলেন, বিবেকের দ্বারা। কিন্তু কোন্ প্রকার বিবেকের দ্বারা।
মোক্ষ লাভ হয় ? প্রকৃতি বিষয়ে যে অবিবেক, সকল অবিবেক তাহার
অন্তর্গত। অতএব প্রকৃতি পুরুষ সম্বন্ধীয় জ্ঞান দ্বারাই মোক্ষ লাভ হয়।

অতএব জ্ঞানেই মৃক্তি। পাশ্চাত্য সভ্যতার মূল কথা, "জ্ঞানেই শক্তি," (Knowledge is Power) হিন্দু সভ্যতার মূল কথা, "জ্ঞানেই মুক্তি।" ছই জ্ঞাতি, ছইটি পৃথগ্ উদ্দেশ্যান্মসন্ধানে এক পথেই যাত্রা করিলেন। পাশ্চাত্যেরা শক্তি পাইয়াছেন—আমরা কি মুক্তি পাইয়াছি ? বস্তুতঃ এক যাত্রার যে পৃথক ফল হইয়াছে, তাহাতে সন্দেহই নাই।

ইউরোপীয়েরা শক্তির অনুসারী, ইহাই তাঁহাদিগের উন্নতির মূল। আমরা শক্তির প্রতি যত্নহীন, ইহাই আমাদিগের অবনতির মূল। ইউরোপীয়দিগের উদ্দেশ্য ঐহিক; তাঁহারা ইহকালে জয়ী। আমাদিগের উদ্দ্যেশ পারব্রিক
— তাই ইহকালে আমরা জয়ী হইলাম না। পরকালে হইব কি না, তদ্বিষয়ে মতভেদ আছে।

কিন্তু জ্ঞানেই মুক্তি, এ কথা সত্য হইলেও ইহার দারা ভারতবর্ষের পরম লাভ হইয়াছে বলিতে হইবে। প্রাচীন বৈদিক ধর্ম ক্রিয়াত্মক; প্রাচীন আর্যোরা প্রাকৃতিক শক্তির পূজা এক মাত্র মঙ্গলোপায় বলিয়া জানিতেন। প্রাকৃতিক শক্তি সকল অতি প্রবল, অস্থির, অশাসনীয়, কখন মহা মঙ্গলকর, কখন মহা অমঙ্গলের কারণ দেখিয়া প্রথম জ্ঞানিরা তাহাদিগকে ইন্দ্র, বরুণ, মরুৎ, অগ্নি প্রভৃতি দেবতা কল্পনা করিয়া তাঁহাদিগের স্তুতি এবং উপাসনা করেন। ক্রমে তাঁহাদিগের প্রীত্যর্থ যাগ যজ্ঞাদির বড প্রবলতা হইল। অবশেষে সেই সকল যাগ যজ্ঞাদিই মমুয়্যের প্রধান কার্য্য এবং পারত্রিক স্মুখের একমাত্র উপায় বলিয়া, লোকের একমাত্র অন্তর্চেয় হইয়া পড়িল। শাস্ত্র সকল কেবল তৎসমুদায়ের আলোচনার্থ সৃষ্ট হইল—প্রকৃত জ্ঞানের প্রতি আর্য্য-জাতির তাদৃশ মনোযোগ হইল না। বেদের সংহিতা, ব্রাহ্মণ, উপণিষৎ, আরণ্যক, এবং স্কুত্রশ্ব সকল কেবল ক্রিয়া কলাপের কথায় পরিপূর্ণ। যে কিছু প্রকৃত জ্ঞানের চর্চচা হইত, তাহা কেবল বেদের আহুষঙ্গিক বলিয়াই। সে সকল শাস্ত্র বেদাঙ্গ বলিয়া খ্যাত হইল। জ্ঞান এইরূপে ক্রিয়ার দাসত্ব শৃষ্খলে বদ্ধ হওয়াতে, ভাহার উন্নতি হইল না। কর্মজন্ম মোক্ষ, এই বিশ্বাস ভারতভূমে অপ্রতিহত থাকাতেই এরূপ ঘটিয়াছিল। ইহার ফল মহা ভয়ঙ্কর হইয়া উঠিল। প্রকৃত জ্ঞানের আলোচনার অভাবে বেদভক্তি আরও প্রবলা হইল। মনুষ্যচিত্তের স্বাধীনতা একবারে লুপ্ত হইতে লাগিল। মনুষ্য বিবেক-শৃষ্য মন্ত্রমুগ্ধ শৃঙ্খলবদ্ধ পশুবৎ হইয়া উঠিল।

সাংখ্যকার প্রথম বলিলেন, কর্ম, অর্থাৎ হোম যাগাদির অমুষ্ঠান, পুরুষার্থ নহে। জ্ঞানই পুরুষার্থ। জ্ঞানেই মুক্তি। কর্ম্মপীড়িত ভারতবর্ধ সে কথা শুনিল। জ্ঞানের আলোচনার স্ত্রপাত হইতে লাগিল। অন্যান্থ দর্শনের সৃষ্টি হইতে লাগিল। শাক্য সিংহের পথ পরিষ্কার হইল।



স্পদর্শনে, প্রয়াসসম্বলিত বিচিত্র স্ত্রগ্রথিত যে ছংশ্ছেন্ত সংশয় জালে কালিদাস আবৃত হইয়াছেন, তাহার কিয়দংশমাত্র উত্তোলন করিয়া কবির মুখ নিরীক্ষণে প্রয়াস পাইয়াছি।

দক্ষিণাবর নাথকৃত রঘুবংশের প্রথম সর্গের টীকা আমি দেখিয়াছি। তিনি উহাতে রামায়ণ, মন্থু, পরাশর, ভগবদগীতা, দণ্ডী, অমরকোষ, ধরণি, শাশ্বত, হলায়ুধ, সংসারাবর্ত্ত, কামন্দক, মাঘ, ভট্টি প্রভৃতি গ্রন্থ ও গ্রন্থকারের উল্লেখ করিয়াছেন, এবং টীকার শেষভাগে লিখিয়াছেন;—

"টীকাম্ অবক্রাং রঘুবংশকাব্যে শীনাথকো যাং ক্রতবান্ বিমৃষ্য । তদ্যাম্ অগাচ্ চাক্ররং সমগ্রঃ দর্গঃ প্রসিদ্ধঃ প্রথমঃ পৃথিব্যাং ॥ রূপাদি সন্দেহতমো বিহন্তঃ কাব্যার্শবং চান্তুত মৃত্তরীতৃং । একৈব কার্যান্দ্রমদ্বিধাত্রী টীকা বুধানাং তরণীয়তাং মে ॥"

কিন্তু শেষ পৃষ্ঠায় লেখক মহাশয় লিখিয়াছেন, ইতি "শ্রীমন্মহোপাধ্যায় **কোলাচল মল্লিনাথ** সূরিবিরচিতায়াং রঘুবংশ টীকায়াং বশিষ্ঠাশ্রমাভিগমনো নাম প্রথমসূর্গঃ ॥ ১ ॥"

অজ্ঞ লেখকের। প্রায়ই এইরূপ ভ্রমে পতিত হন। আচার্য্য গোল্ড্ট্ট্যুকার লিখিয়াছেন যে, ইপ্টইণ্ডিয়া হাউস গ্রন্থালয়ে তিনি কুমারিল্ল ভাষ্য সমেত মানব কল্পসূত্র প্রাপ্ত হন। ঐ গ্রন্থের উপরি ভাগে "ঋ্থেদ কুমারেলভাষ্য সং" লেখা থাকায় উহার অস্তিত্ব বহুকাল অপ্রকাশিত ছিল। "জয় জয় হে মহিষাসুরমর্দিনি" ইত্যাদি ধ্রুবাত্মক একটা সুন্দের ভবানীস্তাত্র

**মা**ঘ

আছে। কাশ্মীর ও কাশীদেশস্থ হস্তাক্ষরগ্রন্থে উহা শঙ্কারাচার্য্যকৃত বলিয়া নির্দ্দিষ্ট ; কিন্তু সম্প্রতি একটী গ্রন্থ পাইয়াছি, যাহাতে স্তোত্র রচয়িতা আপনাকে শ্রীপতির পুত্র রামকৃষ্ণ বলিয়া পরিচয় দিতেছেন।

মল্লিনাথ স্বীয় টীকায় মাধব বৃত্তির উল্লেখ করিয়াছেন। মাধবাচার্য্য ১৪০০ খ্রীষ্টাব্দে প্রাত্তভূতি হন। অতএব মল্লিনাথ তদপেক্ষা প্রাচীনতর নহেন।

লাসেন মতে কালিদাস ২ খ্রীষ্টাব্দে সমুদ্র গুপ্তের সভায় বর্ত্তমান ছিলেন। কালিদাস ৩২ খ্রীঃ পূর্ব্বাব্দে বর্ত্তমান ছিলেন, স্বীকার করিলে এ নির্ণয় তাদৃশ অসঙ্গত নহে। কিন্তু "কবিবন্ধু," "কাব্যপ্রিয়" প্রভৃতি উপাধি মাত্র অবলম্বন করিয়া, এক জ্বন নির্দ্দিষ্ট কবি তাঁহার সভায় ছিলেন, এরূপ সিদ্ধান্ত কখনই যুক্তিসঙ্গত নহে।

বেণ্টলি যে বিক্রমাদিত্যকে ভোজের পরকালবর্ত্তী করিয়াছেন, তাহা অবশ্যই সম্পূর্ণ অশ্রদ্ধেয়। ভোজপ্রবন্ধের মধ্যেই একাধিকবার বিক্রমাদিত্যের উল্লেখ আছে। অতএব "শেষ বিক্রমাদিত্যকে ভোজ বলিত," এ সিদ্ধান্তর অমূলক। উক্ত প্রবন্ধে ভট্টিকাব্যের উল্লেখ আছে, যথা,—"ভট্টিনস্টোভারতিয়াইপিনস্টাই" ইত্যাদি।

পণ্ডিত শেষগিরি শাস্ত্রীর মতে ভোজপ্রবন্ধ ১২০ খ্রীষ্টাব্দে # রচিত। তাহা হইলে বল্লালকে ভবিগ্যজ্ঞ ও অতএব অপ্রামাণিক বলিয়া, স্বীকার করিতে হইবে। রাজতরঙ্গিণীর মতামুসারে ভবভূতি ৭০৫ খ্রীষ্টাব্দে প্রাত্তভূতি হন, কিন্তু তাহার ৬০০ বৎসর পূর্ব্বে বিরচিত গ্রন্থে তাঁহার উল্লেখ!

শব্দকল্পক্র ক্রম সন্ধলন কর্ত্গণের মতে সিংহাসন দ্বাত্রিংশতি প্রামাণিক গ্রন্থ। তাঁহার। বিক্রমাদিত্যের বিবরণ উক্ত পুস্তকে অমুসন্ধের বলিয়া ক্ষান্ত হইয়াছেন। গল্প মাত্রের ঐতিহাসিক বিষয়ে অপ্রামাণ্যতা স্বীকার করা বিচক্ষণ বটে, কিন্তু সেই রীতি অমুসারে কথাসরিৎসাগরের অপ্রামাণ্যতা স্বীকার করা কর্ত্তব্য । যাঁহারা কথাসরিৎসাগরের প্রমাণামুসারে কাত্যায়নকে পাণিনির সমকালবর্ত্তী বলেন, তাঁহাদের প্রতি আচার্য্যের প্রত্যুত্তর কি বিশ্বত হইয়াছেন ?

<sup>\*</sup> মুদ্রাকরের ভ্রমবশতঃ অগ্রহায়ণ মাসে বঙ্গদর্শনের কালিদাস বিষয়ক প্রস্তাবে ১২০০ পরিবর্ত্তে ১২০ প্রীপ্তাব্দে মৃদ্রিত হইয়াছে। এটা সংশোধন করিয়া লইলেই কোন ভ্রম থাকিবে না। কালিদাস সম্বনীয় প্রস্তাব লেখক শ্রীযুক্ত বাবু রামদাস সেন্ ঐ প্রবন্ধটি পুন:মুদ্রিত করিয়াছেন। তাহাতে ভ্রমটি সংশোধিত হইয়াছে। বং দং সং।

মহাত্মা কোলত্রক লিখিয়াছেন যে, কিম্বদন্তী আছে, শেষ তীর্থন্ধর বর্দ্ধমান ২৪০০ বংসর পূর্ব্বে নির্বাণ প্রাপ্ত হন। এরূপ দীর্ঘকালের কিম্বদন্তী যে একবারে ভ্রমশৃষ্ম হইবে, তাহা নিতান্ত অসম্ভব। বর্ত্তমান বংসর হইতে গণনা করিলে খ্রীঃ পৃঃ ৫২৮ লব্ধ হইল। অতএব শ্রীদেব কৃত বিক্রমচরিত মতে তাহার ৪৭০ বংসর পরে অর্থাৎ ৫৮ খ্রীঃ পূর্ব্বাব্দে বিক্রমাদিত্য বর্ত্তমান ছিলেন। এ নির্ণয় কি অত্যন্ত অসক্ষত গ

জ্যোতির্ব্বিদাভরণের ২০ নং শ্লোকে যে "কিয়দ্দ্রুতিকর্ম্মবাদঃ" আছে, তাহা তর্কবাচম্পতি মহাশয়ের মতে উৎকল দেশপ্রচলিত স্মৃতিচন্দ্রিকাভিধ বেদোক্ত কর্ম প্রতিপাদক গ্রন্থ।

ঘটকর্পর নামে কোন কবি ছিলেন না, এ কথা আপাততঃ সঙ্গত বোধ হয় না। যমককাব্য ব্যতীত নীতিসার নামক ২১ শ্লোকাত্মক কাব্য আছে। কালিদাস কুমারসম্ভবের প্রথমসর্গের তৃতীয় শ্লোকে হিমালয়ের হিমের বিষয় লিথিয়াছেন যে, "একোহি দোষোগুণ সন্নিপাতে, নিমজ্জতীন্দোঃ কিরণেম্বি-বাহঃ।" এই উপমা লক্ষ্য করিয়া ঘটকর্পর নীতিসারে কহিয়াছেন, "একোহিদোষোগুণসন্নিপাতে নিমজ্জতীন্দোরিতি যো বভাষে। নৃনং ন দৃষ্ঠং কবিনাপি তেন, দারিত্যা দোষোগুণরাশিনাশি।" যমককাব্যের শেষতেও "তশ্মৈ বহেরমূদকং ঘটকর্পরেণ" বলিয়া শ্লেষতঃ আত্ম পরিচয় প্রদান করিয়াছেন। এতদ্বাতীত নবরত্বশ্লোকোল্লিখিত অন্ম কতিপয় ব্যক্তিরও গ্রন্থ প্রচলিত রহিয়াছে। ধ্রম্বন্তরিকৃত আযুর্কেদ, অমরসিংহরচিত অমরকোষ, বেতালভট্ট প্রণীত নীতিপ্রদীপ, বরাহমিহিরকৃত লঘুজাতকাদি জ্যোতিঃশান্ত্র, বরক্রচি প্রণীত প্রাকৃত প্রকাশ ও নীতিরত্ব, এ বিষয়ে প্রমাণ। অমরসিংহ বৌদ্ধ ছিলেন বলিয়া শঙ্করাচার্য্যের আজ্ঞানুসারে তাঁহার অস্থান্থ কাব্য ধ্বংসিত হয়। ক্ষপণকের নাম দেখিয়া অনুমান হয় যে, তিনিও বৌদ্ধ।

কিস্কু সম্প্রতি তুইটা হস্ত লিখিত যমক কাব্য প্রাপ্ত হইয়াছি; একটা মূল মাত্র, দ্বিতীয়টা সটীক। উভয়েতেই উহা কালিদাস রচিত বলিয়া নির্দিষ্ট। বিস্তৃত বিবরণ ভবিশ্বতে প্রকাশ করিবার ইচ্ছা রহিল।

শ্ৰীপ্ৰাণনাথ পণ্ডিত।



কে বলে পরশমণি অলীক স্থপন ?

অই যে অবনীতলে, পরশমাণিক জলে,

বিধাতা নির্মিত চাক মানব নয়ন।

পরশ মণির সনে, লোহ আক পরশনে,

দে লোহ কাঞ্চন হয়, প্রবাদ বচন—
এ মণি পরশে যায়, মাণিক ঝলসে তায়,

বরিষে কিরণধারা নিথিল ভূবন।

কবির কল্লিত নিধি মানবে দিয়াছে বিধি,

ইহারি পরশগুণে মানব বদন

দেবত্লা রূপ ধরে, আছে ধরা আলো করে,

মাটীর অঙ্কেতে মাখা সোনার কিরণ!

পরশ-মাণিক যদি অলীক হইত,
কোথা বা এ শশধর, কোথা বা ভায়র কর,
কোথা বা এ শশধর, কোথা বা ভায়র কর,
কোথা বা নক্ষত্র শোভা গগনে ফুটিত!
কে রাথিত চিত্রকরে চাঁদের মালতী ধরে,
তরঙ্গ মেঘের অঙ্গ করিয়া রঞ্জিত ?
কে আনিত ধরাতল বিমল গঙ্গার জল—
ভারতভূষণ করি ছড়ায়ে রাথিত ?
কে দেখাত তরুকুল, নানা রঙ্গে নানা ফুল,
মরাল, হরিণ, মুগে পৃথিবী ঢাকিত ?
ইন্দ্রপত্য-আলো তুলে, সাজায়ে বিহঙ্গকুলে,
কে বল শিথির পুচ্ছে শশাহ্ম আঁকিত ?

দিয়াছে বিধাতা যাই এ পরশমণি— স্বর্গের উপমান্থল, হয়েছে এ মহীতল,

স্থের আকর তাই হয়েছে ধরণী!

কি আছে ধরণী অঙ্গে,

নয়ন মণির সঙ্গে.

ना रुष्र मानवहत्क जाननपाशिनी !--

নদীজলে মীন থেলে.

বিটপীতে পাতা হেলে.

চড়াতে বালুকা ফুটে, ঘাদেতে হিমানী,

পক্ষিপাখা উড়ে যায়,

পিপিলী শ্রেণীতে ধায়.

কঙ্করে তুষার পড়ে, ঝিহুকে চিকণী,

তাতেও আনন্দ হয়,—

অরণ্য কুজাটিময়,

জনস্ত বিহাৎ লতা, তমিস্রা রজনী।

ইহাই পরশমণি পৃথিবী ভিতরে;

ইহারি পরশ বলে স্থায় স্থার গলে

পরায় প্রেমের হার প্রফুল অন্তরে;

শিখিয়া প্রেমের বেদ,

ঘুচায় মনের ভেদ,

প্রণয় আহ্নিক করে স্থাবের সাগরে।

ধন্য এই ধরাতল,

প্রেম-মালিনীর জল

পবিত্র করেছে যারে খুলিয়া নির্বরে;

যুগল নক্ষত্ৰ হুটি,

যেখানে বেড়ায় ছুটি,

স্থারূপে মনোস্থথে পৃথিবী উপরে।

কোন্ পুণ্যে হেন নিধি, পায়রে মানবে বিধি,

গেল চলে চিরদিন অই-আশা ধরে !

অপূর্ব্ব মাণিক এই পরশ-কাঞ্চন!

ন্নেহরূপ কত ফুল, ফুটায় ইহার মূল,

ইহার পরশে ধরা আনন্দ-কানন !

**জ**ननी वहने हेन्दू,

জগতে করুণাসিক্স,

দয়াল পিতার মুখ, জায়ার বদন,

শতশশি রশ্মিমাথা, চারু ইন্দীবর আঁকা,

পুত্রের অধর ওষ্ঠ নলিন আনন,

সোদরের স্থকোমল, স্বসা-মৃথ নিরমল,

পবিত্র প্রণয়পাত্র গৃহীর কাঞ্চন---

এই মণি পরশনে,

হয় স্থ্য দরশনে,

মানব জনম সার সফল জীবন। কে বলে পরশমণি অলীক স্বপন ?



মরা ভারতবর্ষীয় পুরাবৃত্ত আলোচনায় প্রবৃত্ত হইয়া বিবিধ ছম্প্রাপ্ত সংস্কৃত ও ইংরাজী গ্রন্থ পাঠ করিয়া ক্রমশঃ নবং প্রবন্ধ প্রাচীন পুরাবৃত্তপ্রিয় পাঠকবর্গের করকমলে উপহার প্রদান করিতেছি। এ সকল অনুসন্ধান ভ্রমবিহীন হইবেক, এ কথা আমরা মৃক্তকণ্ঠে বলিতে পারি না। তবে, বিশেষ অনুসন্ধানের পর, প্রস্তাব সমূহ লিপিবদ্ধ করিব, তাহাতেও যদি ঐতিহাসিক কোন ভ্রম থাকে, তবে পাঠক মহাশয়েরা জ্ঞাপন করিলে বাধিত হইব। গতবারে কালিদাসকে আধুনিক স্থির করায় কোন কোন ব্যক্তি আমাদিগের উপর বিরক্ত হইয়াছেন, তাহাতে কিছু মাত্র ক্ষ্ম নহি। ঐতিহাসিক সত্য গোপন রাখা কোন মতেই উচিত নহে। সে যাহা হউক, এক্ষণে "প্রকৃতমন্ধসরামঃ—"

নিউ ইয়র্কে মুক্তিত একখানি পুস্তকে \* নেপোলিয়ান বোনাপার্ট, লার্ড বায়রণ, থ্যাকারী প্রভৃতি বিখ্যাত ব্যক্তিগণের ভূতযোনিবিরচিত প্রস্তাব কলাপ প্রকাশিত হইয়াছে; আমাদিগেরও সংস্কৃত বিভাস্থন্দর দৃষ্টে বোধ হুইতেছে, বরক্রচির ভূতযোনি এখানি রচনা করিয়া প্রেরণ করিয়াছেন, নতুবা এই আধুনিক আদিরস ঘটিত গল্প "নবরত্নের" রত্ন বিশেষ বরক্রচিক্ত কখনই হুইতে পারে না। ইহার রচনাচাতুর্য্য কিছুই নাই। বরং স্থানে স্থানে কুৎসিত ভাব সম্পন্ন আধুনিক কবিগণের প্রীতিকর সংস্কৃত "অল্লীল কবিতা" দৃষ্টে, এই ক্ষুব্র পুস্তকখানি প্রধান কবির রচিত বিবেচনা করা দূরে থাকুক, এক জন বঙ্গদেশীয় ভট্টাচার্য্য প্রণীত প্রতীয়মান হুইল। ইহাতে ভারতচক্র

সংস্কৃত বিভাস্বন্রম্। মহাকবি বরক্চি বিরচিত্য। সংস্কৃত ব্যাখ্যায়ায়গত্য্ কলিকাতা রাজধান্যাম্। প্রাকৃত যন্ত্রে মুদ্রিত্য্।।

<sup>\*</sup> Strange Visitors.

কৃত বিত্যাস্থন্দরের ভাব প্রায় গৃহীত হইয়াছে, এবং মুদ্রিত পুস্তকের শেষ ভাগে যে "চোরপঞ্চাশং" আছে, তাহা চোর কবি বিরচিত। বরক্ষচি ছই ব্যক্তি। কাত্যায়ন বরক্ষচি ও বরক্ষচি। ভট্ট মোক্ষ্যলর এই ছই বরক্ষচিকে এক ব্যক্তি বিবেচনা করিয়াছেন। তাঁহার "ইষ্টিণ্ডিয়া হাউদের" পুস্তকালয় স্থিত আত্মানন্দকৃত ঋক্বেদ ভাষ্টে, "সর্ব্বান্থক্রমণি" মধ্যে "অত্র শৌনকাদি মতসংগৃহীত্বরক্ষচেরন্থক্রমণিকা" এই পঁক্তি পাঠে ভ্রম হইয়াছে। "সর্ব্বান্থক্রমণি" কাত্যায়ন বরক্ষচিকৃত, তৎকৃত মাধ্যান্দিন প্রাতিশাখ্যও প্রসিদ্ধ। ইনি পাণিনির বার্ত্তিকর্জা এবং বৈদিক কল্পত্র প্রণেতা। "কথাসরিৎসাগরে" লিখিত আছে, পুস্পদন্ত নামক মহাদেবের অন্ত্রচর শাপভ্রম্ভ হইয়া মত্য লোকে কাত্যায়ন বা বরক্ষচি \* নামে কৌশাস্থী নগরীতে ব্রাহ্মণ কুলে জন্ম গ্রহণ করেন। তাঁহার জন্মের পরেই আকাশবাণী হয় "এই বালক শ্রুতধর হইবে এবং বর্ষ হইতে ইহার সমস্ত বিত্যালাভ হইবে; বিশেষতঃ ব্যাকরণ শান্তে ইহার অত্যন্ত ব্যুৎপত্তি জন্মিবে এবং সম্পূদায় বর অর্থাৎ শ্রেষ্ঠ বিষ্ণে

এক শ্রুতধরো জাতো বিচ্চাং বর্ষদবাপ্স্যতি। কিঞ্চ ব্যাকরণং লোকে প্রতিষ্ঠাং প্রাপয়িষ্ঠতি।। নামা বরক্ষচি লোকে তত্তদমৈ হি রোচতে। যন্তদ্বরং ভবেত্কিঞ্চিন্ত্যুক্তা বাপ্ত পার্মত্।।

তিনি অতি শৈশবাবস্থায় নাট্যাভিনয় দর্শন করিয়া সেই নাটকখানি তাঁচার মাতার সমীপে অবিকল কণ্ঠস্থ বলিয়াছিলেন, এবং তথন তিনি তাদৃশ শ্রুতধর হইয়া উঠিয়াছিলেন যে, ব্যাড়ির নিকট একবার প্রাতিশাখ্য শ্রুবণ করতঃ গ্রন্থ না দেখিয়াই তাহা সমুদায় আবৃত্তি করিয়াছিলেন। তাহার পর তিনি বর্ষের নিকট অধ্যয়ন করিয়া পাণিনিকে ব্যাকরণ শাস্ত্রে পরাভব করিয়াছিলেন, কিন্তু মহাদেবের কুপায় পাণিনি অবশেষে জয় লাভ করিলেন। কাত্যায়ন, পাণিনি ব্যাকরণ অধ্যয়নান্তর তাহার বার্ত্তিক প্রস্তুত্ত করেন। এই "কথাসরিৎসাগরের" মতান্থুসারে তিনি নন্দের মন্ত্রীর কার্য্যন্ত করিয়াছিলেন।

ততঃ স মত্যিবপুষা পুষ্পাদন্তঃ পরিভ্রমত্। নায়া বরক্ষি কিঞ্কাত্যায়ন
ইতিশ্রতঃ।। হেমচন্দ্র কোষে কাত্যায়ন এবং বরক্ষি এক নাম দ্বির হইয়াছে।
 য়বৃহৎ কথার বালালা অস্বাদ পঃ ১২, প্রথম ভাগ।

স্থুতরাং তিনি তিন শত খ্রীষ্টাব্দের পূর্বেব বর্ত্তমান ছিলেন। কেহং "বৃহৎ কথার" রামায়ণ ও মহাভারতের ফ্রায় সম্মান করিয়া থাকেন, ্লঃ কিন্তু মিথ্যা গল্পের পুস্তকের এত মাম্ম করিতে হইলে "আরব্যোপন্যাসও" প্রকৃত ইতিহাস বিবেচনা করিতে হয়। বিশেষতঃ পাণিনি মুনি কখনই কাত্যায়ন বরক্লচির সমকালবর্ত্তী ছিলেন না। এ জন্ম "বৃহৎ কথার" প্রমাণ অগ্রাহ্ম হইতেছে। আচার্য্য গোলড্ ষ্টুকরের মতে তিনি পতঞ্জলির সমসাময়িক এবং ১৪০ ও ১২০ খ্রীঃ পূর্ববাব্দের মধ্যে বর্ত্তমান ছিলেন। এই বরক্রচি, সদৃগুরু শিষ্যের মতে "কর্ম প্রদীপ" প্রণেতা। উহা আগ্নোপান্ত অনুষ্টুপচ্ছনে রচিত। এক্ষণে বিক্রমের বররুচির পরিচয় সন্ধান করা আবশ্যক। আমরা শকারি বিক্রমাদিত্য, সম্বংকর্ত্তা বিক্রমাদিত্য, এবং উজ্জ্ঞামিনীর অধীশ্বর নবরত্ন সভা সংস্থাপক বিক্রমাদিত্য, এই তিন জন বিখ্যাত বিক্রমাদিত্য পাইয়াছি। ইহার মধ্যে প্রথমোক্ত নুপতিদ্বয় শক প্রমর্দ্দক বিক্রমাদিত্য; তৃতীয় বিক্রমাদিত্য "রাজতরঙ্গিণীর" মতে যদিও শক্দিগকে দমন করিয়াছিলেন, কিন্তু তঙ্জ্ঞ্য তিনি বিশেষ বিখ্যাত নহেন। পুরাকালে শক জাতিরা সর্বদা দৌরাখ্য করিত, এ জন্ম হিন্দু ভূপালবর্গ সর্ববদা সসজ্জিত থাকিতেন। কাজেই আমাদিগের তৃতীয় বিক্রম, যিনি হর্ষ বিক্রমাদিত্য নামে খ্যাত, তিনিও তাহাদিগকে দমন করিয়াছিলেন; কিন্তু এই কার্য্য করিয়া তিনি স্বীয় অব্দ প্রচলিত করেন নাই। আমরা এই সকল কারণে প্রথমোক্ত ছুই বিক্রমাদিতাকে "কালিদাসের" বিবরণে শক প্রমর্দ্দক বিক্রমাদিত্য বলিয়াছি। "জ্যোতির্বিদাভরণ" নামক কালজ্ঞান শাস্ত্রের প্রমাণানুসারে বররুচি সম্বৎকর্ত্তা বিক্রমাদিত্যের সভার "নবরত্নের" অন্তর্বরেত্তী, কিন্তু যথন উহা একজন জাল কালিদাস কৃত, এবং ঐতিহাসিক ঘটনা সকল অনৈক্য প্রমাণ হইতেছে, তখন উক্ত গ্রন্থ প্রামাণ্য বোধ করা অক্সায়। "ভোজ প্রবন্ধে" লিখিত আছে, "অথ ধারানগরে ন কোপি মূর্থো নিবসতি। ক্রমেণ পঞ্চশতানি সেবস্থে বিতৃষাং শ্রীভোজম্। বরক্রচি স্থবন্ধুবাণ ময়ুর রামদেব হরিবংশ শঙ্কর কলিঙ্গ কর্পূর বিনায়ক মদন বিছাবিনোদ কোকিল তারেন্দ্র প্রমুখাঃ।"

সেই ভোজ মুঞ্জের ভাতৃপুত্র, শ্রীসাহসাম্ব নামে খ্যাত, যথা রাজ শেখর ;—

শ্রীরামায়ণ ভারত বৃহৎ কথানাং কবীয়য়য়ৄয়ः।
 তিজ্যোত। ইবসরসা সরস্বতী ক্লুরতিষেভিয়।॥

ভাসো রামিল সৌমিলো বরক্লচিঃ গ্রীসাহসাঙ্কঃ কবি মে ঘো ভারবি কালিদাস তরলাঃ স্বন্ধ: সুবন্ধু শ্চয়ঃ।

এক্ষণে মীমাংসা করা আবশ্যক। বররুচি বিক্রমাদিত্যের নবরত্বের সভ্য বলিয়া প্রসিদ্ধ। স্থবকু তাঁহার ভাগিনেয় (\*)। ইহাদিগের উভয়ের নাম এবং কালিদাসের নাম বল্লাল মিশ্র এবং রাজ শেখর লিপিবদ্ধ করিয়া ভোজ বা শ্রীসাহসাঙ্কের পার্ষদ স্থির করিয়াছেন। ভোজ বা শ্রীসাহসাঙ্ক খ্রীষ্টীয় ষষ্ঠ শতাব্দীতে বর্ত্তমান ছিলেন। দ্বিতীয় প্রবর সেনের সমসাময়িক, উচ্জ্রানীর শ্রীমন্ বিক্রমাদিত্য বা হর্ষ বিক্রমাদিত্যও খ্রীষ্টীয় পঞ্চম ও ষষ্ঠ শতাব্দীর মধ্যে রাজ্য করিয়াছিলেন। ইহা ইউরোপীয় পণ্ডিতগণ কর্তৃক স্থির হইয়াছে। স্ববন্ধু বিক্রমাদিত্যের সভাসদ ছিলেন, ও তাঁহার রাজ্ঞী লোকান্তরগত হইলে বাসবদন্তা রচনা করেন (†) এবং বাসবদন্তার প্রারম্ভে বিক্রমাদিত্য মানবলীলা সম্বরণ করাতে আক্ষেপোক্তি করিয়াছেন; যথা—

সারসবন্তা নিহতা নবকা বিলস্তিচরনোতিনোকঃ:

সরসীবকীর্ত্তি শেষং গতবতি ভূবি বিক্রমাদিত্যে॥

এই সকল প্রমাণে বোধ হইতেছে, হর্ষ বিক্রমাদিত্যের মৃত্যুর পর স্থবস্থু, কালিদাস, এবং বররুচি বিভাবিষয়ে উৎসাহবান্ ভোজের আশ্রয় গ্রহণ করিয়া-ছিলেন।

বররুচি ব্রাহ্মণ কুলোদ্ভব। তিনি ভোজ রাজের পৌরোহিত্য করিতেন এবং তাঁহার এক মাত্র আশ্রয়পাদপ ভোজের মৃত্যুর পর তৎকৃত "ভোজ চম্পূ" সম্পূর্ণ করেন। বররুচি প্রণীত "প্রাকৃত প্রকাশ" এক খানি উপাদেয় প্রাকৃত ভাষার ব্যাকরণ। তাঁহার কৃত "লিঙ্গ বিশেষ বিধিকোষ" অতি প্রসিদ্ধ। মেদিনীকার এবং হলায়ুধ তাহার বিশেষ উল্লেখ করিয়াছেন। এতদ্বিশ্ন তাঁহার নামে "নীতিরত্ন" নামক ক্ষুদ্র গ্রন্থ প্রচারিত হইয়াছে।

শ্রীরামদাস সেন।

<sup>\*</sup> ইতি শ্রীবরক্ষতি ভাগিনেয় স্থবন্ধু বিরচিত। বাসবদন্তাখ্যায়িকা সমাপ্তা।

ক কবিরয়ং বিক্রমাদিতা সভাঃ। তিম্মিন্ রাজ্ঞী লোকাস্তরং প্রাপ্তে এতন্ নি<sup>ব্রুং</sup> কু:ত্বান । নারসিংহ বিহা।



🐼 ণ্ডিতবর শ্রীযুক্ত গিজো বলিয়াছেন যে, উন্নতিই সভ্যতার প্রধান লক্ষণ। তাঁহার বিবেচনায় হিন্দুজাতি সভ্য বলিয়া গণ্য নহে। এ বিষয় লইয়া বাদানুবাদ করাতে কোন ফল নাই। কারণ, গিজোর সম্বন্ধ এই যে, স্বভাবতঃ লোকে যে সকল জাতিকে সভ্য বলিয়া গণনা করে, সেই সকল জাতির প্রকৃতিই সভ্যতার লক্ষণ। ইউরোপীয়েরা সকলেই কেবল আপনা-দিগকে সভ্য এবং অস্তান্ত জাতিকে অসভ্য জ্ঞান করেন, তদ্ধপ এক কালে হিন্দুরাও অহিন্দু মাত্রকে অসভ্য ম্লেচ্ছ বলিয়া ঘূণা করিতেন। স্থুতরাং উভয় সম্প্রদায়ের মতে সভ্যতার লক্ষণ বিভিন্ন হইবেক, ইহাতে বিচিত্র কি ৭ ফলতঃ সভ্যতা পদার্থের যদি কতকশুলি বিশেষ লক্ষণ থাকে, তবে সভ্যতা শব্দে সকল ভাষাতেই ঐ সমস্ত লক্ষণ বুঝান উচিত বটে। কিন্তু উহার মধ্যে কোনং অঙ্গ সভ্যতার লক্ষণ নহে বলিয়া জাতিবিশেষ তাহা পরিত্যাগ করিলে, সভ্যতা পদার্থটা কখন অঙ্গহীন হইবেক না ; কেবল উক্ত জাতির ব্যবহৃত ভাষানুসারে সভ্যতা শব্দের বিভিন্ন অর্থ সম্পাদিত হইবেক। ইউরোপীয়দিগের মতে হিন্দুরা সভ্যপদের বাচ্য নহেন, এ কথা বলিলে হিন্দু-দিগের অবমাননা না হইয়া ইউরোপীয় ভাষা সমগ্রে সভ্য শব্দের অর্থ বিভিন্ন, এইরূপ সিদ্ধান্তও হইতে পারে। ইহাতে স্বজাতির গৌরব করা আমাদিগের উদ্দেশ্য নহে ; কারণ পক্ষাস্তরে ফ্লেচ্ছ শব্দের নিন্দাও এই হেতুতে অপনীত <sup>হউবেক।</sup> কাশীর ত্রৈলঙ্গ স্বামীকে দেখিলে ইউরোপীয় মাত্রেই অসভ্য-প্রধান বলিয়া অতিশয় বিরক্ত হইবেন, সন্দেহ নাই। কিন্তু জাপান হইতে তুরস্ক পর্য্যন্ত যে কোন বিবেচক ব্যক্তি ইহাকে অবলোকন করিবেন, তিনি ভাঁহাকে ভক্তিই না করুন, তাঁহার সহিষ্কৃতা গুণের ভূয়দী প্রশংসা অবশ্যই

করিবেন। ইহার নিগৃঢ় এই যে, কাহাকে দোষ এবং কাহাকে গুণ বলে, তিছিষয়ে সকলের ঐকমত্য নাই। সদগুণের সংস্কার হওয়াই সভ্যতার প্রকৃত লক্ষণ। যাহারা সভ্যসমাজে থাকিয়াও সদ্গুণ অভ্যাস করিতে পারে নাই, তাহারা কুলাঙ্গার এবং কদাচ সভ্য পদবীর যোগ্য নহে। আবার সকল পাত্রে সমস্ত গুণ কখনই যুগপৎ পাওয়া যায় না—অভএব সকলে তুল্যরূপ সভ্য বলিয়াও গণ্য হইতে পারে না। পৃথিবীস্থ নানা জাতির আচরণ অবলোকনপূর্বক প্রত্যেক জাতির সদ্গুণ সমূহ একত্রিত করিয়া সভ্যতার লক্ষণ স্থির করা কর্ত্ত্ব্য। এরূপ করিলে প্রকাশ হইবেক যে, সদ্গুণ অভ্যাসই সভ্যতার লক্ষণসমূহের সাধারণ প্রকৃতি।

সভ্যতা যে অভ্যাসগত গুণ, ঐক্য ধর্ম্ম বিষয়ে বাঙ্গালির সহিত ইউরোপীয় জাতিগণের তুলনা করিলে তাহার এক প্রত্যক্ষ প্রমাণ পাওয়া যায়। ঐক্য সভ্যতার লক্ষণ বলিয়া অবশ্যই গণ্য। আমরা সকলেই ঐক্যকে ভাল বলি; ঐক্য লাভ করিতে লোককে পরামর্শ দিই—কির কার্য্যে এক হইবার সময়ে আমাদিগের পৈতৃক অযোগ্যতা স্পষ্টই দেখিতে পাওয়া যায়। পাঁচজন সামান্য ইংরাজ নানা বিষয়ে বিভিন্ন মতাবলফ্রী হইলেও প্রয়োজন স্থলে অনায়াসে দলবদ্ধ হইয়া পরস্পরের সহায়তা করিবে; কিন্তু ছই জন ভদ্র বাঙ্গালি পরমবন্ধু হইলেও দশ দিন কাল উভয়-নির্দ্দিই কোন নিয়ম যথাযোগ্যরূপে প্রতিপালন করিতে পারিবেন না। অসভ্য জাতিগণ সরদারের আদেশামুসারে কর্ম্ম করে। এবং সর্ব্বেই নির্ব্বোধ অপ্র ব্যক্তিগণ ঐরূপে কার্য্য থাকে; এতাদৃশ লোকের ঐক্যসাধনের মূলীভূত হেতু এই যে, ইহাদিগের মন নানা বিষয়ের প্রতি ধাবমান হয় না, স্মতরাং সময় বিশেষের জাগরূক বাসনা একমাত্র বলিয়া সকলে তাহারই অন্থ্যামী হয়। কিন্তু ইহারা কিছু কাল পরেই আবার মতিচ্ছন্ন হইয়া পরিশেষে নিতান্ত অকর্ম্মণ্য হইয়া পড়ে।

যাঁহারা কোন সাধারণ উদ্দেশ্য সাধনার্থ স্বেচ্ছাচার দমন করিয়া সকলে একমতে কার্য্য করেন, তাঁহারাই প্রকৃত ঐক্য ধর্মধারী। ইচ্ছা করিলেই স্বেচ্ছাচার বৃত্তি দমন করা যায় না। ইচ্ছা সকল সময়ে তুল্য প্রকার বল ধারণ করে না; অতএব ভিন্নং ব্যক্তির মনে একই ইচ্ছা একই সময়ে প্রবলা হইবার সম্ভাবনা অতি বিরল। তবে কোন কারণবশতঃ কোন জাতির বছকাল প্র্যুম্ভ অগত্যা ঐক্য রক্ষা করিতে হইলে, তাহারা ক্রমশঃ এই গুণ

অভ্যাস করিয়া লয়। আর যে সমাজে লোকে সর্ব্বদা এক বাক্যে কার্য্য করে, তাহাদিগের সংসর্গে থাকিলে ঐ গুণ সহজেই অভ্যস্ত হইয়া যায়— এবং পুরুষান্তক্রমে এইরূপ অভ্যাস হইলে এক্যের প্রয়োজন স্থলে লোকে সামান্য বিরোধ বিশ্বরণ করিয়া শক্রর সঙ্গেও এক বাক্যে কার্য্য করিতে পারে।

ঐক্যের ত্বই লক্ষণ। উদ্দেশ্যের একতা এবং কার্য্যকারকদিগের পরস্পরের সহায়তা। লক্ষণদ্বয় সর্বতোভাবে পৃথক। প্রথমটী থাকিলেই যে দ্বিতীয়টী সহজে উপস্থিত হয়, এমত নহে। এক উদ্দেশ্য অনেক লোকের থাকে. কিন্তু তংসাধনার্থ পরস্পরের সাহায্য করিতে সকলেই ইচ্ছুক বা সক্ষম হয় না। এক্য রক্ষার জন্ম দলের প্রত্যেক ব্যক্তির কর্ত্তব্য সাধনের নিমিত্ত এতাদশ উৎস্থক হওয়া আবশ্যক, যেন তিনি ভিন্ন কার্য্য সমাধা হইবেক না। গুরুতর কার্য্য এক ব্যক্তির দারা নির্ববাহ হওয়া ত্বন্ধর বলিয়াই ঐক্যের প্রয়োজন হইয়া থাকে ; তাহাতে যদি কার্য্যকারকেরা স্ব২্ ক্ষমতার অংশ মাত্র নিযুক্ত করেন, তবে লোকসংখ্যা বৃদ্ধিতে কোন উপকার দর্শে না। কার্য্য নির্ব্বাহ করাই ঐক্যের উদ্দেশ্য, তৎপরিবর্ত্তে শ্রম লাঘবকে উদ্দেশ্য জ্ঞান করিলে কার্য্যের ক্ষতি অবশ্যই হইবেক। কারণ লোক বৃদ্ধিতে স্বভাবতঃ অনেক দৌর্ব্বল্যের হেতু উপস্থিত হয়। মন্তুষ্যের মন নানাদিকে ভ্রমণ করিয়া থাকে। যদি ছই ব্যক্তিকে এক বিষয়ে নিবিষ্ট করিতে কোন নির্দিষ্টপরিমাণ পরিশ্রম আবশ্যক হয়, তবে তিন জনের স্থলে তাহার তিন গুণ এবং চারি জনের স্থলে ছয় গুণ পরিশ্রম প্রয়োজন হইবেক। অতএব বহুসংখ্যক ব্যক্তির মনে একটা উদ্দেশ্য জাগরূক রাখিবার জন্য যে অতিরিক্ত প্রয়াস আবশ্যক, তজ্জনিত ক্ষয় পূরণার্থ তাবৎ লোককে উদ্দিষ্ট কর্ম্ম নির্ববাহ সময়ে একাকী নিযুক্ত হইয়াছি, এইরূপ জ্ঞান করিতে হইবেক। প্রয়োজনাতিরিক্ত লোককে ঐক্যে রাখিতে অনেক বৃথা শ্রম ব্যয় হইয়া থাকে। স্থৃতরাং তাহারা কর্মহানি করে। যাঁহারা এক বাক্যে কোন কার্য্যে নিযুক্ত হয়েন, তাঁহাদিগের পরস্পরের সাহায্য প্রয়োজনীয় কি না, তাহা অগ্রে নির্ণয় করা উচিত। যদি উদ্দে**শ্যটা** এতাদৃশ মহৎ হয় যে, লোক যত অধিক হইবেক, ততই স্থচারুরূপে কার্য্য সমাধা হইবেক, তবে উদ্দেশ্যের পূর্ণাবস্থা অসংখ্য লোকেরও অসাধ্য বলিতে হইবেক; স্থতরাং এক ব্যক্তিরও পূর্ণ আয়াসের কিঞ্চিৎমাত্র ব্যতিক্রম হইলে উদ্দেশ্য সিদ্ধির পক্ষে তদম্যায়ী ব্যাঘাত रुग् ।

এই সামান্ত কথা এতাদৃশ বাহুল্য ভাবে লিখিবার হেতু এই, আমাদিগের মধ্যে অনেকে, প্রত্যেকের আয়াস অল্প হইবেক, মনে করিয়া দলবৃদ্ধি করিবার চেষ্টা করেন এবং পরিণামে বিফলপ্রয়াস হয়েন। এরূপ কার্য্য কুসংস্কার-মূলক। বহুলোকের সাহায্য অবলম্বন করিতে হইলে প্রথমতঃ উদ্দিষ্ট কর্ম্মের অঙ্গ প্রত্যঙ্গ গুলিকে পুনঃ পুনঃ বিভাগ করিয়া ভিন্ন ভিন্ন ব্যক্তির হস্তে ন্যস্ত করিতে হয়, এবং লোকবল থাকিলে এক একটা বিশেষ কার্য্যের ভার পর্য্যায়-ক্রমে ভিন্ন ব্যক্তির হস্তে প্রদান করা কর্ত্তব্য ; তথাপি এক জনের কার্য্য ত্বই জনের হস্তে প্রদান করা উচিত নহে। কার্য্যের অঙ্গ প্রত্যঙ্গ কি প্রণালীতে বিভাগ করিলে কার্য্যটী স্থচাক্লরূপে নির্ব্বাহ হইবেক, কোন্ং বিষয়ে সহকারিগণ অধ্যক্ষের আদেশ অবলম্বন এবং কোন্২ স্থলে তাঁহারা স্ব২ অভিলাষ অনুসরণ করিলে তাবতের বলসমষ্টি সর্ব্বাপেক্ষা অধিক হইবেক, এ বিষয়ের মীমাংসা করাই অধ্যক্ষের কার্য্য। নতুবা কেবল কর্তৃত্ব বাসনার বশীভূত হইয়া অন্সের প্রতি নানাবিধ আদেশ করিলে কেহ অধ্যক্ষ হয় 🙃 বাঙ্গালিরা সকলেই কর্ত্ত্বপ্রিয়। পরের গোলামি করিতেছি, তথাপি সুযোগ পাইলেই হীনতর গোলামের উপর প্রভুত্ব করিবার বাসনা আমাদিগের এক প্রকার জাতীয় ধর্ম। পাঁচ জন একত্রে সমবেত হইলে সকলেই পরামর্শ দিতে তৎপর। তাহাতে তত দোষ নাই; কিন্তু কেহই যে কৌশল বিনা জানিয়া শুনিয়া, পরের পরামর্শ গ্রহণ করিতে ইচ্ছা করেন না এবং আপন বিবেচনাকে সর্বশ্রেষ্ঠ জ্ঞান করিয়া তদন্তথা পূর্বক কার্য্য করিতে পারেন না, ইহা আমাদিগের আন্তরিক দৌর্বলাের লক্ষণ।

পূর্ববিদলে আমাদিগের সমাজ মধ্যে রাজা সর্বময় কর্তা ছিলেন, তদনস্থর জাতি, কৌলীন্ত, সম্পর্কের শ্রেষ্ঠতা এবং বয়োজ্যেষ্ঠতামুসারে লোক সমূহের মধ্যে কর্তৃত্ব এবং অধীনতা সম্বন্ধ নিবদ্ধ হইত। তখন ব্রাহ্মণেরা নিরবচ্ছিন্ন সমাজের মঙ্গল কামনা করিতেন, তদর্থে সর্বদা শাস্ত্রালোচনা করিতেন এবং অধীন জাতিগণ কুদৃষ্টান্ত দেখিতে না পায়, এই অভিপ্রায়ে সর্বদা স্বচরিত্রের প্রতি সম্যক দৃষ্টি রাখিতেন। রাজা স্বভাবতঃ ব্রাহ্মণের অপরামর্শে কোন সার্য্য করিতেন না, স্কুতরাং ব্রাহ্মণেরা যে মত করিতেন, তাহাতে কেহই অসম্মত বা অবাধ্য হইতেন না। নিরস্তর পরকাল ভয় সকলের মনোমধ্যে জাগরুক থাকাতে সকলেই একাগ্রচিত্তে ব্রাহ্মণিদিগের আজ্ঞা পালন করিতেন; কাজেই ঐকা সাধনের উভয় উপকরণই বর্তমান ছিল। এবং ব্রাহ্মণেরাও

সর্বসাধারণের সাহায্যের প্রতি নির্ভর করিয়া সমস্ত মহৎ কার্য্য উদ্ধার করিতে পারিতেন। ভারতবর্ষ বিধর্মীদিগের হস্তগত হইবামাত্র ব্রাহ্মণেরা পদচ্যুত হইয়া পরে ধর্মচ্যুতও হইলেন। হুর্ভাগ্য বশতঃ তাঁহারা আপনাদিগের উপজীবিকার জ্বন্য কেবল ভব্দ ব্যক্তিগণের দয়াধর্মের উপর নির্ভর করিয়াছিলেন। হিন্দু ক্রিয়া কলাপ মাত্রে ব্রাহ্মণকে দান করিবার বিধান দেখিয়া গাঁহারা শাস্ত্র প্রণেতাগণকে অর্থলোলুপ মনে করেন, তাঁহারা নিতাস্ত অদূরদর্শী। আজিকে ইনকমটাক্ষ এবং পণ্য দ্রব্যের মাস্থল রূপ টাক্ষ লইয়া যে বিসম্বাদ চলিতেছে, ব্রাহ্মণেরা বহুকাল পূর্ব্বে তাহার মীমাংসা করিয়া এরূপ বন্দোবস্ত করিয়াছেন যে, ধর্মযাজক প্রতিপালনার্থ রাজাকে কর সংগ্রহ পূর্ব্বক তাহা হইতে বেতন নির্দিষ্ট করিয়া দিতে হইবেক না। লোকে স্বেচ্ছাপূর্ব্বক পুণ্যাভিলাষে ব্রাহ্মণগণকে অকাতরে দান করিবে এবং তদ্মারা দাতাগণের দানশীলতা এবং পারলোকিক মঙ্গলকামনাও বদ্ধমূল হইবেক।

তখন রাজার সাহায্যে ব্রাহ্মণেরা পরিতৃষ্ট হইতেন এবং সামাশ্য লোক-দিগকে ভিক্ষা দানের নিমিত্ত পীড়ন করিতে হইত না। কিন্তু রাজভাণ্ডার বিধর্মীর হস্তগত হইলে ব্রাহ্মণ মাত্রেই নিঃস্ব হইয়া পড়িলেন। আহার না চলিলে প্রত্যহ বেদ পাঠ কে করিতে পারে ? ব্রাহ্মণেরা ধর্মচ্যুত হইলে হিন্দু সমাজের শৃষ্থল ভগ্ন হইয়া গেল। বাহুবল, এবং পরিণামে অর্থবলই সর্বত্র মাগ্য হইয়া উঠিল। লোকে রাজার অনাচার দেখিয়া হিন্দু ধর্মে আস্থাহীন হইল এবং শ্রদ্ধার পাত্র অভাবে স্বেচ্ছাচারী হইল। বাঙ্গালিদিগের আবার বাহুবলও নাই, স্বুতরাং এখানে অনৈক্যের সমস্ত কারণ একত্রিত হইল। পূর্ব্বে ধর্মরক্ষাই এতদ্দেশীয় লোকের এক মাত্র উদ্দেশ্য ছিল। রাজকার্য্যে কেহ ক্ষম হস্তক্ষেপ ক্রিত না ; যে রাজা উপস্থিত হইতেন, ব্রাহ্মণ আদেশানুসারে তাঁহাকেই কর দিত। দলবদ্ধ হইবার প্রয়োজন হইলে ব্রাহ্মণেরাই তাহার মন্ত্রী হইতেন। বিধর্মী রাজ্ঞারা বাহ্যতঃ কেবল কর গ্রহণ করিতে লাগিলেন, কিন্তু কাল সহকারে হিন্দুদিগের পরামর্শদাতা ব্রাহ্মণের অভাব হইল। অন্তুরুদ্ধ না হইলে হিন্দুরা প্রায় কখনই কোন কার্য্যে হস্তক্ষেপ করিতেন না—স্থতরাং আক্ষণের স্থলে নৃতন কর্তা সংস্থাপন করিতে পারিলেন না, এবং তাহার প্রকরণও কেহ জ্বানিতেন না। ধর্মলোপ হওয়াতে হিন্দুদিগের এক মাত্র উচ্চাভিলায—ধর্মরক্ষা—তাহাও নিস্তেজ হইল ; স্কুতরাং ছুর্বলের স্বভাবসিদ্ধ ধর্মামুসারে বাঙ্গালিরা কেবল শরীর রক্ষা বাসনার বশবর্তী হইয়া পরস্পরের প্রতি বিদ্বেষী হইয়া উঠিল। ক্ষত্রিয় ধর্ম—শিষ্ট পালন ছুট্ট দমন—কচিৎ
দৃষ্ট হইত এবং ঐ মহৎ কার্য্যের ভার ছুর্বল, মূর্খ, ধর্মজ্ঞানবঙ্জিত, ব্রাহ্মণসহায়বিহীন জমিদারগণের হস্তে পতিত হইল। অতএব ঐক্য অভ্যাসের
স্মুযোগ কোথায় ?

বরং যুদ্ধ ব্যবসায়িরা নিতান্ত বেতনভোগী হইলেও এই মহৎগুণ কথঞিৎ অভ্যাস করিতে পারে। সম্মুখে শক্র—কেবল আমাকে নহে, সমস্ত সৈনিক দল বিনাশের জন্মই উহারা ব্যগ্র। পলায়নের সম্ভাবনা নাই। নিজোসিত অসি হস্তে পার্শ্বর্তি সিপাহীকে আঘাত করিতে উন্থত হইয়াছে, সে কার্য্যান্তরে ব্যাপৃত। এরূপ সময়ে তরবারি উত্তোলন করিবার জন্ম আর চিন্তা করিতে হয় না। কিন্তু এই সঙ্গেং কতকগুলি মহৎ গুণ অভ্যাস হইয়া যায়! যাঁহারা যুদ্ধকালে প্রাধান্ম প্রদর্শন করেন, তাঁহাদিগের মনে সাহস, স্বচিন্তা ও স্বাবলম্বন এবং পরোপকারবাসনা প্রদীপ্ত হয়। যাঁহারা ঐ সকল ব্যক্তির দ্বারা উপকৃত্ত হয়েন, তাঁহারা কৃতজ্ঞতা অভ্যাস করেন, এবং এতহভ্তয় শ্রেণীর মধ্যে হল্পতা, সাহায্য করিবার ক্ষমতা এবং সাহায্য প্রাপ্তির আশ্বাস বর্দ্ধিত হয়। গৈনিক পুরুষদিগের প্রধান ধর্ম কর্ত্পক্ষের আজ্ঞা পালন। যুদ্ধকালে ইহার চালনার দ্বারা একদিগে কর্তৃত্ব, অন্তাদিকে অধীনত্ব করণ বিষয়ে সকলেই উৎকর্ষ লাভ করেন।

যে স্থলে যোদ্ধণ বেতনলালসার পরিবর্ত্তে স্বদেশ রক্ষা বা তদমুরপ শ্রন্থ কোন মহৎ উদ্দেশ্যের নিমিত্ত যুদ্ধে রত হয়েন, সেখানে পরাজিত হইলেও তাঁহাদিগের মাহান্ম্যের ইয়ত্তা থাকে না। ইহারা পদে২ আত্মসংযম এবং পরোপকার ধর্ম অভ্যাস করেন। রাজ্য রক্ষার্থ ই ঐক্যের প্রয়োজন। কিন্তু এতাদৃশ ব্যক্তিগণ বিভিন্ন মতাবলম্বী লোক সমূহকে একত্র করিয়া নূতন রাজ্য সংস্থাপন করিতে পারেন।

যুদ্দের দারা এরূপ অসাধারণ ফললাভ হয় যে, যাহারা যোদ্ধাগণের সহিত একত্রে আলাপ, একত্রে ভোজন, একত্র ভ্রমণ করে, তাহাদিগের মনেও ঐ সকল ধর্মের সংস্কার হইয়া উঠে।

ইংরাজ্বদিগের ঐক্য দেখিয়া আমরা আপনা আপনি কতই না ধিকার করিয়া থাকি! কিন্তু ঐক্য সাধনের এক মহৎ উপায় ভক্তি; তাহা আমাদিগের প্রায় নাই বলিলেই হয়। ব্যক্তি বিশেষকে দেখিয়া একবারও এমন মনে হয় না যে ইনি আমার অতীব মাশ্য; ইহার আদেশ মতে আমার পুত্রের মন্তকে করাত দেওয়াও কর্ত্তব্য এবং সর্ব্বস্বান্ত হইয়া দাস্তবৃত্তি অবলম্বন করিলেও দোষ নাই। পুনরায় ব্রাহ্মণ সৃষ্টি না হইলে তাঁহারা আর পূর্ব্বপদ প্রাপ্ত হইবেন না—অতএব তাঁহাদিগের সাহায্য প্রত্যাশা করা রূথা। এক্ষণে সর্ব্বত্র বিবেক শক্তি প্রকাশ এবং সদগুণ অভ্যাস ভিন্ন আমাদিগের উপায়াম্ভর নাই। কাল্পনিক আচরণ পরিত্যাগ করিলে, আমরা ক্রমশঃ পরস্পরের বিশ্বাসপাত্র হইতে পারিব। কোন উদ্দেশ্য সকলের মনে জাগরুক হইতেছে না বলিয়া উৎকৃষ্ঠিত হইবার আবশ্যকতা নাই; কারণ অবস্থার সাদৃশ্য না ঘটিলে উদ্দেশ্যের একতা হয় না। কিন্তু পরম্পরের সাহায্যার্থ কর্ত্তন্ত্ অধীনত্ব এবং সমকক্ষের প্রতি বিশ্বাস, এই তিনটী গুণ অভ্যাস করা আবশ্যক। কর্তৃত্ব করিতে হইলে অধীনের স্পবিধা চেষ্টা, এবং অধীনত্ব করিতে গেলে কর্ত্তার নিকট বিনয়, এতহুভয়ের প্রয়োজন। সামাজিক বিনয়ে আমাদিগের অসন্তাব নাই, কিন্তু আমাদিগের অন্তঃকরণ নিতান্ত বিনয়-বিহীন এবং আত্মস্তরী হইয়া উঠিয়াছে। শ্রদ্ধার পাত্র নাই বলিয়া কাহাকেই কর্ত্তৰ পদে অভিষেক করিব না-ইহাতে আমাদিগের বিনয়াভাব এবং কর্ত্তপদা-কাজ্মিদিগের অযোগ্যতা, উভয় দোষই প্রতীয়মান হয়। কিন্তু স্বং কর্ত্তব্য সাধনে অযত্ন এবং পরের প্রত্যাশা করা আমাদিগের আন্তরিক দৌর্ববলোর প্রমাণ্যাত্র।

এতাবতা এই সিদ্ধাস্ত হইতেছে যে, আমরা প্রাচীন কালে যে প্রণালীতে এক্য সাধন করিতাম, এক্ষণে তাহা পুনরুখাপন করিবার সম্ভাবনা নাই। কর্ত্তাবিহীন হইলে যে সমস্ত গুণ এবং উপায়ের দ্বারা এক্য লাভ করা যায়, তাহার অনেক গুলিতে আমাদিগের নিতান্ত অভাব দৃষ্ট হয়। আর এক্য অভ্যাসের এক প্রধান উপায় যুদ্ধ ব্যবসা।

অতঃপর পরামর্শ এই যে, দলবদ্ধ হইবার জন্ম পদে২ এরূপ নিয়ম নির্দিষ্ট করা উচিত যে, প্রত্যেকে আপন কর্ত্তব্য কর্ম্ম স্পষ্টাক্ষরে বুঝিতে পারে এবং তাহা প্রতিপালন করা সকলের পক্ষে স্কুসাধ্য হয় ।



**ক্রিমার।** প্রথম ভাগ। শ্রীকালীমার ঘটক প্রণীত। কলিকাতা বি, পি, এন্স্ যন্ত্র।

এখানি বালকের পাঠোপযোগী পভ গ্রন্থ। গ্রন্থকারের উদ্দেশ্য বালক শিক্ষা, কবিত্ব নহে। ইহা তিনি স্বয়ং স্বীকার করিয়াছেন। স্থতরাং এ গ্রন্থ সম্বন্ধে আমাদের কিছুই বক্তব্য নাই।

পত্যমালা। উপেন্দ্রনাথ রায় চৌধুরী প্রণীত। কলিকাতা, দ্বৈপায়ন যত্ত্ব। এই পত্মগ্রন্থানি খুলিয়াই আমরা গ্রন্থারন্তে পড়িলাম,

ওহে নরগণ।

একভাবে ধর্ম প্রতি রাধ সবে মন !
সত্য সনাতন শিব, ফুলর বরণ।
কেমন কৌশলে স্প্টি করেন ভূবন ॥
তার পরে ২৫ পৃষ্ঠা খুলিলাম। পড়িলাম,
উদিত জনম ভূমি হৃদয়ে যথন।
তথনি আমার হয় বিচলিত মন ॥
জান না জনমভূমি ফর্ম গরীয়সী!
কি স্থপের স্থান যথা স্বজন প্রেয়সী।

ইত্যাদি।

আবার এক স্থানে খুলিলাম—৩৮ পৃষ্ঠা,

মন্দ মন্দ সমীরণ, বহিতেছে অফুক্ষণ

দেখিয়া আমার মন,

শ্বিশ্ব অভিশয়।

স্থভাবের শোভা হেরি,
শোক দূরে রয়॥

ইত্যাদি।

অক্তান্ত অনেক স্থান পড়িয়া দেখিলাম—সকলই এরূপ।

আমরা গ্রন্থকারকে জিজ্ঞাসা করি, এই রূপ কথা, তিনি কত লক্ষ বার পড়িয়াছেন, তাহার সংখ্যা করিতে পারেন ? যাহা লক্ষং বার লিখিত, পঠিত, কথিত, শ্রুত, চর্ব্বিত, উদ্গীরিত হইয়াছে, তাহা আবার উদ্গীর্ণ করিয়া লাভ কি ? লাভ দূরে যাউক, স্থুখ কি ?

কবিতাকুসুম। প্রথমভাগ। শ্রীতিনকড়ি মুখোপাধ্যায় কর্তৃক প্রণীত ও প্রকাশিত। কলিকাতা জি, পি, রায় এণ্ড কোম্পানির যম্মে।

আমরা উপেন্দ্র বাবুকে যাহা বলিলাম, তিনকড়ি বাবুকেও তাহাই বলি। এইখানি কবিতা কুসুমের প্রথমভাগ। দ্বিতীয় ভাগ প্রকাশ না করিলেও হয়।

সদ্ভাবকুসুম। শ্রীশ্রীনাথচন্দ্র প্রণীত। কলিকাতা। প্রাচীন ভারতযন্ত্র। এই কবিতা গুলিন নিতান্ত অপাঠ্য নহে। স্থানে২ মধুর। কিন্তু কবিতার অমৃত বাঙ্গালা দেশে আজ্ককাল ছড়াছড়ি যাইতেছে। এরূপ মাধুর্য্যও ভাল লাগেনা। এ গ্রন্থেও বিশেষ প্রশংসনীয় কিছু নাই।

প্রথম চরিতাপ্টক। শ্রীকালীময় ঘটক কর্তৃক সঙ্কলিত। হুগলী বুধোদয় যন্ত্র।

দেখিলাম, এখানি দ্বিতীয়বার মুদ্রিত হইয়াছে। এতৎ সম্বন্ধে আমাদের কিছুই বক্তব্য নাই।



## সপ্তচথারিংশতম পরিচ্ছেদ

সরলা এবং সর্পী

শ্বন শয়নাগারে, স্থসাগরে ভাসিতেই নগেন্দ্র স্থ্যমুখী এই প্রাণস্থিককর কথোপকথন করিতেছিলেন, তখন সেই গৃহের অংশান্তরে এক প্রাণসংহারক কথোপকথন হইতেছিল। কিন্তু তৎপূর্বের, পূর্বেরাত্রের কথা বলা আবশ্যক।

বাটী আসিয়া নগেন্দ্র কুন্দের সঙ্গে সাক্ষাং করিলেন না। কুন্দ আপন শয়নাগারে, উপাধানে মুখগুস্ত করিয়া সমস্ত রাত্রি রোদন করিল। কেবল বালিকাস্থলভ রোদন নহে। মর্মান্তিক পীড়িত হইয়া রোদন করিল। যদি কেহ কাহাকে বাল্যকালে অকপটে আত্মসমর্পণ করিয়া, যেখানে অমূল্য হৃদয় দিয়াছিল, সেখানে তাহার বিনিময়ে কেবল তাচ্ছিল্য প্রাপ্ত হইয়া থাকে, তবে সেই এ রোদনের মর্মাচ্ছেদকতা অমূভব করিবে। তখন কুন্দ পরিতাপ করিতে লাগিল যে, কেন আমি স্বামিদর্শনলালসায় প্রাণ রাথিয়াছিলাম। আরো ভাবিল যে, এখন আর কোন্ সুখের আশায় প্রাণ রাথি ?

সমস্ত রাত্রি জাগরণ এবং রোদনের পর প্রভাতকালে কুন্দের তন্ত্র। আসিল। কুন্দ তন্ত্রাভিতৃত হইয়া দ্বিতীয় বার লোমহর্ষণ স্বপ্ন দেখিল। দেখিল, চারি বংসর পূর্বের পিতৃভবনে পিতার মৃত্যুশয্যাপার্শ্বে শয়ন কালে, যে জ্যোতির্শ্বরী মৃর্ত্তি তাহার মাতার রূপ ধারণ করিয়া, স্বপ্নাবিভূ তা হইয়াছিলেন, এক্ষণে সেই আলোকময়ী প্রশান্ত মৃর্ত্তি আবার কুন্দের মস্তকোপরি অবস্থান করিতেছেন। কিন্তু এবার তিনি বিশুদ্ধ শুদ্র চন্দ্রমগুলমধ্যবর্ত্তিনী নহেন। এক অতি নিবিড় বর্ষণোন্ম্থ নীল নীরদ মধ্যে আরোহণ করিয়া অবতরণ করিতেছেন। তাহার চতৃঃপার্ধে অন্ধকারময় কৃষ্ণবাষ্পের তরক্ষোৎক্ষীপ্ত হইতেছে, সেই অন্ধকারমধ্যে এক মন্মুগ্রমৃর্ত্তি অল্লং হাসিতেছে। তন্মধ্যে ক্ষণেং সৌদামিনী প্রভাসিত হইতেছে। কুন্দ সভয়ে দেখিল যে, এ হাস্থানিরত বদনমগুল, হীরার ম্থান্মরূপ। আরও দেখিল, মাতার করুণাময়ী কান্তি এক্ষণে গন্তার ভাবাপন্ন। মাতা কহিলেন.—

"কুন্দ, তথন আমার কথা শুনিলে না, আমার সঙ্গে আসিলে না— এখন হঃখ দেখিলে ত ?"

কুন্দ রোদন করিল।

তখন মাতা পুনরপি কহিলেন, "বলিয়াছিলাম, আর একবার আসিব। তাই আবার আসিলাম। এখন যদি সংসারস্থা পরিতৃপ্তি জন্মিয়া থাকে, তবে আমার সঙ্গে চল।"

তখন কুন্দ কাঁদিয়া কহিল, "মা, তুমি আমাকে সঙ্গে লইয়া চল! আমি আর এখানে থাকিতে চাহি না।"

ইহা শুনিয়া মাতা, প্রসন্ন হইয়া বলিলেন, "তবে আইস।" এই বলিয়া তেজাময়ী অন্তর্হিতা হইলেন। নিদ্রা ভঙ্গ হইলে, কুন্দ স্বপ্ন অরণ করিয়া দেবতার নিকট ভিক্ষা চাহিল যে, "এবার আমার স্বপ্ন সফল হউক।"

প্রাতঃকালে হীরা কুন্দের পরিচর্য্যার্থে সেই গৃহে প্রবেশ করিল। দেখিল, কুন্দ কাঁদিতেছে।

কমলমণির আসা অবধি হীরা কুন্দের নিকট বিনীতভাব ধারণ করিয়াছিল। নগেল্র আসিতেছেন, এই সম্বাদই ইহার কারণ। পূর্ববপরুষ ব্যবহারের প্রায়শ্চিত্ত স্বরূপ বরং হীরা, পূর্ববাপেক্ষাও কুন্দের প্রিয়বাদিনী ও আজ্ঞাকারিণী হইয়াছিল। অন্য কেহ এই কাপট্য সহজেই বুঝিতে পারিত—কিন্তু কুন্দ অসামান্যা সরলা এবং আশুসন্তুষ্টা—স্কুতরাং হীরার এই নৃতন প্রিয়কারিতায় প্রীতা ব্যতীত সন্দেহবিশিষ্টা হয় নাই। অতএব, এখন কুন্দ হীরাকে পূর্ব্বমত, বিশ্বাসভাজিনী বিবেচনা করিত। কোন কালেই ক্লকভাষিণী ভিন্ন অবিশ্বাসভাজিনী মনে করে নাই!

হীরা জিজ্ঞাসা করিল, "মা ঠাকরাণি, কাঁদিতেছ কেন ?"

কুন্দ কথা কহিল না। হীরার মুখপ্রতি চাহিয়া দেখিল। হীরা দেখিল, কুন্দের চক্ষু ফুলিয়াছে, বালিশ ভিজিয়াছে। হীরা কহিল, "এ কি ? সমস্ত রাত্রিই কেঁদেছ না কি ? কেন, বাবু কিছু বলেছেন ?"

कुन्न विलल, "किছु ना।"

এই বলিয়া আবার সম্বর্দ্ধিত বেগে রোদন করিতে লাগিল। হীরা দেখিল, কোন বিশেষ ব্যাপার ঘটিয়াছে। কুন্দের ক্লেশ দেখিয়া, আনন্দে তাহার হৃদয় ভাসিয়া গেল। মুখ ম্লান করিয়া জিজ্ঞাসা করিল, "বাবু বাড়ী আসিয়া তোমার সঙ্গে কি কথা বার্তা কহিলেন ? আমরা দাসী, আমাদের কাছে তা বলিতে হয়।"

কুন্দ কহিল, "কোন কথাবার্ত্ত। বলেন নাই।"

হীরা বিস্মিত হইয়া কহিল, ''সে কি মা! এত দিনের পর দেখা হলো! কোন কথাই বলিলেন না ?"

কুন্দ কহিল, "আমার সঙ্গে দেখা হয় নাই।"

এই কথা বলিতে কুন্দের রোদন অসম্বরণীয় হইল।

হীর। মনে২ বড় প্রীত। হইল। হাসিয়া বলিল, "ছি মা! এতে কি কাঁদ্তে হয়? কত লোকের কত বড়২ তঃখ মাথার উপর দিয়া গেল— আর তুমি একটু দেখা করার বিলম্ব জন্ম কাঁদিতেছ।"

"বড়২ ছঃখ" আবার কি প্রকার, কুন্দ তাহা কিছুই ব্ঝিতে পারিল না। হীরা তখন বলিতে লাগিল, "আমার মত যদি তোমাকে সহিতে হইত—তবে এত দিন তুমি আত্মহত্যা করিতে।"

"আত্মহত্যা," এই মহা অমঙ্গলজনক শব্দ কুন্দনন্দিনীর কানে দারুণ বাজিল। সে শিহরিয়া উঠিয়া বসিল। রাত্রিকালে অনেক বার সে আত্মহত্যার কথা ভাবিয়াছিল। হীরার মুখে সেই কথা শুনিয়া নরান্ধিতের স্থায় বোধ হইল।

হীরা বলিতে লাগিল, 'ভবে আমার ছংখের কথা বলি শুন। আমিও এক জনকে আপনার প্রাণ অপেক্ষা ভাল বাসিতাম। সে আমার স্বামী নহে— কিন্তু যে পাপ করিয়াছি, তাহা মুনিবের কাছে লুকালেই বা কি হইবে—
স্পষ্ট স্বীকার করাই ভাল ।"

এই লজ্জাহীন কথা কুন্দের কর্ণে প্রবেশও করিল না। তাহার কানে সেই "আত্মহত্যা" শব্দ বাজিতেছিল। যেন ভূতে তাহার কানে২ বলিতেছিল, "তুমি আত্মঘাতিনী হইতে পারিবে। এ যন্ত্রণা সহা ভাল, না মরা ভাল ?"

হীরা বলিতে লাগিল, "সে আমার স্বামী নহে; কিন্তু আমি তাহাকে লক্ষ স্বামির অপেক্ষা ভাল বাসিতাম। সে আমাকে ভাল বাসিত না। আমি জানিতাম যে, সে আমাকে ভাল বাসিত না। এবং আমার অপেক্ষা শত গুণে নিগুণি আর এক পাপিষ্ঠাকে ভাল বাসিত।" ইহা বলিয়া হীরা নতনয়না কুন্দের প্রতি এক বার অতি তীব্র কোপকটাক্ষ করিল; পরে বলিতে লাগিল, "আমি ইহা জানিয়া তাহার দিকে ফোঁসিলাম না, কিন্তু এক দিন আমাদের উভয়েরই তুর্ক্ দ্ধি হইল।" এই রূপে আরম্ভ করিয়া, হীরা সংক্ষেপে কুন্দের নিকট আপনার দারুণ ব্যথার পরিচয় দিল। কাহারও নাম ব্যক্ত করিল না; দেবেল্রের নাম, কুন্দের নাম উভয়ই অব্যক্ত রহিল। এমত কোন কথা বলিল না যে, তদ্বারা, কে হীরার প্রণয়ী, কে বা সেই প্রণয়ীর প্রণয়িনী, তাহা অমুভূত হইতে পারে। আর সকল কথা সংক্ষেপে প্রকাশ করিয়া বলিল। শেষে পদাঘাতের কথা বলিয়া কহিল, "বল দেখি, তাহাতে আমি কি করিলাম ?"

কুন্দ জিজ্ঞাস। করিল, "কি করিলে '' হীরা হাত মুখ নাড়িয়া বলিতে লাগিল, "আমি তখনই চাঁড়াল কবিরাজের বাড়ীতে গেলাম। তাহার নিকট এমন সব বিষ আছে যে, খাইবা মাত্র মানুষ মরিয়া যায়।"

কুন্দ ধীরতার সহিত, মৃহতার সহিত, কহিল, "তার পর ?"

হীরা কহিল, "আমি বিষ খাইয়া মরিব বলিয়া বিষ কিনিয়াছিলাম, কিন্তু শেষে ভাবিলাম যে, পরের জন্ম আমি মরিব কেন ? ইহা ভাবিয়া বিষ কৌটায় পুরিয়া বাক্সতে তুলিয়া রাখিয়াছি।"

এই বলিয়া হীরা কক্ষাস্তর হইতে তাহার বাক্স আনিল। সে বাক্সটী হীরা মুনিব বাড়ীর প্রসাদ পুরস্কার এবং অপহরণের জব্য লুকাইবার জন্ত সেইখানেই রাখিত। হীরা সেই বাক্সতে নিজক্রীত বিষের মোড়ক রাখিয়াছিল। বাক্স খুলিয়া হীরা কৌটার মধ্যে বিষের মোড়ক কুন্দকে দেখাইল। আমিষ লোলুপ মার্জ্জারবং কুন্দ তাহার প্রতি দৃষ্টি করিতে লাগিল। হীরা তখন যেন অক্যমনঃ বশতঃ বাক্স বন্ধ করিতে ভুলিয়া গিয়া, কুন্দকে প্রবোধ দিতে লাগিল। এমত সময়, অকস্মাৎ দেই প্রাতঃকালে, নগেল্রের পুরীন্ধা, মঙ্গলজনক শংখ এবং ছলুঞ্বনি উঠিল। বিস্মিত হইয়া হীরা ছুটিয়া দেখিতে গেল। মন্দভাগিনী কুন্দনন্দিনী সেই অবকাশে কোটা হইতে বিষের মোড়ক চুরি করিল।

### অষ্টচহারিংশতম পরিচ্ছেদ

#### কুন্দের কার্য্যতৎপরতা

হীরা আসিয়া শংখ ধ্বনির যে কারণ দেখিল, প্রথম তাহার কিছুই বৃঝিতে পারিল না। দেখিল, একটা বৃহৎ ঘরের ভিতর, গৃহস্থ যাবতীয় দ্রীলোক, বালক, এবং বালিকা সকলে মিলিয়া, কাহাকে মণ্ডলাকারে বেড়িয়া মহা কলরব করিতেছে। যাহাকে বেড়িয়া তাহারা কোলাহল করিতেছে— সে স্ত্রীলোক— হীরা কেবল তাহার কেশরাশি দেখিতে পাইল ইীরা দেখিল, সেই কেশরাশি কৌশল্যাদি পরিচারিকাগণ স্থান্ধি তৈল নিসিক্ত করিয়া, কেশরঞ্জিনীর দ্বারা রঞ্জিত করিতেছে। যাহারা তাহাকে মণ্ডলাকারে বেড়িয়া আছে, তাহারা কেহ হাসিতেছে, কেহ কাঁদিতেছে, কেহ বকিতেছে, কেহ আশীর্বিচন কহিতেছে। বালক বালিকারা নাচিতেছে, গায়িতেছে, এবং করতালী দিতেছে। সকলকে বেড়িয়া২ কমলমণি শাঁক বাজাইতেছেন, ও হুলুধানি দিতেছেন, এবং কাঁদিতে কাঁদিতে হাসিতেছেন— এবং কখন২ এ দিক ও দিক চাহিয়া, এক২ বার মৃত্য করিতেছেন।

দেখিয়া হীরা বিশ্বিতা হইল। হীরা মণ্ডল মধ্যে গলা বাড়াইয়া উকি মারিয়া দেখিল। দেখিয়া বিশ্বয়-বিহ্বলা হইল। দেখিল যে, সূর্য্যমূখী হর্দ্মতলে বসিয়া, সুধাময় সম্বেহ হাসি হাসিতেছেন। কৌশল্যাদি তাঁহার ক্লেক কেশভার কুসুমস্বাসিত তৈলসিক্ত করিতেছে। কেহ বা তাহ। রঞ্জিত করিতেছে, কেহ বা আদ্র গাত্রমক্ষণীর দ্বারা তাঁহার গাত্র পরিমার্জিত করিতেছে। কেহ বা তাঁহার পূর্বপরিত্যক্ত অলক্ষার সকল পরাইতেছে।

সূর্য্যমুখী সকলের সঙ্গে মধুর কথা কহিতেছেন—কিছু লজ্জিতা, একটু২ সাপরাধিনী হইয়া মধুর হাসি হাসিতেছেন। তাঁহার গণ্ডে স্লেহমুক্ত অশ্রু পড়িতেছে।

স্থ্যমুখী মরিয়াছিলেন, তিনি আসিয়া আবার গৃহমধ্যে বিরাজ করি-তেছেন, মধুর হাসি হাসিতেছেন, ইহা দেখিয়াও হীরার হঠাৎ বিশ্বাস হইল না। হীরা অফুটস্বরে একজন পৌরস্ত্রীকে জিজ্ঞাসা করিল, "হাঁ গা, কেগা ?"

কথা কৌশল্যার কানে গেল। কৌশল্যা কহিল, "চেন না নেকি? আমাদের ঘরের লক্ষ্মী আর তোমার যম।" কৌশল্যা, এত দিন হীরার ভয়ে চোরের মত ছিল, আজি দিন পাইয়া ভালমতে চোখ ঘুরাইয়া লইল।

বেশবিক্যাশ সমাপ্ত হইলে, এবং সকলের সঙ্গে আলাপ কুশল শেষ হটলে, সূর্য্যমুখী কমলের কানে২ বলিলেন, "চল, তোমায় আমায় একবার কুন্দকে দেখিয়া আসি। সে আমার কাছে কোন দোষ করে নাই—বা তাহার উপর আমার রাগ নাই। সে আমার এখন কনিষ্ঠা ভগিনী।"

কেবল কমল ও স্থ্যমুখী কুন্দের সম্ভাষণে গেলেন।

অনেকক্ষণ তাঁহাদের বিলম্ব হইল। শেষে কমলমণি ভয়নিক্লিষ্ট বদনে কুন্দের ঘর হইতে বাহির হইলেন। এবং অতি ব্যস্তে নগেল্রকে ডাকিতে পাঠাইলেন। নগেল্র আসিলে, বধুরা ডাকিতেছে বলিয়া তাঁহাকে কুন্দের ঘর দেখাইয়া দিলেন। নগেল্র তন্মধ্যে প্রবেশ করিলেন। ছারে স্থ্যমুখীর সঙ্গে সাক্ষাৎ হইল। স্থ্যমুখী রোদন করিতেছিলেন। নগেল্র জিজ্ঞাসা করিলেন, "কি হইয়াছে ?"

স্থ্যমূখী বলিলেন, "সর্বনাশ হইয়াছে। আমি এত দিনে জানিলাম, আমার কপালে এক দিনেরও সুখ নাই— নতুবা আমি আবার সুখী হইবা মাত্রেই এমন সর্বনাশ হইবে কেন ?"

নগেন্দ্ৰ ভীত হইয়া জিজ্ঞাসিলেন "কি হইয়াছে ?"

স্থ্যমুখী পুনরপি রোদন করিয়া কহিলেন, "কুন্দকে আমি বালিকা বয়স হইতে মানুষ করিয়াছি; এখন সে আমার ছোট ভগিনী, বহিনের স্থায় তাহাকে আদর করিব সাধ করিয়া আসিয়াছিলাম। আমার সে সাধে ছাই পড়িল। কুন্দ বিষপান করিয়াছে।"

নগেন্দ্র। সে কি ?

সু। তুমি তাহার কাছে থাক—আমি ভাক্তার বৈছ আনাইতেছি।

[ ফান্ধন

এই বলিয়া সূর্য্যমুখী নিষ্ণাস্থা হইলেন। নগেল্র একাকী কুন্দনিদ্দিনীর নিকটে গেলেন।

নগেল্র প্রবেশ করিয়া দেখিলেন, কুন্দনন্দিনীর মুখে কালিমা ব্যপ্ত হইয়াছে। চক্ষু হীনতেজঃ হইয়াছে, শরীর অবসন্ন হইয়া ভাঙ্গিয়া পড়িতেছে।

### উনপঞ্চাশতম পরিচ্ছেদ

এতদিনে মুখ ফুটিল

কুন্দনন্দিনী খাটের বাজুতে মাথা রাখিয়া, ভূতলে বসিয়াছিল—
নগেন্দ্রকে নিকটে আসিতে দেখিয়া তাহার চক্ষুর জল আপনি উছলিয়া
উঠিল। নগেন্দ্র নিকটে দাঁড়াইলে, কুন্দ ছিন্ন বল্লীবং তাঁহার পদপ্রায়ে
মাথা লুটাইয়া পড়িল। নগেন্দ্র গদগদ কঠে কহিলেন, "একি এ কুন্দ্রা
ভূমি কি দোষে আমাকে ত্যাগ করিয়া যাইতেছ ?"

কুন্দ কখন স্থামির কথায় উত্তর করিত না—আজি সে অস্তিমকাজে মুক্তকঠে স্থামির সঙ্গে কথা কহিল—বলিল, "তুমি কি দোষে আমাকে ভ্যাগ করিয়াছ ?"

নগেল্র তখন নিরুত্তর হইয়া, অধোবদনে কুন্দনন্দিনীর নিকটে বসিলেন। কুন্দ তখন আবার কহিল, ''কাল যদি তুমি আসিয়া এমনি করিয়া একবার কুন্দ বলিয়া ডাকিডে—কাল যদি একবার আমার নিকটে এমনি করিয়া বসিতে, তবে আমি মরিতাম না। আমি অল্ল দিন মাত্র তোমাকে পাইয়াছি—ভোমাকে দেখিয়া আমার আজিও তৃপ্তি হয় নাই। তামি মরিতাম না।"

এই প্রীতিপূর্ণ শেলসম কথা শুনিয়া নগেন্দ্র জান্তুর উপরে ললাট রক্ষা করিয়া, নীরবে রহিলেন।

তথন কুন্দ আবার কহিল—কুন্দ আজি বড় মুখরা, সে আর ত স্থা<sup>মির</sup> শঙ্গে কথা কহিবার দিন পাইবে না— কুন্দ কহিল, "ছি! তুমি অ<sup>মন</sup> করিয়া নীরব হইয়া থাকিও না। আমি ভোমার হাসি মুখ দেখিতে২ <sup>যদি</sup> না মরিলাম—তবে আমার মরণেও সুখ নাই।"

प्रापृथी ७ এই রূপ कथा विनशाहितन: अस्तुकातन नवारे नमान ।

নগেল তখন মর্মাপীড়িত হইয়া কাতর স্বরে কহিলেন, "কেন তুমি এমন কাজ করিলে ? তুমি আমায় একবার কেন ডাকিলে না ?"

কৃন্দ, বিলয়ভূয়িষ্ট জলদান্তর্বর্তিনী বিহাতের স্থায় মৃত্যধুর দিব্য হাসি হাসিয়া কহিল, "তাহা ভাবিও না। যাহা বলিলাম, তাহা কেবল মনের বেগে বলিয়াছি। তোমার আসিবার আগেই আমি স্থির করিয়াছিলাম যে, ভোমাকে দেখিয়া মরিব। মনে২ স্থির করিয়াছিলাম যে, দিদি যদি কখন ফিরিয়া আসেন, তবে তাঁহার কাছে ভোমাকে রাখিয়া আমি মরিব—আর তাঁহার স্থথের পথে কাঁটা হইয়া থাকিব না। আমি মরিব বলিয়াই স্থির করিয়াছিলাম—তবে ভোমাকে দেখিলে আমার মরিতে ইচ্ছা করে না।"

নগেন্দ্র কোন উত্তর করিতে পারিলেন না। আজি তিনি, বালিক। অবাকপট় কুন্দনন্দিনীর নিকট নিরুত্তর হইলেন।

কুন্দ ক্ষণকাল নীরব হইয়া রহিল। তাহার কথা কহিবার শক্তি অপনীত হইতেছিল। মৃত্যু তাহাকে অধিকৃত করিতেছিল।

নগেল্র তখন, সেই মৃত্যুচ্ছায়ান্ধকারম্লান মুখমণ্ডলের স্নেহপ্রফুল্লতা দেখিতেছিলেন। তাহার সেই আধিক্লিষ্ট মুখে, মন্দবিত্যুল্লিনিত যে হাসি তখন দেখিয়াছিলেন, নগেল্রের প্রাচীন বয়স পর্য্যস্ত তাহা স্থদয়ে অফ্লিড রহিল।

কুন্দ আবার কিছুকাল বিশ্রাম লাভ করিয়া, অপরিভূপ্তের স্থায় পুনরপি ক্লিষ্ট নিশ্বাস সহকারে কহিতে লাগিল, ''আমার কথা কহিবার ভৃষ্ণা নিবারণ হইল না—আমি তোমাকে দেবতা বলিয়া জানিতাম— সাহস করিয়া কথন মুখ ফুটিয়া কথা কহি নাই। আমার সাধ মিটিল না—আমার শরীর অবসন্ন হইয়া আসিতেছে—আমার মুখ শুকাইতেছে—জিব টানিতেছে—আমার আর বিলম্ব নাই।" এই বলিয়া কুন্দ, পর্য্যন্ধাবলম্বন ত্যাগ করিয়া, ভূমে শয়ন করিয়া, নগেন্দ্রের অঙ্কে মাথা রাখিল এবং নয়ন মুদিত করিয়া নীরব হইল।

ডাক্তার আসিল। দেখিয়া শুনিয়া ঔষধি দিল না— আর ভরসা নাই দেখিয়া, মানমুখে প্রত্যাবর্ত্তন করিল।

পরে সময় আসন্ধ বৃঝিয়া, কুন্দ সুর্য্যমুখী ও কমলমণিকে দেখিতে চাহিল। তাঁহারা উভয়ে আসিলে, কুন্দ তাঁহাদের পদধ্লি গ্রহণ করিল। তাঁহারা উচ্চৈঃস্বরে রোদন করিলেন।

তখন কুন্দনন্দিনী স্বামির পদযুগল মধ্যে মুখ লুকাইল। তাহাকে নীরব দেখিয়া ছইজনে আবার উচ্চৈঃস্বরে কাঁদিয়া উঠিলেন। কিন্তু কুন্দ আর কথা কহিল না। ক্রমে২ চৈত্যুভ্রষ্টা হইয়া, স্বামিচরণ মধ্যে মুখ রাখিয়া, নবীনযৌবনে কুন্দনন্দিনী প্রাণত্যাগ করিল। অপরিক্ষৃট কুন্দ-কুসুম শুকাইল।

প্রথম রোদন সম্বরণ করিয়া স্থ্যমুখী মৃতা সপত্নী প্রতি চাহিয়া বলিলেন, "ভাগ্যবতি, ভোমার মত প্রসন্ধ অদৃষ্ট আমার হউক! আমি যেন এই রূপে স্বামির চরণে মাথা রাখিয়া প্রাণত্যাগ করি।"

এই বলিয়া সূর্য্যমুখী রোরুগুমান স্বামির হস্ত ধারণ করিয়া, স্থানাস্তরে লইয়া গেলেন। পরে নগেল্র ধৈর্য্যাবলম্বন পূর্ব্বক কুন্দকে নদীতীরে লইয়া যথাবিধ সংকারের সহিত, সেই অতুল স্বর্ণপ্রতিমা বিসর্জ্জন করিয়া আসিলেন।

#### পঞ্চাশত্তম পরিচ্ছেদ

#### স্মাপ্তি

কুন্দনন্দিনীর বিয়োগের পর সকলেই জ্বিজ্ঞাসা করিতে লাগিল যে, কুন্দনন্দিনী বিষ কোথায় পাইল। তখন সকলেই সন্দেহ করিল যে, হীরার এ কাজ।

তথন হীরাকে না দেখিয়া, নগেন্দ্র তাহাকে ডাকিতে পাঠাইলেন। হীরার সাক্ষাৎ পাওয়া গেল না। কুন্দনন্দিনীর মৃত্যুকাল হইতে হীরা অদৃশ্য হইয়াছিল।

সেই অবধি আর কেহ সে দেশে হীরাকে দেখিতে পাইল না। গোবিন্দপুরে হীরার নাম লোপ হইল। একবার মাত্র, বংসরেক পরে, সে দেবেন্দ্রকে দেখা দিয়াছিল।

তখন দেবেন্দ্রের রোপিত বিষর্ক্ষের ফল ফলিয়াছিল। সে অতি কর্দথা রোগগ্রস্ত হইয়াছিল। তত্পরি, মতা সেবায় বিরতি না হওয়ায়, রোগ ছর্নিবার্য্য হইল। দেবেন্দ্র মৃত্যু শ্যায় শ্রন করিল। কুন্দনন্দিনীর মৃত্যুর পরে বংসরেক মধ্যে দেবেন্দ্রেরও মৃত্যুকাল উপস্থিত হইল। মরিবার ছই চারিদিন পূর্বে সে গৃহমধ্যে রুগ্ন শ্যায় উত্থানশক্তি রহিত হইয়৷ শ্রন করিয়া আছে—এমত সময় তাহার গৃহন্বারে বড় গোল উঠিল। দেবেন্দ্র জিজ্ঞাসা করিল, "কি ?" ভৃত্যেরা কহিল যে, "এক জ্বন পাগলী আপনাকে দেখিতে যাইতে চাহিতেছে। বারণ মানে না।" দেবেন্দ্র অনুমতি করিল, "আমুক।"

উন্মাদিনী গৃহমধ্যে প্রবেশ করিল। দেবেন্দ্র দেখিল যে, সে এক জ্বন অতিদীন ভাবাপন্ন স্ত্রীলোক। তাহার উন্মাদের লক্ষণ বিশেষ কিছু বৃঝিতে পারিল না—কিন্তু অতিদীনা ভিখারিণী বলিয়া বোধ করিল। তাহার বয়স অল্ল, এবং পূর্বলাবণ্যের চিহ্ন সকল বর্তমান রহিয়াছে। কিন্তু এক্ষণে তাহার অত্যন্ত হর্দশা। তাহার বসন অতি মলিন, শতধা ছিন্ন, শতগ্রন্থি বিশিষ্ট এবং এত অল্লায়ত যে তাহা জ্বান্থর নীচে পড়ে নাই, এবং তদ্বারা পৃষ্ঠ ও মন্তক আর্ত হয় নাই। তাহার কেশ রুক্ষ, অবেণীবন্ধ, ধূলি ধুসরিত —কদাচিৎ বা জ্বীযুক্ত। তাহার তৈলবিহীন অঙ্গে খড়ি উঠিতেছিল। এবং কাদা পড়িয়াছিল।

ভিথারিণী দেবেন্দ্রের নিকটে আসিয়া এরূপ তীব্র দৃষ্টি করিতে লাগিল যে, তথন দেবেন্দ্র বুঝিল, ভৃত্যদিগের কথাই সত্য—এ কোন উন্মাদিনী।

উন্মাদিনী অনেক ক্ষণ চাহিয়া থাকিয়া কহিল, "আমায় চিনিতে পারিলে না ? আমি হীরা।"

দেবেন্দ্র তথন চিনিল, যে হীরা। চমংকৃত হইয়া জিজ্ঞাসা করিল— 'তোমার এমন দশা কে করিল গু"

হীরা রোষপ্রদীপ্ত কটাক্ষে অধর দংশিত করিয়া মুষ্টিবদ্ধ হস্তে দেবেন্দ্রকে মারিতে আসিল। কিন্তু সম্বতা হইয়া কহিল, "তুমি আবার জিজ্ঞাসা কর — আমার এমন দশা কে করিল? আমার এ দশা তুমিই করিয়াছ। এখন চিনিতেছ না— কিন্তু এক দিন আমার খোষামোদ করিয়াছিলে। এখন তোমার মনে পড়ে না, কিন্তু এক দিন এই ঘরে বসিয়া, আমার এই পাধরিয়া (এই বলিয়া হীরা খাটের উপরে পা রাখিল) গায়িয়াছিলে—

'শ্বরগরল থগুনং মুমশিরসি মগুনং দেছি পদপল্লবমূদারং।' "

এই রূপ কত কথা মনে করিয়া দিয়া, উন্মাদিনী বলিতে লাগিল, "যে দিন তুমি আমাকে উৎস্টু করিয়া নাতি মারিয়া তাড়াইলে, সেই দিন ইইতেই আমি পাগল হইয়াছি। আমি আপনি বিষ খাইতে গিয়াছিলাম—
একটা আহলাদের কথা মনে পড়িল—সে বিষ আপনি না খাইয়া তোমাকে
কি তোমার কুন্দকে খাওয়াইব। সেই ভরসায় কয় দিন কোন মতে

আমার পীড়া লুকাইয়া রাখিলাম— আমার এ রোগ কখন আসে, কখন যায়।

যখন আমি উন্মন্ত হইতাম, তখন ঘরে পড়িয়া থাকিতাম; যখন ভাল

থাকিতাম, তখন কাজকর্ম করিতাম। শেষে তোমার কুন্দকে বিষ

খাওয়াইয়া মনের ছঃখ মিটাইলাম। তাহার মৃত্যু দেখিয়া অবধি আমার
রোগ বাড়িল। আর লুকাইতে পারিব না দেখিয়া দেশ ত্যাগ করিয়া
গোলাম। আর আমার অল্ল হইল না—পাগলকে কে অল্ল দিবে? সেই

অবধি ভিক্ষা করি— যখন ভাল থাকি, ভিক্ষা করি; যখন রোগ চাপে,
তখন গাছতলায় পড়িয়া থাকি। এখন তোমার মরণ নিকট শুনিয়া একবার
আছলাদ করিয়া তোমাকে দেখিতে আসিয়াছি। আশীর্বাদ করি, নরকেও

যেন তোমার স্থান না হয়।"

এই বলিয়া উন্মাদিনী উচ্চ হাস্ত করিয়া উঠিল। দেবেন্দ্র ভীত হইয়া শ্যার অপর পার্শ্বে গেল। হীরা তখন নাচিতে২ ঘরের বাহির হইয়া গায়িতে লাগিল,

' ऋदशदन ४७नः सम्भिदिनि मछनः तिहि श्राम्भवस्पादः।"

সেই অবধি দেবেন্দ্রের মৃত্যুশযা। কউকময় হইল। মৃত্যুর অল্পুর্কেই জ্বরকালীন প্রলাপে দেবেন্দ্র কেবল বলিয়াছিল, "পদপল্লবমুদারং"।

দেবেন্দ্রের মৃত্যুর পর কত দিন তাহার উত্থানমধ্যে নিশীথ সময়ে রক্ষকে ভীতচিত্তে শুনিয়াছিল যে, স্ত্রীলোকে গায়িতেছে.—

"ক্ষরগরল খণ্ডনং মমশিরসি মণ্ডনং দেছি পদপল্লবমুদারং।"

আমরা বিষর্ক সমাপ্ত করিলাম। ভরসা করি, ইহাতে গৃহে গৃহে অমৃত ফলিবে।



# চতুর্থ পরিচ্ছেদ

প্রাক্তিক নিয়ম

মরা জ্মীদারের দোষ দিই, বা রাজার দোষ দিই, ইহা অবশ্য স্বীকার করিতে হইবে যে, বঙ্গদেশের কুষকের হুর্দ্দশা আজি कालि इय नारे। ভারতবর্ষীয় ইতর লোকের অনুন্নতি ধারাবাহিক; যতদিন হইতে ভারতবর্ষের সভ্যতার সৃষ্টি. প্রায় ততদিন হইতে ভারতবর্ষীয় কৃষকদিগের ছুর্দ্দশার সূত্রপাত। পাশ্চাত্যেরা কথায় বলেন, একদিনে রোমনগরী নির্শ্বিতা হয় নাই। এদেশের কুষকদিগের হুদিশাও হুই এক শত বংসরে ঘটে নাই। আমরা তৃতীয় পরিচ্ছেদে বলিয়াছি, হিন্দু রাজার রাজ্যকালে রাজা কর্ত্তক প্রজাপীড়ন হইত না: কিন্তু তাহাতে এমন বুঝায় না যে তৎকালে প্রজাদিগের বিশেষ সৌষ্ঠব ছিল। এখন রাজার প্রতিনিধিস্বরূপ অনেক জমীদারে প্রজ্ঞাপীড়ন করেন; তখন আর এক শ্রেণীর লোকে পীড়ন করিত। তাহারা কে, তাহা পশ্চাৎ বলিতেছি। কি কারণে ভারতবর্ষের প্রজা চিরকাল উন্নতিহীন, অগু আমরা তাহার অনুসন্ধানে প্রবৃত্ত হইব। বঙ্গদেশের কৃষকের অবস্থানুসন্ধানই আমাদের <sup>মুখ্য উদ্দেশ্য</sup>। কিন্তু অন্ত যে সকল ঐতিহাসিক বিবরণে আমরা প্রবৃত্ত হইতেছি, তাহা যত দূর বঙ্গদেশের প্রতি বর্ত্তে, সমুদায় ভারতবর্ষের প্রতি ততদূর বর্ত্তে; বঙ্গদেশে তৎ সমুদায়ের যে ফল ফলিয়াছে, সমগ্র ভারতে সেই ফল ফলিয়াছে। বঙ্গদেশ ভারতের একটা খণ্ড মাত্র বলিয়া তথায় সেই ফল ফলিয়াছে। এবং সেই ফল কেবল কৃষিজীবীর কপালেই ফলিয়াছে, এমত নহে; শ্রমক্ষীবীমাত্রেই সমভাগে সে ফলভোগী। অতএব

আমাদিগের এই প্রস্তাব, ভারতীয় শ্রমজীবী প্রজামাত্র সম্বন্ধে অভিপ্রেত, বিবেচনা করিতে হইবে। কিন্তু ভারতীয় শ্রমজীবীর মধ্যে কৃষিজীবী এত অধিক যে, অন্য শ্রমজীবীর অস্তিত্ব এ সকল আলোচনার কালে স্মরণ রাখা না রাখা, সমান।

জ্ঞান বৃদ্ধিই যে সভ্যতার মূল এবং পরিমাণ, ইহা বক্ল কর্ত্তক সপ্রমাণ হইয়াছে। বক্ল বলেন যে, জ্ঞানিক উন্নতি ভিন্ন নৈতিক উন্নতি নাই। সে কথায় আমরা অনুমোদন করি না, এবং এই বঙ্গদর্শনে অন্থ লেখক কর্তৃ ক সে কথার প্রতিবাদ হইয়াছে। কিন্তু জ্ঞানিক উন্নতি যে সভ্যতার কারণ, এ কথা অবশ্য স্বীকার করিতে হইবে। জ্ঞানের উন্নতি না হইলে সভ্যতার উন্নতি হইবে না। জ্ঞান আপনি জন্মে না; অতিশয় শ্রমলভা। কেহ যদি বিছালোচনায় রত না হয়, তবে সমাজ মধ্যে জ্ঞানের প্রকাশ হইবে না। কিন্তু বিত্যালোচনার পক্ষে অবকাশ আবশ্যক। বিত্যালোচনার পুরের উদরপোষণ চাই; অনাহারে কেহ জ্ঞানালোচনা করিবে না। যঞি সকলকেই আহারাশ্বেষণে ব্যতিবাস্ত থাকিতে হয়, তবে কাহায়ত জ্ঞানালোচনার অবকাশ হয় না। অতএব সভ্যতার সৃষ্টির পক্ষে প্রথমে আবশ্যক যে, সমাজ মধ্যে একটি সম্প্রদায় শারীরিক শ্রম ব্যতীত আত্ম <mark>ভরণপোষণে সক্ষম হইবেন। অন্তে পরিশ্রম করিবে, তাঁহারা</mark> বসিয়া বিগ্রালোচনা করিবেন। যদি শ্রমজীবীরা সকলেই কেবল আত্মভরণ পোষণের যোগ্য খাত্যোৎপন্ন করে, তাহা হইলে এরূপ ঘটিবে না, কেননা যাহ। জন্মিবে, তাহা শ্রামোপজীবীদের সেবায় যাইবে, আর কাহারও জন্ম থাকিবে না। কিন্তু যদি তাহারা আত্ম ভরণপোষণের প্রয়োজনীয় পরিমাণের অপেক্ষা অধিক উৎপাদন করে, তবে তাহাদিগের ভরণ পোষণ বাদে কিছু সঞ্চিত হইবে। তদারা শ্রমবিরত ব্যক্তিরা প্রতিপালিত হইয়া বিভানুশীলন করিতে পারেন। তখন জ্ঞানের উদয় উৎপাদকের থাইয়া পরিয়া যাহা রহিল, তাহাকে সঞ্চয় বলা যাইতে পারে। অতএব সভ্যতার উদয়ের পূর্বে প্রথমে আবশ্যক—সামাজিক ধনসঞ্য।

কোন দেশে সামাজিক ধনসঞ্চয় হয়, কোন দেশে হয় না। যেখানে হয়, সে দেশ সভ্য হয়। যে দেশে হয় না, সে দেশ অসভ্য থাকে। কি কি কারণে দেশ বিশেষে আদিম ধনসঞ্চয় হইয়া থাকে ? ছইটি কারণ সংক্ষেপে নির্দিষ্ট করা যাইতে পারে। প্রথম কারণ, ভূমির উর্ব্রির্তা। যে দেশের ভূমি উর্বরা, সে দেশে সহজে অধিক শস্ত উৎপন্ন হইতে পারে। সুতরাং শ্রমোপজীবিদিগের ভরণপোষণের পর আরও কিছু অবশিষ্ট থাকিয়া সঞ্চিত হইবে! দ্বিতীয় কারণ, দেশের উষ্ণতা বা শীতলতা। শীতোষ্ণতার ফল দ্বিবিধ। প্রথমতঃ, যে দেশ উষ্ণ, সে দেশের লোকের অল্লাহার আবশ্যক, শীতল দেশে অধিক আহার আবশ্যক। এই কথা কতকগুলিন স্থাভাবিক নিয়মের উপর নির্ভর করে, তাহা এই ক্ষুদ্রপ্রবন্ধে লিথিবার স্থান নাই; আমরা এতদংশ বক্লের গ্রন্থের অমুবর্ত্তী হইয়া লিখিতেছি; কৌতৃহল-বিশিষ্ট পাঠক সেই গ্রন্থ দেখিবেন। যে দেশের লোকের সাধারণতঃ অল্প খাতের প্রয়োজন, সে দেশে শীঘ্র যে সামাজিক ধনসঞ্চয় হইবে, তিছিষয়ে সন্দেহ নাই। উঞ্চতার দিতীয় ফল, বক্ল এই বলেন, যে তাপাধিক্য হেতু লোকের শারীরিক তাপজনক খাছের তত আবশ্যক হয় না। যে দেশ শীতল, সে দেশে শারীরিক তাপজনক খাতোর অধিক আবশ্যক। শারীরিক তাপ খাসগত বায়ুর অমুজলের সঙ্গে শরীরস্থ দ্রব্যের কর্নিনের রাসায়নিক সংযোগের ফল। অতএব যে খাগ্রে কার্বন অধিক আছে, তাহাই তাপজনক ভোজা। মাংসাদিতেই অধিক কার্বন। অতএব শীত প্রধান দেশের লোকের মাংসাদির বিশেষ প্রয়োজন। উষ্ণদেশে মাংসাদি অপেক্ষাকৃত অনাবশ্যক-বনজের অধিক আবশ্যক। বনজ সহজে প্রাপ্য-কিন্তু পশু হনন কষ্টসাধ্য, এবং ভোজ্ঞা পশু তুর্নভ। অতএব উষ্ণ দেশের খাল অপেকাকৃত সুলভ। খাতা সুলভ বলিয়া শীঘ্র ধনসঞ্চয় হয়।

ভারতবর্ষ উষ্ণদেশ, এবং তথায় ভূমিও উর্ব্বরা। স্থতরাং ভারতবর্ষে অতি শীদ্র ধনসঞ্চয় হওয়াই সম্ভব। এই জন্ম ভারতবর্ষে অতি পূর্বে কালেই সভ্যতার অভ্যুদয় হইয়াছিল। ধনাধিক্য হেতু, একটা সম্প্রদায় কায়িক পরিশ্রম হইতে অবসর হইয়া, জ্ঞানালোচনায় তৎপর হইতে পারিয়াছিলেন। তাঁহাদিগের অর্ভিজ্বত ও প্রচারিত জ্ঞানের কারণেই ভারতবর্ষের সভ্যতা। পাঠক ব্রিয়াছেন যে, আমরা ব্রাহ্মণদিগের কথা বলিতেছি।

কিন্তু এইরূপ প্রথমকালিক সভ্যতাই ভারতীয় প্রজার ত্রদৃষ্টের মূল।

যে২ নিয়মের বশে অকালে সভ্যতা জন্মিয়াছিল, সেই সেই নিয়মের বশেই

তাহার অধিক উন্নতি কোন কালেই হইতে পারিল না;—সেই সেই নিয়মের

বশেই সাধারণ প্রজার ত্র্দিশা ঘটিল। প্রভাতেই মেঘাচ্ছন্ন। বালতক্র

ফলবান হওয়া ভাল নতে।

যখন জনসমাজে ধনসঞ্চয় হইল, তখন কাজে কাজেই সমাজ বিভাগে বিভক্ত হইল। এক ভাগ শ্রম করে; এক ভাগ শ্রম করে না। এই দ্বিতীয় ভাগের শ্রম করিবার আবশ্যকতা নাই বলিয়া তাহারা করে না; প্রথম ভাগের উৎপাদিত অতিরিক্ত খাল্যে তাহাদের ভরণপোষণ হয়। যাহারা শ্রম করে না, তাহারাই কেবল সাবকাশ; স্থতরাং চিস্তা, শিক্ষা ইত্যাদি তাহাদিগেরই একাধিকার। যে চিস্তা করে, শিক্ষা পায়, অর্থাৎ যাহার বৃদ্ধি মার্ভিক্ত হয়, সে অক্যাপেক্ষা যোগ্য, এবং ক্ষমতাশালী হয়। युक्ताः ममाक मर्या देशानिरावहे व्यथानव द्या। यादावा व्यरमानकीवी. তাহারা ইহাদিগের বশবর্তী হইয়া শ্রম করে। তাহাদিগের জ্ঞান ও বুদ্ধির দারা এমোপজীবীরা উপকৃত হয়, পুরস্কার স্বরূপ উহারা এমোপজীবীর অর্ক্তিত ধনের অংশ গ্রহণ করে; শ্রমোপজীবীর ভরণপোষণের জন্ম যাহ প্রয়োজনীয়, তাহার অতিরিক্ত যাহা জন্মে, তাহা উহাদেরই হাতে জ্য়ে। অতএব সমাজের যে অতিরিক্ত ধন, তাহা ইহাদেরই হাতে সঞ্চিত হইত থাকে। তবে, দেশের উৎপন্ন ধন ছই ভাগে বিভক্ত হয়, এক ভাগ শ্রমোপজীবীর, এক ভাগ বৃদ্ধ্যোপজীবীর। প্রথম ভাগ "মজুরির কেতন", ছিতীয়ভাগ ব্যবসায়ের "মুনাফা।" \* আমরা, "বেতন" ও "মুনাফা," 🗊 ছুইটি নাম ব্যবহার করিতে থাকিব। "মুনাফা" বুদ্ধ্যোপজীবীদের ঘরেই থাকিবে। শ্রমোপজীবীরা "বেতন" ভিন্ন মুনাফার কোন অংশ পায় না। শ্রমোপজীবীরা সংখ্যায় যতই হউক না কেন, উৎপন্ন ধনের যে অংশটি বেতন, সেইটিই তাহাদের মধ্যে বিভক্ত হইবে, "মুনাফার" মধ্য হইতে এক পয়সাও তাহার। পাইবে না।

মনে কর, দেশের উৎপন্ন কোটি মুদ্রা; তন্মধ্যে পঞ্চাশ লক্ষ "বেতন", পঞ্চাশ লক্ষ "মুনাফা"। মনে কর, দেশে পচিশ লক্ষ শ্রমোপজীবী। তাহা হইলে এই পঞ্চাশ লক্ষ মুদ্রা "বেতন," পঁচিশ লক্ষ লোকের মধ্যে ভাগ হইবে, প্রত্যেক শ্রমোপজীবীর ভাগে ত্ই মুদ্রা পড়িবে। মনে কর, হঠাৎ ঐ পঁচিশ লক্ষ শ্রমোপজীবির উপর আর পঁচিশ লক্ষ লোক কোথা হইতে সাসিয়া পড়িল। তখন পঞ্চাশ লক্ষ শ্রমোপজীবী হইল। সেই পঞ্চাশ লক্ষ মুদ্রাই ঐ পঞ্চাশ লক্ষ লোকের মধ্যে বিভক্ত হইবে। যাহা "মুনাফা", ভাহার

 <sup>&</sup>quot;ভূমির কর" এবং "স্কুদ" ইহার অন্তর্গত এ স্থলে বিবেচনা করিতে হইবে।
 সংক্ষেপাভিপ্রায়ে আমরা কর বা স্থাদের উল্লেখ করিলাম না।

এক পয়সাও উহাদের প্রাপ্য নহে, স্থতরাং ঐ পঞ্চাশ লক্ষ মুদ্রার বেশী এক পয়সাও তাহাদের মধ্যে বিভাজ্য নহে। স্থতরাং এক্ষণে প্রত্যেক প্রমাপজীবীর ভাগ ছই মুদ্রার পরিবর্ণ্ডে এক মুদ্রা হইবে। কিন্তু ছই মুদ্রাই ভরণ পোষণের জন্ম আবশ্যক বলিয়াই, তাহা পাইত। অতএব এক্ষণে তাহাদের গ্রাসাচ্ছাদনের কটে বিশেষ ছর্দ্দশা হইবে।

যদি ঐ লোকাগমের সঙ্গেং আর কোটি মুদ্রা দেশের ধনবৃদ্ধি হইত, তাহা হইলে এ কপ্ত হইত না। পঞ্চাশ লক্ষ মুদ্রা বেতন ভাগের স্থানে লক্ষ মুদ্রা বেতন ভাগ হইত। তখন লোক বেশী আসাতেও সকলের তুই টাকা করিয়া কুলাইত।

সতএব দেখা যাইতেছে যে, লোক সংখ্যা বৃদ্ধি শ্রমপোজীবীদের মহৎ সনিষ্টের কারণ। যে পরিমাণে লোক সংখ্যা বৃদ্ধি হয়, যদি সেই পরিমাণে দেশের ধনও বৃদ্ধি পায়, তবে শ্রমোপজীবীদের কোন অনিষ্ট নাই। যদি লোক সংখ্যা বৃদ্ধির অপেক্ষাও ধনবৃদ্ধি গুরুতর হয়, তবে শ্রমোপজীবীদের শ্রীবৃদ্ধি — যথা ইংলগু ও আমেরিকায়। আর যদি এই তৃইয়ের একও না ঘটিয়া, ধনবৃদ্ধির অপেক্ষা লোক সংখ্যা বৃদ্ধি অধিক হয়, তবে শ্রমোপজীবীদের তৃদ্দিশা। ভারতবর্ষে প্রথমোছামেই তাহাই ঘটিল।

লোক সংখ্যা বৃদ্ধি স্বাভাবিক নিয়ম। এক পুরুষ ও এক স্ত্রী হইতে অনেক সন্থান জন্মে। তাহার একটিং সন্থানের আবার অনেক সন্থান জন্ম। অতএব মনুষ্যের তুর্দশা এক প্রকার স্বভাবের নিয়মাদিষ্ট। সকল সমাজেই এই অনিষ্টপাতের সন্থাবনা। কিন্তু ইহার সত্থায় আছে। প্রকৃত সত্থায় সঙ্গেং ধনবৃদ্ধি। পরস্তু যে পরিমাণে প্রজাবৃদ্ধি, সে পরিমাণে ধনবৃদ্ধি প্রায়ই ঘটিয়া উঠে না। ঘটিবার অনেক বিত্ম আছে। অতএব উপায়ান্তর অবলম্বন করিতে হয়। উপায়ান্তর তুইটি মাত্র। এক উপায়ে দেশীয় লোকের কিয়দংশের দেশান্তরে গমন। কোন দেশে লোকের অন্ধে কুলায় না, অত্য দেশে অন্ধ থাইবার লোক নাই। প্রথমোক্ত কতক দেশের লোক শেষাক্ত দেশে যাউক,—তাহা হইলে প্রথমোক্ত দেশের লোকসংখ্যা কমিবে, এবং শেষোক্ত দেশেরও কোন অনিষ্ট ঘটিবে না। এইরূপে ইংলণ্ডের মহত্থপকার হইয়াছে। ইংলণ্ডের লোক আমেরিকা, আন্ত্রেলিয়া, এবং পৃথিবীর অন্তান্ত ভাগে বাস করিয়াছে। তাহাতে ইংলণ্ডের শ্রীবৃদ্ধি হইয়াছে, উপনিবেশ সকলেরও মঙ্গল হইয়াছে।

ষিতীয় উপায়, বিবাহপ্রবৃত্তির দমন। এইটি প্রধান উপায়। যদি সকলেই বিবাহ করে, তবে প্রজাবৃদ্ধির সীমা থাকে না। কিন্তু যদি কতক লোক অবিবাহিত থাকে, তবে প্রজাবৃদ্ধির লাঘব হয়। যে দেশে জীবনের স্বচ্ছন্দতা লোকের অভ্যন্ত, যেখানে জীবিকা নির্ব্বাহের সামগ্রী প্রচুর পরিমাণে আবশ্যক, এবং কপ্টে আহরণীয়, সেখানকার লোকে বিবাহ প্রবৃত্তি দমন করে। পরিবার প্রতিপালনের উপায় না দেখিলে বিবাহ করে না।

ভারতবর্ষে, এই তুইটির একটি উপায়ও অবলম্বিত হইতে পারে নাই।
উষ্ণতা শরীরের শৈথিল্যজনক, পরিশ্রমে অপ্রবৃত্তিদায়ক। দেশান্তরে গমন,
উৎসাহ, উত্যোগ, এবং পরিশ্রমের কাজ। বিশেষ প্রকৃতিও তাহার
প্রতিকৃলতাচরণ করিয়াছেন। ভারতবর্ষকে অলভ্য্য পর্বত, এবং বাত্যাসঙ্কল
সমুদ্র মধ্যস্থ করিয়া বন্ধ করিয়া রাখিয়াছেন। যবদ্বীপ, এবং বালি উপদ্বীপ
ভিন্ন আর কোন হিন্দু উপনিবেশের কথা শুনা যায় না। ভারতবর্ষের
স্থায় বৃহৎ এবং প্রাচীন দেশের এইরূপ সামান্ত উপনিবেশিক ক্রিমান

বিবাহ প্রবৃত্তির দমন বিষয়ে ভারতবর্ষের আরও মন্দাবস্থা। মাটা আঁচড়াইলেই শস্তা জন্মে, তাহার যৎকিঞ্চিৎ ভোজন করিলেই শরীবের উপকার হউক না হউক, ক্ষুধানিবৃত্তি এবং জীবন ধারণ হয়। বায়ুর উফতা প্রযুক্ত পরিচ্ছদের বাছল্যের আবশ্যকতা নাই। স্কুতরাং অপকৃষ্ট জীবিকা অতি স্থলভ। এমত অবস্থায় পরিবার প্রতিপালনে অক্ষমতাভয়ে কেই ভীত নহে। স্কুতরাং বিবাহ প্রবৃত্তি দমনে প্রজা পরাধ্যুথ হইল। প্রজাব্দির নিবারণের কোন উপায়ই অবলম্বিত না হওয়াতে তাহার বেগ অপ্রতিহত হইল। কাজে কাজেই সভ্যতার প্রথম অভ্যুদয়ের পরেই, ভারতীয় শ্রমোপজীবীর হর্দশা আরম্ভ হইল। যে ভূমির উর্বরতা ও বায়ুর উঞ্চতা হেতুক সভ্যতার উদয়, তাহাতেই জনসাধারণের ত্বরবস্থার কারণ সৃষ্ট হইল। উভয়ই অলজ্যা নৈস্গিক নিয়মের ফল।

শ্রমোপজীবীর এই কারণে ছর্দ্দশার আরম্ভ। কিন্তু একবার অবনতি আরম্ভ হইলেই, সেই অবনতিরই ফলে আরও অবনতি ঘটে। শ্রমোপজীবীদিগের যে পরিমাণে ছরবস্থা বৃদ্ধি হইতে লাগিল, সেই পরিমাণে তাহাদিগের
সহিত সমাজের অন্য সম্প্রদায়ের তারতম্য অধিকতর হইতে লাগিল। প্রথম
ধনের তারতম্য—তৎফলে অধিকারের তারতম্য। শ্রমোপজীবীরা হীন

হইল বলিয়া তাহাদের উপর বুদ্ধ্যোপজীবীদিগের প্রভুষ বাড়িতে লাগিল। অধিক প্রভুষের ফল অধিক অত্যাচার। এই প্রভুষই শৃত্রপীড়ক শ্বৃতি শাস্ত্রের মূল।

আমরা যে সকল কথা বলিলাম, তাহার তিনটি গুরুতর তাৎপর্য্য দেখা যায়।

১। **শ্রমোপজীবিদিগের অবন**তির যে সকল কারণ দেখাইলাম, তাহার ফল ত্রিবিধ।

প্রথম ফল, শ্রমের বেতনের অল্পতা। ইহার নামান্তর দারিদ্র্য।

দ্বিতীয় ফল, বেতনের অল্পতা হইলেই পরিশ্রমের আধিক্যের আবশ্যক ২য় ; কেননা যাহা কমিল, তাহা খাটিয়া পোষাইয়া লইতে হইবে। তাহাতে অবকাশের ধ্বংস। অবকাশের অভাবে বিভালোচনার অভাব। অতএব দ্বিতীয় ফল মূর্যতা।

তৃতীয় ফল, বুদ্ধ্যোপজীবিদিগের প্রভুত্ব এবং অত্যাচার বৃদ্ধি। ইহার নামান্তর দাসত্ব।

দারিদ্র্যা, মূর্যতা, দাসত্ব।

২। ঐ সকল ফল একবার উৎপন্ধ হইলে ভারতবর্ষের স্থায় দেশে প্রাকৃতিক নিয়মগুণে স্থায়িত্ব লাভ করিতে উন্মুখ হয়।

দেখান গিয়াছে যে, ধনসঞ্চয়ই সভ্যতার আদিম কারণ। যদি বলি যে, ধনলিপা সভ্যতা বৃদ্ধির নিত্য কারণ, তাহা হইলে অত্যক্তি হইবে না। সামাজিক উন্নতির মূলীভূত, মনুষ্য হাদয়ের ছইটী বৃত্তি; প্রথম জ্ঞানলিপালা, দ্বিতীয় ধনলিপা। প্রথমোক্তটী মহৎ এবং আদরণীয়, দ্বিতীয়টী স্বার্থসাধক এবং নীচ বলিয়া খ্যাত। কিন্তু "History of Rationalism in Europe" নামক গ্রন্থে লেকি সাহেব বলেন যে, ছইটী বৃত্তির মধ্যে ধনলিপাই মনুষ্যজাতির অধিকতর মঙ্গলকর হইয়াছে। বস্তুতঃ জ্ঞানলিপাল কদাচিৎ, ধনলিপাল সর্ব্বসাধারণ; এজন্য অপেক্ষাকৃত ফলোপধায়ক। দেশের উৎপন্ন ধনে জনসাধারণের গ্রাস আচ্ছাদনের কুলান হইতেছে বলিয়া সামাজিক ধনলিপাল কমে না। সর্ব্বদা নৃতন্তন্য স্থাবের আকাজ্জা জন্মে। পূর্ব্বে যাহা নিস্প্রয়োজনীয় বলিয়া বোধ হইত, পরে তাহা আবশ্যকীয় বোধ হয়। তাহা পাইলে আবার অন্য সামগ্রী আবশ্যক বোধ হয়। আকাজ্ঞায় চেষ্টা, চেষ্টায় সফলতা জন্মে। স্ব্তরাং মুখ এবং মঙ্গল বৃদ্ধি হইতে থাকে।

অতএব সুথ স্বচ্ছন্দতার আকাজ্কার বৃদ্ধি সভ্যতা বৃদ্ধির পক্ষে নিতান্ত প্রয়োজনীয়। বাহ্য সুখের আকাজ্কা পরিতৃপ্ত হইয়া আসিলে জ্ঞানের আকাজ্কা, সৌন্দর্য্যের আকাজ্কা, তৎসঙ্গে কাব্যসাহিত্যাদির প্রিয়তা এবং নানাবিধ বিছার উৎপত্তি হয়। যখন লোকের সুখলালসার অভাব থাকে, তখন পরিশ্রমের প্রবৃত্তি ছর্বলা হয়। উৎকর্ষ লাভের ইচ্ছাও থাকে না, তৎপ্রতি যত্নও হয় না। তন্ধিবন্ধন যে দেশে খাছ্য স্থলভ, সে দেশের প্রজাবৃদ্ধির নিবারণকারিণী প্রবৃত্তি সকলের অভাব হয়। অতএব যে "সম্ভোম" কবিদিগের অশেষ প্রশংসার স্থান, তাহা সমাজ্যোন্ধতির নিতান্ত অনিইক্রাক ; কবিগীতা এই প্রবৃত্তি সামাজিক জীবনের হলাহল।

লোকের অনিষ্টপূর্ণ সম্ভুষ্টভাব, ভারতবর্ষে প্রাকৃতিক নিয়ম গুণে সহক্ষেষ্ট ঘটিল। এ দেশে, তাপের কারণ অধিককাল ধরিয়া এককালীন পরিশ্রম অসহা। তৎকারণ পরিশ্রমে অনিচ্ছা অভ্যাসগত হয়। সেই অভ্যাসের আরও কারণ আছে। উচ্চদেশে শরীর মধ্যে অধিক তাপের সমৃদ্ধারের আবশ্যক হয় না বলিয়া, তথাকার লোকে যে মুগয়াদিতে তাদৃশ রত হয় না, ইহা পূর্বের কথিত হইয়াছে। বন্য পশু হনন করিয়া খাইতে হইলে পরিশ্রম, সাহস, বল এবং কার্য্যতৎপরতা অভ্যস্ত হয়। ইউরোপীয় সভ্যভার একটি মূল, পূর্বেকালীন তাদৃক অভ্যাস। অতএব একে শ্রমের অনাবশ্যকতা, তাহাতে শ্রমে অনিচ্ছা, ইহার পরিণাম আলস্থ্য এবং অনুৎসাহ। অভ্যাসগত আলস্থ্য এবং অনুৎসাহেরই নামান্তর সম্ভোষ। অতএব ভারতীয় প্রজার একবার ছর্দেশা হইলে, সেই দশাতেই তাহারা সম্ভূষ্ট রহিল। উদ্যমাভাবে আর উন্নতি হইল না। স্থপ্তসিংহের মুখে আহার্য্য

ভারতবর্ষের পুরাবৃত্তালোচনায় সন্তোষ সম্বন্ধে অনেক গুলিন বিচিত্র তত্ত্ব পাওয়া যায়। ঐতিক সুখে নিষ্পৃহতা, হিন্দু ধর্ম এবং বৌদ্ধধর্ণ উভয়কর্তৃক অমুজ্ঞাত। কি ব্রাহ্মণ, কি বৌদ্ধ, কি স্মার্ড, কি দার্শনিক, সকলেই প্রাণপণে ভারতবাসীদিগকে শিখাইয়াছেন, যে ঐতিক সুখ অনাদরণীয়। ইউরোপেও ধর্ম যাজকগণকর্তৃক ঐতিক সুখে অনাদর তত্ত্ব প্রচারিত হইয়াছিল। ইউরোপে যে রোমীয় সভ্যতা লোপের পর সত্ত্র-বংসর মন্থ্যের ঐতিক অবস্থা অমুক্ষত ছিল, এইরূপ শিক্ষাই তাহার কারণ। কিন্তু যখন ইতালিতে প্রাচীন যুনানী সাহিত্য, যুনানী দর্শনের পুনর্ফদ্য হইল, তখন তৎপ্রদত্ত শিক্ষা নিবন্ধন ঐহিকে বিরক্তি ইউরোপে ক্রমে মন্দীভূত হইল। সঙ্গেং সভ্যতারও বৃদ্ধি হইল। ইউরোপে এ প্রবৃত্তি বদ্ধমূল হইতে পারে নাই। ভারতবর্ষে ইহা মনুষ্যের দ্বিতীয় স্বভাব স্বরূপে পরিণত হইয়াছে। যে ভূমি যে বৃক্ষের উপযুক্ত, সেইখানেই তাহা বদ্ধমূল হয়। এদেশের ধর্মশাস্ত্র কর্তৃক যে নিবৃত্তিজনক শিক্ষা প্রচারিত হইল, দেশের অবস্থাই তাহার মূল; আবার সেই ধর্মশাস্ত্রের প্রদত্ত শিক্ষায় প্রাকৃতিক অবস্থা জন্যা নিবৃত্তি আরও দৃটীভূতা হইল।

- ৩। শ্রামোপজীবিদিগের ছ্রবস্থা যে চিরস্থায়ী হয়, কেবল তাহাই নহে। তরিবন্ধন সমাজের অন্য সম্প্রদায়ের লোকের গৌরবের ধ্বংস হয়। যেমন এক ভাগু ছগ্নে ছই এক বিন্দু অমু পড়িলে, সকল ছগ্ন দিধি হয়, তেমনি সমাজের এক অধঃশ্রেণীর ছর্দ্দশায় সকল শ্রেণীরই ছর্দ্দশা জন্ম।
- (ক) উপজীবিকানুসারে, প্রাচীন আর্য্যেরা চারি শ্রেণীতে বিভক্ত হইয়াছিলেন। ব্রাহ্মণ, ক্ষত্রিয়, বৈশ্য, শৃদ্র । শৃদ্র অধস্তন শ্রেণী; তাহাদিগেরই ত্বৰ্দশার কথা এতক্ষণ বলিতেছিলাম। বৈশ্য বাণিজ্য ব্যবসায়ী। বাণিজ্য, শ্রমোপজীবীর শ্রমোৎপন্ন জব্যের প্রাচুর্য্যের উপর নির্ভর করে। যে দেশে দেশের আবশ্যক সামগ্রীর অভিরিক্ত উৎপন্ন না হয়, সে দেশে বাণিজ্যের উন্নতি হয় না। বাণিজ্যের উন্নতি না হইলে, বাণিজ্য ব্যবসায়িদিগের সৌষ্ঠবের হানি। লোকের অভাব বৃদ্ধি, বাণিজ্যের মূল। যদি আমাদিগের অহা দেশোৎপন্ন সামগ্রী গ্রহণেচ্ছা না থাকে, তবে কেহ অন্ত দেশোৎপন্ন সামগ্রী আমাদের কাছে আনিয়া বিক্রয় করিবে না। অতএব যে দেশের লোক অভাবশৃত্য, নিজ শ্রমোৎপন্ন সামগ্রীতে সন্তুষ্ট, সে দেশে বণিকদিগের শ্রীহানি অবশ্য হইবে। কেহ জিজ্ঞাসা করিতে পারেন যে, তবে কি ভারতবর্ষে বাণিজ্য ছিল না ? ছিল বৈকি। ছিল, কিন্তু ভারতবর্ষের তুল্য বিস্তৃত উর্বর ভূমিবিশিষ্ট বহুধনের আকরস্বরূপ দেশে যেরূপ বাণিজ্য বাহুল্য হওয়ার সম্ভাবনা ছিল,—অতি প্রাচীনকালেই যে সম্ভাবনা ছিল, তাহার কিছুই হয় নাই। অন্ত কয়েক বৎসর তাহার সূত্রপাত হইয়াছে মাত্র। বাণিজ্য হানির অক্যান্য কারণও ছিল, যথা ধর্ম শাস্ত্রের প্রতিবন্ধকতা, সমাজের অভ্যস্ত অহুৎসাহ ইত্যাদি। এ প্রবন্ধে সে সকলের উল্লেখের আবশ্যক নাই।
- (খ) ক্ষত্রিয়েরা, রাজা বা রাজপুরুষ। যদি পৃথিবীর পুরার্ত্তে কোন কথা নিশ্চিৎ প্রতিপন্ন হইয়া থাকে, তবে সে কথাটি এই, যে সাধারণ প্রজ্ঞা

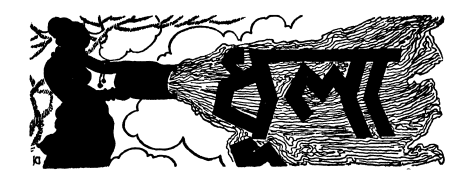
সতেজ্ঞঃ, এবং রাজপ্রতিদ্বন্দী না হইলে রাজপুরুষদিগের স্বভাবের উন্নতি হয় না, অবনতি হয়। যদি কেহ কিছু না বলে, রাজপুরুষেরা সহজেই ষেচ্ছাচারী হয়েন। ষেচ্ছাচারী হইলেই, আত্মস্থখরত, কার্য্যে শিথিল, এবং ছঙ্কিয়াম্বিত হইতে হয়। অতএব যে দেশের প্রজা নিস্তেজ, নম, অমুৎসাহী, অবিরোধী, সেই খানেই রাজপুরুষদিগের এরপ স্বভাবগত অবনতি হইবে। যেখানে প্রজা ত্বংখী, অন্নবস্ত্রের কাঙ্গাল, আহারোপার্জনে ব্যস্ত, এবং সন্তুষ্টস্বভাব, সেইখানেই তাহারা নিস্তেজ, নম্র, অন্তুৎসাহী, অবিরোধী। ভারতবর্ষে তাই। সেই জ্বন্ত ভারতবর্ষের রাজগণ, মহাভারত कीर्ত्তिত বলশালী, ধর্মিষ্ঠ, ইন্দ্রিয়জয়ী রাজচরিত্র হইতে মধ্যকালের কাব্য-নাটকাদি চিত্রিত বলহীন, ইন্দ্রিয়পরবশ, স্ত্রৈণ, অকর্মাঠ দশা প্রাপ্ত হইয়া শেষে মুসলমান হস্তে লুপ্ত হইলেন। যে দেশে সাধারণ প্রজার অবস্থ ভাল, সে দেশে রাজপুরুষদিগের এরূপ ছুর্গতি ঘটে না। তাহারা রাজার ছর্ম্মতি দেখিলে তাঁহার প্রতিদ্বন্দী হইতে পারে, এবং হইয়া থাকে। বিয়োধেই উভয়পক্ষের উন্নতি। রাজপুরুষগণ অনর্থক বিরোধের ভয়ে সতর্ক থাকেন। কিন্তু বিরোধে কেবল যে এই উপকার, ইহা নহে। নিত্য মল্লযুদ্ধে বল বাড়ে। বিরোধে মানসিক গুণ সকলের সৃষ্টি এবং পুষ্টি হয়। নির্কিলোধে তৎসমুদায়ের লোপ। শৃদ্রের দাসতে, ক্ষত্রিয়ের ধন এবং ধর্মের লোপ হইয়াছিল। রোমে, প্লিবিয়ানদিগের বিবাদে, ইংলণ্ডের কমনদিগের বিবাদে প্রভূদিগের স্বাভাবিক উংকর্ষ জন্মিয়াছিল।

(গ) ব্রাহ্মণ। যেমন, অধঃশ্রেণীর প্রজার অবনতিতে ক্ষরিয়িদিগের প্রভুত্ব বাড়িয়া, পরিশেষে লুপ্ত হইয়াছিল, ব্রাহ্মণদিগেরও তদ্রপ। অপর তিনবর্ণের অন্তর্মাতিতে ব্রাহ্মণের প্রথমে প্রভুত্ব বৃদ্ধি হয়। অপরবর্ণের মানসিক শক্তি হানি হওয়াতে, তাহাদিগের চিত্ত উপধর্মের বিশেষ বশীভূত হইতে লাগিল। দৌর্বলা থাকিলেই ভয়াধিক হয়। উপধর্ম ভীতিজাত; এই সংসার বলশালী অথচ অনিষ্টকারক দেবতা পূর্ণ, এই বিশ্বাসই উপধর্ম। অতএব অপরবর্ণব্রয়, মানসিক শক্তিবিহান হওয়াতে অধিকতর উপধর্মা। অতএব অপরবর্ণব্রয়, মানসিক শক্তিবিহান হওয়াতে অধিকতর উপধর্মা। শিতৃত হইল; ব্রাহ্মণেরা উপধর্মের যাজক, স্নতরাং তাঁহাদের প্রভুত্ব বৃদ্ধি হইল। ব্রাহ্মণেরা কেবল শান্তজাল, ব্যবস্থা জাল বিস্তারিত করিয়া ক্ষিত্রিয়, বৈশ্য, শৃত্রকে জড়িত করিতে লাগিলেন। মক্ষিকাগণ জড়াইয়া পড়িল—নড়িবার শক্তি নাই। কিন্তু তথাপি উর্নাভের জাল ফুরায় না। বিধানের

অন্ত নাই। এদিগে রাজশাসন প্রণালী দণ্ডবিধি দায় সন্ধিবিগ্রহ প্রভৃতি হইতে আচমন, শয়ন, বসন, গমন, কথোপকথন, হাস্ত, রোদন, এই সকল পর্য্যন্ত বাহ্মণের রচিত বিধির দ্বারা নিয়মিত হইতে লাগিল। "আমরা যেরূপে বলি, সেইরূপে শুইবে, সেইরূপে খাইবে, সেইরূপে বসিবে, সেইরূপে হাঁটিবে, সেইরূপে কথা কহিবে; সেইরূপে হাসিবে, দেইরূপে কাঁদিবে, তোমার জন্ম মৃত্যু পর্য্যন্ত আমাদের ব্যবস্থার বিপরীত হইতে পারিবে না, যদি হয়, তবে প্রায়শ্চিত্ত করিয়া, আমাদিগকে দক্ষিণা দিও।" জালের এইরূপ সূত্র। কিন্তু পরকে ভ্রান্ত করিতে গেলে আপনিও ভ্রাম্ভ হইতে হয়, কেননা ভ্রাম্ভির আলোচনায় ভ্রাম্ভি অভ্যস্ত হয়। যাহা পরকে বিশ্বাস করাইতে চাহি, তাহাতে নিজের বিশ্বাস দেখাইতে হয়; বিশ্বাস দেখাইতে২ যথার্থ বিশ্বাস ঘটিয়া উঠে। যে জ্বালে ব্রাহ্মণের। ভারতবর্ষকে জড়াইলেন, তাহাতে আপনারাও জড়িত হইলেন। পৌরাবৃত্তিক প্রমাণে প্রতিপন্ন হইয়াছে যে, মানুষের স্বেচ্ছানুবর্তিতার প্রয়োজনাতিরিক্ত রোধ করিলে, সমাজের অবনতি হয়। হিন্দু সমাজের অবনতির অফ্য যত কারণ নির্দ্দেশ করিয়াছি, তন্মধ্যে এইটি বোধ হয় প্রধান, অ্ছাপি জাজ্জামান। ইহাতে রুদ্ধ এবং রোধকারী সমান ফলভোগী। নিয়ম জালে জড়িত হওয়াতে ব্রাহ্মণদিগের বৃদ্ধি ফুর্ত্তি লুপ্ত হইল। যে ব্রাহ্মণ রামায়ণ, মহাভারত, পাণিনি ব্যাকরণ, সাংখ্য দর্শন প্রভৃতির অবতারণা করিয়াছিলেন, তাঁহাকে বাসবদত্তা, কাদম্বরী প্রভৃতির প্রণয়নে গৌরব বোধ করিতে লাগিলেন। শেষে সে ক্ষমতাও গেল। ব্রাহ্মণদিগের মানসক্ষেত্র মরুভূমি হইল।

আমরা দেখাইলাম যে, তুইটী প্রাকৃতিক কারণ ভারতবর্ধের শ্রমোপজীবি-দের চিরত্নদা। প্রথম ভূমির উর্বরতাধিক্য, দ্বিতীয় বায়্বাদির তাপাধিক্য। এই তুই কারণে অতি পূর্বকালেও ভারতবর্ধে সভ্যতার উদয় হইয়াছিল। কিন্তু সেই সকল কারণে বেতন অল্প হইয়া উঠিল। এবং গুরুতর সামাজিক তারতম্য উপস্থিত হইল। ইহার পরিণাম প্রথম শ্রমোপজীবিদিগের (১) দারিদ্রা, (২) মূর্যতা, (৩) দাসত্ব। দ্বিতীয়, এই দশা একবার উপস্থিত হইলে প্রাকৃতিক নিয়মবলেই স্থায়িত্ব প্রাপ্ত হইল। তৃতীয়, সেই ত্র্দিশা ক্রমে সমাজের অন্য সকল সম্প্রদায়কে প্রাপ্ত হইল। এক শ্রোতে আরোহণ করিয়া ব্রাহ্মণ ক্ষজ্রিয় বৈশ্য শৃদ্র, একত্রে নিয়ভূমে অবতরণ করিত্বে লাগিলেন।

এক্ষণে জিজ্ঞাস্থ হইতে পারে যে, যদি এ সকল অলজ্য্য প্রাকৃতিক নিয়মের ফল, তবে বঙ্গদেশের কৃষকের জন্ম চীৎকার করিয়া ফল কি ? রাজা ভাল আইন করিলে কি ভারতবর্ষ শীতল দেশ হইবে, না জমিদার প্রজাপীড়নে ক্ষান্ত হইলে ভূমি অনুক্রিরা হইবে ? উত্তর, আমরা যে সকল ফল দেখাইতেছি, তাহা নিত্য নহে। অথবা এইরপ নিত্য, যে যদি অন্য নিয়মের বলে প্রতিরুদ্ধ না হয়, তবেই তাহার উৎপত্তি হয়। কিন্তু ঐ সকল ফলোৎপত্তি কারণান্তরে প্রতিষিদ্ধ হইতে পারে। সে সকল কারণ রাজা ও সমাজের আয়ত্ত। যদি ত্রয়োদশ শতাব্দীতে বা তৎপরে ইতালিতে গ্রীক সাহিত্যাদির আবিদ্ধিয়া না হইত, তবে এক্ষণকার অবস্থা হইতে ইউরোপের অবস্থা ভিন্ন হইতে, সন্দেহ নাই। কিন্তু জলবায়্র শীতোক্ষতা বা ভূমির উর্ক্রেতা বা অন্য বাহ্যপ্রকৃতির কোন কারণের কিছু পরিবর্তন হইত না।



মাদিগের দেশে অন্থ যে বিষয়েরই অভাব থাকুক না কেন, কেবল এক বিষয়ের অভাব নাই—বড়ং বিষয়ে ক্ষুত্রং প্রবন্ধ। আমাদের দেশে অন্ধ বস্ত্রের অভাব আছে; কিন্তু দর্শন, বিজ্ঞান, পুরার্ত্ত, রাজনীতি, সমাজনীতি, ও ধর্মনীতি, এ সকলের অভাব নাই; চাঁদনীর চকে জুতা কিনিলে বিনা মূল্যে অনায়াসে শিখিতে পারা যায়। জুতা বাঁধা কাগজ্প পড়িলেই হইল। স্কুলের ছেলে বিস্তর; উমেদারও অনেক; সকলের চাকরি জুটে না; কাগজ্ঞ কলম ধার চাহিলে পাওয়া যায়, কেননা কেহ পরিশোধের প্রত্যাশা করে না; মুদ্রাযন্ত্র অতি স্থলভ। লিখিতে হইলে ছোট বিষয়ে লেখা অযুক্তি—স্থতরাং অন্ধ বস্ত্রের যাদৃশ অভাব—বড়ং বিষয়ে প্রবন্ধের তাদৃশ অভাব নাই। আমাদিগের ক্ষুত্র বৃদ্ধিতে বিবেচনা হইয়াছিল যে দর্শন বিজ্ঞানাদির কথা যাহাই হউক, কাব্য সমালোচনা কিছু কঠিন; কেননা দর্শনাদি শিখিলে তদ্বিষয়ে লেখা যায়, কিন্তু কাব্যের সমালোচনা কেবল শিক্ষার বশীভূত নহে। কিন্তু আমাদিগের দেশের সোভাগ্য যে, তাহারই কিছু ছড়াছড়ি অধিক। মা সরস্বতীর অনুগ্রহ!

দেশিয়া শুনিয়া আমরা স্থির করিয়াছি, আমরা কোন গুরুতর বিষয়ের আলোচনা করিব না। আমরা ক্ষুদ্রবৃদ্ধি এবং অল্পজ্ঞান, স্কুতরাং গুরুতর বিষয়ের সমালোচনায় অক্ষম। কোন সামাশ্য বিষয় অবলম্বন করিয়া একটি প্রস্থাব লিখিব। এই প্রতিজ্ঞা করিয়া সামাশ্য বিষয়ের অন্থসন্ধান করিতেছিলাম। অন্থসন্ধান কালে আমাদের সম্মুখে একজন "ঝাড়ু দার" সম্মার্জনী হস্তে, রাজপথ পরিষ্কার করিতেছিল, বড় ধূলা উড়াইতেছিল। দেখিয়া আমরা স্থির করিলাম যে, যাহার তত্ত্ব করিতেছিলাম, তাহা পাইয়াছি—আমরা ধূলা সম্বন্ধেই লিখিব। ধূলার মত সামাশ্য পদার্থ আর সংসারে নাই।

ভাবিলাম যে, ধূলা সম্বন্ধে অনেক নৃতন কথা লিখিতে পারিব, যথা; প্রথমতঃ, ধূলায় জল ঢালিলে কাদাহয়; বিতীয়তঃ, ধূলা চক্ষে গেলে কর্ করে; তৃতীয়তঃ, ধূলা দাতে গেলে কিচ্ কিচ্ করে; চতুর্থতঃ, রেইলে বড় ধূলা লাগে ইত্যাদি নানাবিধ নৃতন এবং বিশ্বয়জনক তত্ত্বের আবিজিয়াকরিব, ইচ্ছা করিয়াছিলাম। সকল স্থানে রাস্তা ঘাটে ভাল জল দেওয়াহয় না বলিয়া মিউনিসিপাল কর্মচারিদিগকে কিঞ্চিৎ স্থসভ্য গালিগালাজ করিব, এমতও ইচ্ছা ছিল। মনে করিয়াছিলাম, কাব্যালঙ্কারেও ধূলার প্রয়োজন দেখাইতে পারিব, যথা, "ধূলায় ধ্বর অঙ্ক," "ধূলায় মিশাবে দেহ" ইত্যাদি। বস্ততঃ আমরা কল্পনা করিয়াছিলাম যে, কোন প্রকারে পাঠক মহাশয়ের "চক্ষে ধূলা" দিব। পারি ত, আপনারাও কিছু "ধূলা বাকসপাতা" উপার্জন করিব।

হুর্ভাগ্যক্রমে আমাদিগের স্মরণ হইল যে, আচার্য্য টিগুলও ধূলা সম্বন্ধ একটি দীর্ঘ প্রস্তাব লিখিয়াছেন। এবং তাহা পাঠ করিয়া ধূলা সামান্ত তব্ব বলিয়া বোধ হয় না, অতি গুরুতর এবং হুজ্রে য় বিষয় বলিয়া স্বীকার কবিতে হয়। আচার্য্য স্বয়ং একজন ইউরোপের মান্ত বিজ্ঞানবিৎ মহামহোপাধ্যায়। তিনি বহুদিন অবধি পরিশ্রম করিয়া ধূলাতত্বের কিয়দংশ জানিতে পাবিয়াছেন। স্বতরাং সামান্ত বিষয় বলিয়া ধূলার উপর যে আদর হই যাছিল, তাহার লাঘব হইল। আমাদিগের কপালক্রমে ধূলাও সামান্ত বিষয় নহে।

বোধ হয়, এতক্ষণে পাঠকের কোতৃহল জন্মিয়া থাকিবে যে, ধূলার স্থায় সামান্ত পদার্থ সহঙ্কে আচার্য্য কি এমন নৃতন কথা বলিয়াছেন। আমরা তাঁহার কোতৃহল নিবারণ করিব। বিশেষ, আচার্য্যের ঐ প্রবন্ধটি দীর্ঘ এবং ছরুহ, তাহা সংক্ষেপে এবং সহজে বুঝান অতি কঠিন কর্ম। আমরা কেবল টিওল সাহেব কৃত সিদ্ধান্তগুলিই এ প্রবন্ধে সন্ধিবেশিত করিব, যিনি তাহার প্রমাণ জিজ্ঞান্থ হইবেন, তাঁহাকে আচার্য্যের প্রবন্ধ পাঠ করিতে হইবে।

১। ধূলা, এই পৃথিবীতলে এক প্রকার সর্বব্যাপী। আমরা যাহা যত পরিষ্কার করিয়া রাখি না কেন, তাহা মুহূর্ত্ত জ্বন্ত ধূলা ছাড়া নহে। যত "বাবৃগিরি" করি না কেন, কিছুতেই ধূলা হইতে নিষ্কৃতি নাই। যে বায় অত্যন্ত পরিষ্কার বিবেচনা করি, তাহাও ধূলায় পূর্ণ। সচরাচর ছায়া মধো কোন রক্ষু নিপতিত রোজে দেখিতে পাই যে, যে বায়ু পরিষ্কার দেখাইতেছিল, তাহ তেও ধূলা চিক্ চিক্ করিতেছে। সচরাচর বায়ু যে এক্লপ ধূলাপূর্ণ,

তাহা জানিবার জম্ম আচার্য্য টিণ্ডলের উপদেশের আবশ্যক নাই, সকলেই তাহা জানে। কিন্তু বায়ু ছাঁকা যায়। আচার্য্য বহুবিধ উপায়ের দ্বারা বায়ু অতি পরিপাটি করিয়া ছাঁকিয়া দেখিয়াছেন। তিনি অনেক চো**ঙ্গার** ভিতর দ্রাবকাদি পুরিয়া তাহার ভিতর দিয়া বায়ু ছাঁকিয়া লইয়া গিয়া পরীক্ষা করিয়া দেখিয়াছেন যে, তাহাও ধূলায় পরিপূর্ণ। এইরূপ ধূলা অদৃশ্য, কেননা তাহার কণা সকল অতি ক্ষুদ্র। রৌদ্রেও উহা অদৃশ্য। অণুবীক্ষণ যন্ত্রের দ্বারাও অদৃশ্য, কিন্তু বৈহ্যতিক প্রদীপের আলোক রৌদ্রাপেক্ষাও উজ্জ্বল। উহার আলোক ঐ ছাঁকা বায়ুর মধ্যে প্রেরণ করিয়া তিনি দেখিয়াছেন যে, তাহাতেও ধূলা চিকচিক করিতেছে। যদি এত যত্ন পরিষ্কৃত বায়ুতেও ধূলা, তবে সচরাচর ধনী লোকে যে ধূলা নিবারণ করিবার উপায় করেন, ভাহাতে ধূলা নিবারণ হয় না, ইহা বলা বাহুল্য। ছায়া মধ্যে রৌজ না পড়িলে রোদ্রে ধূলা দেখা যায় না, কিন্তু রোদ্র মধ্যে উজ্জল বৈছ্যতিক আলোকে মুহুর্টে নিশ্বাদে গ্রহণ করিতেছি, তাহা ধূলিপূর্ণ। যাহা কিছু ভোজন করি, তাহা ধূলিপূর্ণ, কেননা বায়ুস্থিত ধূলিরাশি দিবারাত্র সকল পদার্থের উপর বর্ষণ হইতেছে। আমরা যে কোন জ্বল পরিষ্কৃত করি না কেন, উহা ধূলিপূর্ণ। কলিকাতার জল পলতার কলে পরিষ্কৃত হইতেছে বলিয়া তাহা ध्निभृग्र नरह। इंकिटन धृना याग्र ना।

২ । এই ধূলা বাস্তবিক সমুদয়াংশই ধূলা নহে। তাহার অনেকাংশ জৈব পদার্থ। যে সকল অদৃশ্য ধূলি কণার কথা উপরে বলা গেল, তাহার অধিক ভাগ ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র জীব। যে ভাগ জৈব নহে, তাহা অধিকতর গুরুত্ব বিশিষ্ট; এজন্য তাহা বায়পরি তত ভাসিয়া বেড়ায় না। অতএব আমরা প্রতি নিশ্বাসে শত শত ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র জীব দেহ মধ্যে গ্রহণ করিয়া থাকি; জলের সঙ্গে সহস্র পান করি; এবং রাক্ষসবৎ অনেককে আহার করি। লগুনের আটটি কোম্পানির কলে ছাঁকা পানীয় জল টিগুল সাহেব পরীক্ষা করিয়া দেখিয়াছেন, এতন্তিয় তিনি আরে। অনেক প্রকার জল পরীক্ষা করিয়া দেখিয়াছেন, এতন্তিয় তিনি আরে। অনেক প্রকার জল পরীক্ষা করিয়া দেখিয়াছেন। তিনি পরীক্ষা করিয়া সিদ্ধান্ত করিয়াছেন যে, জল সম্পূর্ণরূপে পরিষ্কার করা মন্তুয়্য সাধ্যাতীত। যে জল স্ফাটিক পাত্রে রাখিলে বৃহৎ হীরক খণ্ডের স্থায় স্বচ্ছ বোধ হয়, তাহাও সমল, কীটাণু পূর্ণ। জৈনেরা একথা স্মরণ রাখিবেন।

- ৩। এই সর্বব্যাপী ধূলিকণা সংক্রামক পীড়ার মূল। অনতিপূর্ব্বে সর্ব্বত্র এই মত প্রচলিত ছিল যে, কোন এক প্রকার পচনশীল নিজ্জীব জৈব পদার্থ (Malaria) কর্তৃক সংক্রামক পীড়ার বিস্তার হইয়া থাকে। এ মত ভারতবর্ষে অ্যাপি প্রবল। ইউরোপে এ বিশ্বাস এক প্রকার উচ্ছিন্ন হইতেছে। আচার্য্য টিওল প্রভৃতির বিশ্বাস এই যে, সংক্রামক পীড়ার বিস্তারের কারণ সঞ্জীব পীড়াবীজ (Germ)। ঐ সকল পীড়া বীজ বায়ুতে এবং জলে ভাসিতে থাকে; এবং শরীর মধ্যে প্রবিষ্ট হইয়া তথায় জীবজনক হয়। জীবের শরীরের মধ্যে অসংখ্য জীবের আবাস। কেশে উৎকুণ, উদরে কুমি, ফতে কীট, এই কয়টি মনুষ্য শরীরে সাধারণ উদাহরণ। মাত্রেরই গাত্র মধ্যে কীট সমূহের আবাস। জীবতত্ত্ববিদেরা অবধারিত করিয়াছেন যে, ভূমে, জলে বা বায়ুতে যত জাতীয় জীব আছে, তদপেক অধিক জাতীয় জীব সত্ম জীবের শরীরবাসী। যাহাকে উপরে "পীড়াবীজ" বলা হইয়াছে, তাহাও জীবশরীর বাসী জীব বা জীবোৎপাদক বীজ। শবীর মধ্যে প্রবিষ্ট হইলে ততুৎপাত জীবের জন্ম হইতে থাকে। এই সকল শোণিতনিবাসী জীবের জনকতা শক্তি অতি ভয়ানক। যাহার শরীর মধ্যে ঐ প্রকার পীড়াবীজ প্রবিষ্ট হয়, সে সংক্রামক পীড়াগ্রস্ত হয়। ভিন্ন ভিন্ন পীড়ার ভিন্ন ভিন্ন বীজ। সংক্রোমক জ্বরের বীজে জ্বর উৎপন্ন হয়; বসংস্থের বীক্ষে বসম্ভ জন্মে; ওলাউঠার বীজে ওলাউঠা; ইত্যাদি।
- ৪। পীড়া বীজে কেবল সংক্রামক রোগ উৎপন্ন হয়, এমত নহে। ক্ষতাদি যে শুকায় না, ক্রমে পচে, তুর্গন্ধ হয়, তুরারোগ্য হয়, ইহাও অনেক সময়ে এই সকল ধূলিকণা রূপী পীড়া বীজের জন্ম। ক্ষত মুখ কখনই এমত আচ্ছন্ন রাখা যাইতে পারে না, যে অদৃশ্য ধূলা তাহাতে লাগিবে না। নিতান্ত পক্ষে তাহা ডাক্তারের অন্ত্র মুখে ক্ষত মধ্যে প্রবেশ করিবে। ডাক্তার যতই অন্ত্র পরিষ্কার রাখুন না কেন, অদৃশ্য ধূলিপুঞ্জের কিছুতেই নিবারণ হয় না। কিন্তু ইহার একটি স্থন্দর উপায় আছে। ডাক্তারেরা প্রায় তাহা অবলম্বন করেন। কার্কোলিক আসিড নামক দ্রাবক বীজঘাতী; তাহা জল মিশাইয়া ক্ষত মুখে বর্ষণ করিতে থাকিলে প্রবিষ্ট বীজ সকল মরিমা যায়। ক্ষত মুখে পরিষ্কৃত তুলা বাঁধিয়া রাখিলেও অনেক উপকার হয়, কেননা তুলা বায়ু পরিষ্কৃত করিবার একটি উৎকৃষ্ট উপায়।



মরা স্বীকার করিয়াছিলাম যে, এই গ্রন্থখানি সবিস্তারে সমালোচিত করিব। অবকাশাভাবে এ পর্য্যস্ত অভিপ্রায় সিদ্ধ করিতে পারি নাই। পাঠকেরা ক্রটি মার্জনা করিবেন।

এ দেশীয় কোন সুশিক্ষিত ব্যক্তি, সন ১৮৬৮ সালে ইংলণ্ডে গমন করেন। তথায় তিন বংসর অবস্থিতি করেন। ইংলণ্ড হইতে সহোদরকে পত্র লিখিতেন। তিন বংসরে যে সকল পত্র লিখিয়াছিলেন, তাহার কিয়দংশ সংগ্রহ করিয়া পুস্তকাকারে প্রকাশ করিয়াছেন। পুস্তকে লেখকের নাম প্রকাশিত হয় নাই।

এইরপ একখানি গ্রন্থের বিশেষ প্রয়োজন ছিল। ইংরাজি শিক্ষার প্রাসাদে আমরা ইংরাজি গ্রন্থাদি হইতে ইংলণ্ডের বিষয় অনেক অবগত হইয়াছি, এবং এখানেও অনেক ইংরাজ দেখিতে পাই। তথাপি, অন্ধ যেমন স্পর্শের দ্বারা হস্তির আকার অমুভূত করিয়াছিল, ইংলণ্ড সম্বন্ধে আমাদিগের অনেক বিষয়ে সেইরূপ জ্ঞান। ইংরাজি গ্রন্থ বা পত্রাদি ইংরাজের প্রণীত। ইংরাজের চক্ষে যেমন দেখায়, তাহাতে ইংলণ্ড সেইরূপ চিত্রিত। আমাদিগের চক্ষে ইংলণ্ড কিরূপ দেখাইবে, তাহার কিছুই সে সকলে পাওয়া যায় না। মসুর তাইন একজন কৃতবিত্য ফরাশী। তিনি ফরাশীর চক্ষে ইংলণ্ড দেখিয়া, তদ্দেশবিবরণ একখানি গ্রন্থে প্রচারিত করিয়াছেন। তৎপাঠে আমর। জানিতে পারি যে, ইংরাজের চিত্রিত ইংলণ্ড হইতে মসুর তাইনের চিত্রিত ইংলণ্ড স্থানক বিষয়ে স্বতন্ত্র। ইংরাজ ও ফরাশীতে বিশেষ সাদৃশ্য;

Three years in Europe, being Extracts from Letters sent from Europe. Calcutta, I. C. Bose & Co. 1872.

আমাদিগের চক্ষে দেখিতে গেলে উভয়ে এক দেশবাসী, একজাতি, এক ধর্মাক্রান্ত; উভয়ের এক প্রকার শিক্ষা, এক প্রকার আচার ব্যবহার, একপ্রকার স্বভাব। যদি ফরাশির লিখিত চিত্রে ইংলও এই রূপ নৃতন বস্তু বলিয়া বোধ হয়, তবে বাঙ্গালীর বর্ণনায় আরও কত তারতম্য ঘটিবে, তাহা সহজেই অমুমেয়। অতএব বাঙ্গালির হস্তলিখিত একখানি ইংলওের চিত্র দেখিবার আমাদের বড় বাসনা ছিল। এই লেখক বাঙ্গালি জাতির সেই বাসনা প্রাইয়াছেন, এজন্ম আমরা তাঁহাকে ধন্মবাদ করি।

ইহা অবশ্য স্বীকার করিতে হইবে যে, লেখক ইউরোপ একটু অমুকৃল চক্ষে দেখিয়াছেন। আমাদিগের দেশের লোকের চক্ষে যে ইউরোপ অতি আশ্চর্য্য দেশ বোধ হইবে, তাহাতে সংশয় নাই। যে দেশের জন কয়েক লোকমাত্র সমুদ্র লজ্জ্মন করিয়া পাঁচ সহস্র মাইল দ্রে আসিয়া প্রত্যহ নূতনং বিশ্বয়কর কার্য্য করিতেছেন, তাঁহাদের স্বদেশ যে আমাদের নিকটে বিশেষ প্রশংসনীয় হইবে, তাহাতে সন্দেহ কি ? অতএব যাঁহার স্বভাব দ্বেবিশিষ্ট নহে, তিনিই ইংলওকে অমুকৃল চক্ষে দেখিবেন, সন্দেহ নাই। তথাপি বিদেশে গেলে বিদেশের সকল বিষয় ভাল লাগে না। ইউরোপে কিং আমাদিগের ভাল লাগে না, সেইটুকু শুনিবার জন্ম আমাদিগের বিশেষ কৌতৃহল আছে। এ গ্রন্থে সে আকাজ্ক্যা নিবারণ হয় না।

সেইটুকু আমরা কেন শুনিতে চাই ? তাহা আমরা বৃঝাইতে পারিব কি না, বলিতে পারি না। আমরা বাঙ্গালী, ইংরাজ প্রভৃতি শ্রেষ্ঠ জাতির তুলনায় আমরা অতি সামান্ত জাতি বলিয়া গণ্য। ইংরাজের তুলনায় আমাদিগের কিছুই প্রশংসনীয় নহে। আমাদের কিছুই ভাল নহে। একথা সত্য কি না, তাহা আমরা ঠিক জানি না; কিন্তু প্রত্যহ শুনিতে২ আমাদের উহা সত্য বলিয়া বিশ্বাস হইয়া উঠিতেছে। সে বিশ্বাসটি ভাল নহে। ইহাতে আমাদের স্বদেশভক্তি, স্বজাতির প্রতি শ্রদ্ধার হ্রাস হইতেছে। যাহাতে কিছু ভাল নাই—তাহা কে ভাল বাসিবে ? আমরা যদি অত্য জাতির অপেক্ষা বাঙ্গালি জাতির, অত্য দেশের অপেক্ষা বাঙ্গালা দেশের কোন বিশেষ গুণ না দেখি, তবে আমাদিগের দেশ-বাৎসল্যের অভাব হইবে। এই জন্য আমাদের সর্ব্বদা ইচ্ছা করে যে, সভ্যতম জাতির প্রপক্ষা আমরা কোন অংশে ভাল কি না, তাহা শুনি। কিন্তু কোথাও তাহা শুনিতে পাই না। যাহা শুনি, তাহা সত্যপ্রিয় স্থবিবেচকের কথা নহে। যাহা শুনি,

তাহা শুদ্ধ স্বদেশপিঞ্জর মধ্যে পালিত মিথ্যাদম্ভপ্রিয় ব্যক্তিদের কথা—তাহাতে বিশ্বাস হয় না—বাসনা পরিতৃপ্ত হয় যদি এই লেখকের স্থায় সুশিক্ষিত, স্থবিবেচক, বছদেশদর্শী ব্যক্তির নিকট সে কর্ণানন্দদায়িনী কথা শুনিতে পাইতাম – তবে সুখ হইত। তাহা যে শুনিলাম না, সে লেখকের দোষ নহে—আমাদের কপালের লেখক স্বদেশবিদ্বেষী বা ইংরাজ্বপ্রিয় নহেন। বৎসল, স্বদেশবাৎসল্যে তাঁহার অন্তঃকরণ বিচলিত হইলে, তিনি প্রবাস হইতে স্বদেশ বিষয়ে যে সকল কবিতা গুলিন লিখিয়া ভ্রাতাকে পাঠাইয়াছেন, তাহা আমাদের কর্ণে অমৃত বর্ষণ করে। কিন্তু আমরা দেখিতে পাই যে, গুণহীনা মাতার প্রতি সৎপুত্রের যেরূপ স্নেহ, স্বদেশের প্রতি তাঁহার সেই স্নেহ। গুণবতী মাতার প্রতি পুত্রের যে স্নেহ, সে স্নেহ কোথায় ? এই বঙ্গদেশের প্রতি সে শ্নেহ কাহার আছে ? সে শ্নেহ কিসে হইবে ? এই গ্রন্থ পাঠ করিয়া আমাদের সেই কথা মনে পড়িল। জম্মভূমি সম্বন্ধে আমরা যে "ম্বর্গাদপি গরিয়সী" বর্লিবার অধিকারী নই, আমাদের সেই কথা মনে পড়িল। সেই কথা মনে পড়ায়, আমরা এ আক্ষেপ করিলাম। যে মনুষ্য জননীকে "ম্বর্গাদপি গরিয়সী" মনে করিতে না পারে, সে মনুষ্য মধ্যে হতভাগ্য। যে জ্বাতি জন্মভূমিকে "স্বর্গাদিপি গরীয়সী" মনে করিতে না পারে, সে জাতি জাতিমধ্যে হতভাগ্য। আমরা সেই হতভাগ্য জাতি বলিয়া এ রোদন করিলাম। লেখক যদি আমাদিগের মনের ভাব বুঝিয়া থাকেন, তবে তিনিও আমাদিগের সঙ্গে রোদন করিবেন। যদি কেহ সত্য-প্রিয়, দেশবৎসল বাঙ্গালী থাকেন, তিনি আমাদের সঙ্গে রোদন করিবেন।

আমরা গ্রন্থ সমালোচনা ত্যাগ করিয়া একটু অপ্রাসঙ্গিক কথা তুলিয়াছি, কিন্তু কথা নিতান্ত অপ্রাসঙ্গিকও নহে। আমরা যে ভাব ব্যক্ত করিলাম, এই গ্রন্থের আলোচনায় সেই ভাবই বাঙ্গালির মনে উদয় হইতে পারে। যদি সাধারণ বাঙ্গালির মনে ইহা হইতে সেই ভাব উদিত হয়, তবে এ গ্রন্থ সার্থক। তাহা হইলে ইহার মূল্য নাই।

এই গ্রন্থের প্রকৃত সমালোচনা সম্ভবে না। কেননা, ইহা সাধারণ সমীপে প্রকান্থিত করিবার অভিপ্রায়ে প্রথমে প্রণীত হয় নাই। স্বতরাং রচনা-চাতুর্য্য, বা বিষয় ঘটিত পারিপাট্য ইহার উদ্দেশ্য নহে। ভ্রাতার সঙ্গে সরল কথোপকথনের স্বরূপ ইহা লিখিত হইয়াছিল। অতএব সমালোচক

যে সকল দোষ গুণের সন্ধান করেন, ইহাতে তাহার সন্ধান কর্ত্তব্য নহে। কিন্তু সন্ধান করিলেও দোষ ভাগ পাওয়া কঠিন হইবে, গুণ অনেক পাওয়া যাইবে। ভাষা সরল, এবং আড়ম্বরশৃত্য। ভাবও সরল, এবং আড়ম্বরশৃত্য। লেখকের হৃদয়ও যে সরল এবং আড়ম্বরশৃত্য, এই গ্রন্থ তাহার পরিচয়। লেখক সর্ব্বত্রেই গুণগ্রাহী, উৎসাহশীল এবং সুপ্রসন্ন। তাঁহার রুচিও সুন্দর, বুদ্ধি মার্জ্জিত, এবং বিচারক্ষমতা অনিন্দনীয়। বিশেষ, তাঁহার একটি গুণ দেখিয়া আমরা বড প্রীত হইয়াছি। চিত্রে বা খোদিত প্রস্তরে যে রস, বাঙ্গালীরা প্রায়ই তাহা অমুভূত করিতে পারেন না। বালকে বা চাসায় "সং" দেখিয়া যে রূপ সুখ বোধ করে, সুশিক্ষিত বাঙ্গালিরাও চিত্রাদি দেখিয়া সেইরূপ সুখ বোধ করেন। এই গ্রন্থের লেখক সে শ্রেণীর বাঙ্গালি নহেন। তিনি চিত্রাদির যে সকল সমালোচনা পত্র মধ্যে শ্বস্ত করিয়াছেন, তাহাতে বিশেষ রসামুভাবকতা এবং সহৃদয়তা প্রকাশ পায়। ইউরোপে পর্য্যটন করিলে, ভবনে অতুল্য চিত্রাদি দর্শনে, এবং তত্তদ্বিষয়ের বিচক্ষণ বিচারকদিগের সহবাসে যে বৃদ্ধি মাৰ্ক্জিতা, এবং রসগ্রাহিণী শক্তি স্কুরিতা হইবে, ইহা সঙ্গত। কিন্ধ এ লেখকের রসগ্রাহিণী শক্তি স্বভাবজাতাও বটে। তিনি ইউরোপে প্রবেশ করিবার পুর্বেই মাল্টা নগরে "Charity"র গঠিত মূর্ত্তি দেখিয়া লিখিয়াছেন;—

"It is impossible for me to describe in adequate terms the meekness and tender pathos that dwells in the placid and unclouded face of the mother as she gazes with a loving and affectionate look on the sweet heaven of her infant's face. I stood there I know not how long, but this I know I could have stood there for hours together, and not have wished to go away." p.11-12.

পুত্তকের মধ্যে মধ্যে যে সকল বর্ণনা আছে, তাহাতে আমরা প্রীত হইয়াছি। সে সকল গ্রন্থকারের লিপিশক্তির পরিচয়। উদাহরণ স্বরূপ আমরা নিম্নলিখিত বর্ণনাটি উদ্ধৃত করিলাম—

"From Iona we went to the small uninhabited island of Staffa containing several wonderful caves, of which Fingal's cave is the most magnificent. This cave with its splendid arch 70 feet high, supporting an intablature of 30 feet additional,—
its dark basaltic pillars, its arching roof above, and the sea ever and anon rushing and roaring below, is a most wonderful sight

indeed. The sea being calm we went in a boat to the inner end of the cave. The walls consist of countless gigantic columns sometimes square, often pentagonical or hexagonical, and of a dark purple color which adds to the solemnity of the aspect of the place. The roof itself consists of overhanging pillars; and every time that the wave comes in with a roaring sound, the roof, the caverns, and the thousand pillars return the sound increased tenfold, and the whole effect is grand." p.48.

স্থানাভাব প্রযুক্ত আমরা অন্যান্থাংশ উদ্ধৃত করিতে পারিলাম না, কিস্তু ইহা বলিতে পারি যে, তাঁহার চক্ষু সৌন্দর্য্যান্ত্রসন্ধায়ী—যেখানে যাহা দেখিয়াছেন, তাহার স্থন্দর ভাগ গ্রহণ করিয়াছেন। যথন তিনি কালিদনীয় খালের মধ্যে, তথনকার অবস্থায় অনেকেই বিরক্ত হইয়া উঠিতেন; তিনি লিখিয়াছেন:—

"On both sides of us were continuous chains of mountains, and it being very bad weather, dark clouds hanging over our heads served as a gloomy canopy extending from the ridges on our right to those on our left. As far as the eye could reach, before or behind, there was nothing but this gloomy vista,—the dark clouds above, dark waters below, and high mountains on both sides of us. The scene was grand indeed, and I can assure you, I would not have changed that gloomy scene of highland grandeur for the neatest and prettiest spot in the earth, nor ever for the sunniest sky, the dark rolling clouds which added to the gloom and sublimity of the scene." p. 50.

লেখক মধ্যে মধ্যে কবিতা রচনা করিয়া ভাতাকে পাঠাইয়া দিতেন।
বাঙ্গালি হইয়া যিনি ইংরাজিতে কবিতা রচনা করেন, আমরা কখন তাঁহার
প্রশংসা করিব না, ইহা আমাদের স্থির প্রতিজ্ঞা। স্থতরাং তাঁহার কবিতার
প্রশংসা করিতে পারিলাম না।

পরিশেষে লেখকের নিকট আমাদিগের বিশেষ অমুরোধ এই যে, এই পুস্তকখানি বাঙ্গালায় অমুবাদ করিয়া প্রচার করুন। যাঁহারা ইংরাজি জানেন না, তাঁহাদিগের পক্ষে ইহা যাদৃশ মনোরঞ্জক এবং উপকারী, ইংরাজি অভিজ্ঞদিগের নিকট তাদৃশ নহে। যাঁহারা ইংরাজি জানেন, তাঁহারা ইউরোপের বিষয় কিছু কিছু জানেন। যাঁহারা ইংরাজি জানেন না, তাঁহারা

ইউরোপের বিষয় কিছুই জানেন না। বিলাত কি—মরুভূমি কি জলাশয়, ভূত প্রেত কি রাক্ষসের বাস, তাহার কিছুই জানেন না। অস্ততঃ গ্রন্থকারকে অমুরোধ করি যে, বঙ্গস্থলরীদিগের পাঠার্থে ইহা বাঙ্গালায় প্রচার করুন। তজ্জ্য যে কিছু পরিবর্ত্তন আবশ্যক, তাহা কণ্টকর হইবে না; কণ্টকর হইলেও তাহার সার্থকতা আছে। বাঙ্গালিদিগের মেয়ের এমন শক্তি হইয়াছে যে, এরূপ গ্রন্থ পড়িয়া মর্মগ্রহণ করিতে পারেন। কিন্তু বাঙ্গালায় এমন গ্রন্থ প্রায় নাই যে, তাহাদের শয়নগৃহের পশ্চাতে কি আছে, তাহা জ্ঞাত করায়। স্থতরাং অনেকেরই বোধ আছে, বিলাতে বাঙ্গালিতে মোট বয়, বাঙ্গালিতে ভূমি চসে; কেননা সাহেব কি মোট বহিবে, না লাঙ্গল ধরিবে ?



# তৃতীয় পরিচ্ছেদ

প্রকৃতি

তি প্রাচীন কাল হইতে দর্শন শাস্ত্রের উদ্দেশ্য, জগতের আদি কি, তাহা নিরূপিত হয়। আধুনিক ইউরোপীয় দার্শনিকেরা সে তত্ত্ব নিরূপণীয় নহে বালয়া, এক প্রকার ত্যাগ করিয়াছেন।

জগতের আদি সম্বন্ধে প্রথম প্রশ্ন এই যে, জগৎ স্বষ্ট, কি নিত্য ! অনাদিকাল এইরূপ আছে, না কেহ তাহার স্ক্রন করিয়াছেন !

অধিকাংশ লোকের মত এই যে, জগৎ সৃষ্ট, জগৎকর্তা এক জন আছেন। সামান্ত ঘট পটাদি একটি কর্তা ব্যতীত হয় না; তবে এই অসীম জগতের কর্তা নাই, ইহা কি সম্ভবে !

আর এক সম্প্রদায়ের লোক আছেন; তাঁহারা বলেন যে, এই জ্বগৎ যে স্পষ্ট বা ইহার কেহ কর্ত্তা আছেন, তাহা বিবেচনা করিবার কারণ নাই। ইহাদের সচরাচর নাস্তিক বলে; কিন্তু নাস্তিক বলিলেই মূঢ় বুঝায় না। তাঁহারা বিচারের দ্বারা আপন পক্ষ সমর্থন করিতে চেষ্টা করেন। সেই বিচার অত্যন্ত তুরুহ, এবং এ স্থলে তাহার পরিচয় দিবার কোন প্রয়োজন নাই।

তবে একটি কথা মনে রাখিতে হইবে, যে ঈশ্বরের অস্তিত্ব একটি পৃথক তত্ব, সৃষ্টি প্রক্রিয়া আর একটি পৃথক তত্ব। ঈশ্বরবাদীও বলিতে পারেন যে, "আমি ঈশ্বর মানি, কিন্তু সৃষ্টি ক্রিয়া মানি না। ঈশ্বর জগতের নিয়ন্তা, তাঁহার কৃত নিয়ম দেখিতেছি, নিয়মাতিরিক্ত সৃষ্টির কথা আমি বলিতে পারি না।" এক্ষণকার কোন কোন প্রীষ্টীয়ান এই মতাবলম্বী। ইহার মধ্যে কোন্
মত অযথার্থ, কোন্ মত যথার্থ, তাহা আমরা কিছুই বলিতেছি না। যাঁহার
যাহা বিশ্বাস, তদ্বিক্ষ আমাদের কিছুই বক্তব্য নাই। আমাদের বলিবার
কেবল এই উদ্দেশ্য যে, সাংখ্যকারকে প্রায় এই মতাবলম্বী বলিয়া বোধ হয়।
সাংখ্যকার ঈশ্বরের অস্তিত্ব মানেন না, তাহা পশ্চাৎ বলিব। কিন্তু তিনি
"সর্ব্ববিৎ সর্ব্বকর্ত্তা" পুরুষ মানেন, এরপ পুরুষ মানিয়াও তাঁহাকে স্ষ্টিকর্তা
বলেন না; স্ষ্টিই মানেন না। এই জগৎ প্রাকৃতিক ক্রিয়া মাত্র বলিয়া
স্বীকার করেন।

(ক)র কারণ (খ); (খ)র কারণ (গ); (গ)র কারণ (ঘ); এইরূপ কারণ পরম্পরা অন্নুসন্ধান করিতে করিতে অবশ্য এক স্থানে অস্ত পাওয়া যাইবে; কেননা কারণ শ্রেণী কথন অনন্ত হইতে পারে না। আমি যে ফলটি ভোজন করিতেছি, ইহা অমুক রক্ষে জন্মিয়াছে; সেই বৃক্ষ একটি বীজে জন্মিয়াছে; সেই বীজ অন্য রক্ষের ফলে জন্মিয়াছিল; সে বৃক্ষও আর একটি বীজে জন্মিয়াছিল, এইরূপে অনন্তানুসন্ধান করিলেও অবশ্য একটি আদিম বীজ মানিতে হইবে। এইরূপ জগতে যাহা আদিম বীজ, যেখানে কারণানুসন্ধান বন্ধ হইবে, সাংখ্যকার সেই আদিম কারণকে মূল প্রকৃতি বলেন। (১,৭৪)

জগত্বপত্তি সম্বন্ধে দ্বিতীয় প্রশ্ন এই যে, মূল কারণ যাহাই হউক, সেই কারণ হইতে এই বিশ্ব সংসার কি প্রকারে এই রূপাবয়বাদি প্রাপ্ত হইল ! সাংখ্যকারের উত্তর এই ;—

এই জাগতিক পদার্থ পঞ্চবিংশতি প্রকার.—

- ১। পুরুষ।
- ২। প্রকৃতি।
- ৩। মহৎ।
- ৪। অহম্বর।
- ৫, ৬, ৭, ৮, ৯। পঞ্চন্মাত্র।
- ১০, ১১, ১২, ১৩, ১৪, ১৫, ১৬, ১৭, ১৮, ১৯, ২০। একাদশেব্দিয়। ২১, ২২, ২৩, ২৪, ২৫। স্থুলভূত।

ক্ষিতি, জল, তেজ, মরুৎ, এক আকাশ স্থুলভূত। পাঁচটি কর্ম্মেন্দ্রিয়, পাঁচটি জ্ঞানেন্দ্রিয়, এবং অন্তরিন্দ্রিয়, এই একাদশ ইন্দ্রিয়। শব্দ স্পর্শরূপ রুস গন্ধ পাঁচটি তন্মাত্র। "আমি" জ্ঞান, "অহঙ্কার।" মহৎ মন। স্থূলভূত হইতে পঞ্চন্মাত্রের জ্ঞান। আমরা শুনিতে পাই, এজন্ম শব্দ আছে। আমরা দেখিতে পাই, এ জন্ম দৃশ্ম অর্থাৎ রূপ আছে। ইত্যাদি।

অতএব শদস্পাশাদির অস্তিত্ব নিশ্চিৎ, কিন্তু শব্দ আমি শুনি, রূপ আমি দেখি। তবে "আমিও" আছি। অতএব তন্মাত্র হইতে অহঙ্কারের অস্তিত্ব অমুভূত হইল।

আমি আছি কেন বলি ? আমার মনে ইহা উদয় হইয়াছে, সেই জন্ম। তবে মনও আছে। (Cogito ergo Sum) অতএব অহঙ্কার হইতে মনের অস্তিম স্থিরীকৃত হইল।

মনের সুথ হৃঃথ আছে। সুথ হৃঃথের কারণ আছে। অতএব মূল কারণ প্রকৃতি আছে। সাংখ্যকার বলেন, প্রকৃতি হইতে মহৎ, মহৎ হইতে অহস্কার, অহস্কার হইতে পঞ্চন্মাত্র এবং একাদশেন্দ্রিয়, পঞ্চন্মাত্র হইতে সুলভূত।

এ তত্ত্বের আর বিস্তারের আবশ্যক নাই। একালে ইহা বড় সঙ্গত বা অর্থযুক্ত বলিয়া বোধ হয় না। আধুনিক বিজ্ঞান শাস্ত্রে যাহা আবিষ্কৃত হইয়াছে, তাহার সহিত ইহার কোন সাদৃশ্য নাই। কিন্তু অম্মদেশীয় পুরাণ সকলে যে সৃষ্টি ক্রিয়া বর্ণিত আছে, তাহা এই সাংখ্যের মতে ব্রহ্মাণ্ডের কথার সংযোগ মাত্র। যথা বিষ্ণপুরাণে;—

আকাশবায়তেজাংসি সলিলং পৃথিবীতথা।
শব্দাদিভিগু গৈত্র হ্মণ্ সংযুক্তায়াররেরাগুরৈঃ ॥
শাস্তা ঘোরাশ্চ মুধাশ্চ বিশেষাস্তেন তে স্বৃতঃ ।
নানাবীর্য্যাংপুথগ্ভূতাস্ততন্তে সংহাতিং বিনা ॥
নশকুবন্প্রজাস্তম্ভু মসমাগম্য ক্রংস্লাঃ ।
সমেত্যান্ যোগ্তসংযোগং পরস্পার সমাশ্রয়ঃ ॥
এক সংঘাতলক্ষণ্ড সম্প্রাপিক্যং অশেষতঃ ।
প্রকাধিষ্ঠিতছাচ্চ প্রধানাম্প্রহেণ চ ॥
মহাদাদয়ো বিশেষাস্তা অগুমুৎপাদয়ন্তি তে ।
তৎক্রমেণ বিবৃদ্ধস্ত অলবুৰু দ্বৎসমং ॥
ভূতেভ্যোগুং মহাবুর্দ্ধে বৃহত্তমুদকেশয়ং ।
প্রাকৃতং ব্রহ্মপ্রক্রপক্ত বিক্ষোসংস্থানমৃত্তমম্ ॥

ত্রাব্যক্তস্বরূপোসো ব্যক্তরূপী জগৎপতি:।
বিষ্ণুর্ক্সস্বরূপে স্বয়ন্দেব ব্যবস্থিত:॥
নেক্তুল্যমভূত্ত জরায়্শ্চ মহীধরা:।
গর্ভোদকং সমুদ্রশ্চ তত্যাসন্ স্থমহাস্থন:॥
সাদিদীপসমুদ্রশ্চ সজ্যোতির্লোকসংগ্রহ:।
তিস্মিরণ্ডেভবিপ্রি সদেবাস্থরমামুদ্র:॥
বারিবহ্যানিলাকাশৈস্ততোভূতাদিনাবহি:।
শ্বতং দশগুণৈরগুং ভূতাদির্মহতা তথা॥
অব্যক্তেণার্তোব্রহ্মান্তর্গে সহিতোমহান্।
এতিরাবর্থনরগুং সপ্ততিপ্রকৃতির্তম্॥
নারিকেলফলভাত্বীজং বাহ্দলৈরিব।
জুমন্ রজোগুণস্তর্র স্বয়ং বিশ্বেশ্বরো হরি:॥
ব্রহ্মভূতাভ্রন্থগতোবিস্টোসম্প্রবর্তিতে॥

## পুনশ্চ লিঙ্গপুরাণে:-

মহদাদি বিশেষাস্তাহ্যগুদ্পাদয়স্তি চ।
জলবুৰ দ্বতক্ষাদ্বতীৰ্ণ: পিতামহ: ॥
দ এবভগবাণ্কুদো বিষ্ণুবিশ্বগতঃ প্ৰভূ:।
তক্ষিরত্তেম্বি মৈ লোকা অগুবিশ্বমিদং জগৎ ॥
অগুংদশাগুণানৈব নভগাবাহতো বৃতং।
আকাশশ্চাবৃতস্তৰদহন্ধাবেণ শক্তঃ ॥
মহতাশক হেতুবৈপ্ৰধানেনাবৃতঃ শ্বয়ম্॥

### পুনশ্চ ভাগবত পুরাণে;—

দৈবেন ছবিতক্যেন পরেণানিমিবেণ চ।

জাতক্ষোভাস্কগবতো মহানাসীস্থণত্রয়াৎ ॥

রক্ষঃ প্রধানান্মহত স্ত্রিলিক্ষো দৈবচোদিতাৎ।

জাতঃ সমর্জ্জভূতাদি বিষাদিদিনি পঞ্চাশঃ॥

#### পুনশ্চ ভাগবতে;---

এতান্সগংহাত্যযদা মহদাদিনি সপ্তবৈ। কালকর্মগুণোপেতো জগদাদিরূপবিশৎ॥ ভতন্তেনান্থবিদেভ্যো যুক্তভ্যোত্তম চেতনম্। উথিতং পুরুষো যমাহদতিষ্ঠদসৌবিরাটু॥ এ সকলের আলোচনায় ছুইটা কথা অনুভূত হয়;—

১ম। বেদে কোথাও সাংখ্য দর্শনান্ত্যায়ী সৃষ্টি কথিত হয় নাই।
খাখেদে, অথব্ববৈদে, শত পথ ব্রাহ্মণে সৃষ্টি কথন আছে, কিন্তু তাহাতে
মহদাদির কোন উল্লেখ নাই। মন্তুতেও সৃষ্টি কথন আছে, তাহাতেও নাই,
রামায়ণেও এরপ। কেবল পুরাণে আছে। অতএব বেদ মন্তু, রামায়ণের
পরেও অস্ততঃ বিষ্ণু ভাগবত এবং লিক্ষ পুরাণের পূর্বের সাংখ্য দর্শনের সৃষ্টি।
মহাভারতেও সাংখ্যের উল্লেখ আছে, কিন্তু মহাভারতের কোন্ অংশ নৃতন,
কোন্ অংশ পুরাতন, তাহা নিশ্চিৎ করা ভার। কুমার সন্তবের ঘিতীয়
সর্গে যে ব্রহ্মান্তোত্র আছে তাহা সাংখ্যানুকারী।

২য়। সাংখ্য প্রবচনে বিষ্ণু, হরি রুজাদির উল্লেখ নাই। স্পৃষ্টই দেখা যাইতেছে, পৌরাণিকেরা নিরীশ্বর সাংখ্যকে আপন মনোমত করিয়া গড়িয়া দ্বাহাছেন।



নমেজ্ঞয় কহিলেন, হে মহর্ষে! আপনি কহিলেন যে, কলিযুগে বাবু নামে এক প্রকার মন্থুগ্ররা পৃথিবীতে আবিভূতি হইবেন। তাঁহারা কি প্রকার মন্থুগ্র হইবেন এবং পৃথিবীতে জন্ম গ্রহণ করিয়া কি কার্য্য করিবেন, তাহা শুনিতে বড় কোতৃহল জন্মিতেছে। আপনি অনুগ্রহ করিয়া সবিস্তারে বর্ণন করুন।

বৈশম্পায়ন কহিলেন, হে নরবর, আমি সেই বিচিত্রবৃদ্ধি, আহারনিদ্রা-কুশলী বাবুগণকে আখ্যাত করিব, আপনি শ্রবণ করুন। আমি সেই চষমা-অলঙ্কৃত, উদারচরিত্র, বহুভাষী, সন্দেস প্রিয় বাবুদিগের চরিত্র কীর্ত্তিত করিতেছি, আপনি শ্রবণ করুন। হে রাজ্বন, যাঁহারা চিত্রবসনাবৃত, বেত্রহস্ত, রঞ্জিতকুস্তল, এবং মহাপা**ছক, তাঁহারাই বাবু। যাঁহারা বাক্যে অজে**য়, পরভাষা-পারদর্শী, মাতৃভাষা-বিরোধী, তাঁহারাই বাবু। মহারাজ। এমন অনেক মহাবৃদ্ধি সম্পন্ন বাবু জিন্মিবেন যে, তাঁহারা মাতৃভাষায় বাক্যালাপে অসমর্থ হইবেন। যাঁহাদিগের দশেন্দ্রিয় প্রকৃতিস্থ, অতএব অপরিশুদ্ধ, যাঁহাদিগের কেবল রসনে<u>ব্রি</u>য় পর**জা**তিনিষ্ঠীবনে পবিত্র, তাঁহারাই বাবু। যাঁহাদিগের চরণ মাংসাস্থিবিহীন শুক্ষকাষ্ঠের স্থায় হইলেও পলায়নে সক্ষম:---হস্ত মুর্ববল হইলেও লেখনী ধারণে এবং বেতন গ্রহণে স্থপট্ট :—চর্ম্ম কোমল হইলেও সাগরপার নির্শ্মিত দ্রব্য বিশেষের প্রহার সহিষ্ণু; যাঁহাদিগের ইন্দ্রিয়মাত্রেরই ঐরূপ প্রশংসা করা যাইতে পারে, তাঁহারাই বাবু। যাঁহারা বিনা উদ্দেশ্যে সঞ্চয় করিবেন, সঞ্চয়ের জ্বন্য উপার্জ্জন করিবেন, উপার্জ্জনের জস্ম বিভাধ্যয়ন করিবেন, বিভাধ্যয়নের জস্ম প্রশ্ন চুরি করিবেন, তাঁহারাই বাব।

মহারাক্ষ ! বাবু শব্দ নানার্থ হইবে। যাঁহারা কলিযুগে ভারতবর্ধের রাজ্যাভিষিক্ত হইয়া, ইংরাজ নামে খ্যাত হইবেন, তাঁহাদিগের নিকট "বাবু" অর্থে কেরাণী বা বাজার সরকার বুঝাইবে। নির্ধনিদিগের নিকটে "বাবু" শব্দে অপেক্ষাকৃত ধনী বুঝাইবে। ভূত্যের নিকট "বাবু" অর্থে প্রভু বুঝাইবে। এ সকল হইতে পৃথক, কেবল বাবু জন্ম-নির্কাহাভিলাষী কতক গুলিন মন্মুয় জন্মিবেন। আমি কেবল তাঁহাদিগেরই গুণকীর্ত্তন করিতেছি। যিনি বিপরীতার্থ করিবেন, তাঁহার এই মহাভারত শ্রবণ নিম্মন্দ হইবে। তিনি গো জন্ম গ্রহণ করিয়া বাবুদিগের ভক্ষ্য হইবেন।

হে নরাধিপ! বাবুগণ দ্বিতীয় অগস্ত্যের স্থায় সমুন্দ্ররূপী বরুণকে শোষণ করিবেন, স্ফাটিক পাত্র ইহাদিগের গণ্ডুষ। অগ্নি ইহাদিগের আজ্ঞাবহ হইবেন—"তামাকু" এবং "চুরট" নামক তুইটি অভিনব খাণ্ডবকে আশ্রয় করিয়া রাত্রি দিন ইহাদিগের মুখে লাগিয়া থাকিবেন। ইহাদিগের যেমন মুখে অগ্নি, তেমনি জঠরেও অগ্নি জ্বলিবেন, এবং রাত্রি তৃতীয় প্রহর পর্য্যন্ত ইহাঁদিগের রথস্থ যুগল প্রদীপে জ্বলিবেন। ইহাঁদিগের আলোচিত সঙ্গীতে এবং কাব্যেও অগ্নিদেব থাকিবেন। তথায় তিনি "মদন আগুন" এবং "মনাগুন" রূপে পরিণত হইবেন। বারবিলাসিনীদিগের মতে ইহাঁদিগের কপালেও অগ্নিদেব বিরাজ্ঞ করিবেন। বায়ুকে ইহাঁরা ভক্ষণ করিবেন— ভক্রতা করিয়া সেই হুর্দ্ধর্য কার্য্যের নাম রাখিবেন, "বায়ু সেবন"। চন্দ্র ইহাঁদের গুহে এবং গুহের বাহিরে নিত্য বিরাজমান থাকিবেন—কদাপি অবগুণ্ঠনাবৃত। কেহ প্রথম রাত্রে কৃষ্ণ পক্ষের চন্দ্র, শেষ রাত্রে শুক্ল পক্ষের চন্দ্র দেখিবেন, কেহ তদ্বিপরীত করিবেন। সূর্য্য ইহাঁদিগকে দেখিতে পাইবেন না। যম ইহাঁদিগকে ভূলিয়া থাকিবেন। কেবল অশ্বিনীকুমার-দিগকে ইহাঁরা পূজা করিবেন। অশ্বিনীকুমারদিগের মন্দিরের নাম হইবে "আসোবল।"

হে নরশ্রেষ্ঠ ! যিনি কাব্যরসাদিতে বঞ্চিত, সংগীতে দগ্ধ কোকিলাহারী, যাঁহার পাণ্ডিত্য শৈশবাভ্যস্ত গ্রন্থগত, যিনি আপনাকে অনস্তজ্ঞানী বিবেচনা করিবেন, তিনিই বাবু। যিনি কাব্যের কিছুই বুঝিবেন না, অথচ কাব্যপাঠে এবং সমালোচনায় প্রবৃত্ত, যিনি বারযোধিতের চীৎকার মাত্রকেই সঙ্গীত বিবেচনা করিবেন, যিনি আপনাকে সর্বজ্ঞ এবং অল্রান্ত বলিয়া পানিবেন,

তিনিই বাবু। যিনি রূপে কার্তিকেয়ের কনিষ্ঠ, গুণে নিগুণ পদার্থ, কর্মে জ্ঞড়ভরত, এবং বাক্যে সরস্বতী, তিনিই বাবু। যিনি উৎসবার্থ <mark>হুর্গাপ্জা</mark> করিবেন, গৃহিণীর অন্থুরোধে লক্ষ্মীপূজা করিবেন, উপগৃহিণীর অন্থুরোধে সরস্বতী পূজা করিবেন, এবং পাঁটার লোভে গঙ্গাপূজা করিবেন, তিনিই বাবু। যাঁহার গমন বিচিত্র রথে, শয়ন সাধারণ গৃহে, পান জাক্ষারস, এবং আহার কদলী দগ্ধ, তিনিই বাবু। যিনি মহাদেবের তুল্য মাদকপ্রিয়, ব্রহ্মার তুল্য প্রজা সিস্কু, এবং বিষ্ণুর তুল্য লীলাপটু, তিনিই বাবু। হে কুরুকুল-ভূষণ! বিষ্ণুর সহিত এই বাবুদিগের বিশেষ সাদৃশ্য হইবে। বিষ্ণুর স্থায়, ইহাঁদের লক্ষ্মী এবং সরস্বতী উভয়েই থাকিবেন। বিষ্ণুর স্থায়, ইহাঁরাও অ**নস্ত** শয্যাশায়ী হইবেন। বিষ্ণুর স্থায় ইহাঁদিগেরও দশ অবতার—যথা কেরাণী, মাষ্টর, ষ্টেশ্যন মাষ্টর, ব্রাহ্ম, মুৎস্থদী, ডাক্তার, উকীল, হাকিম, জ্বমীদার, এবং নিষ্ণর্শা। বিষ্ণুর স্থায় ইহাঁরা সকল অবতারেই অমিতবল পরাক্রম অস্রগণকে বধ করিবেন। কেরাণী অবতারে বধ্য অস্র দপ্তরী; মাষ্টর অবতারে বধ্য ছাত্র; ষ্টেশ্যন মাষ্টর অবতারে বধ্য টিকেটহীন পথিক; ব্রাহ্মাবতারে বধ্য চালকলা প্রত্যাশী পুরোহিত; মৃৎসুদী অবতারে বধ্য বণিক্ ইংরাজ্ব; ডাক্তার অবতারে বধ্য রোগী; উকীল অবতারে বধ্য মোয়ারুল; হাকিম অবভারে বধ্য বিচারার্থী; জ্বমীদার অবভারে বধ্য প্রজা; এবং নিষ্কর্মাবতারে বধ্য পুষ্করিণীর মৎস্ত।

মহারাজ! পুনশ্চ শ্রবণ করুন। যাঁহার বাক্য মনোমধ্যে এক, কথনে দশ, লিখনে শভ, এবং কলহে সহস্র, তিনিই বাবৃ। যাঁহার বল হস্তে এক গুণ, মুথে দশ গুণ, পৃষ্ঠে শত গুণ, এবং কার্য্যকালে অদৃশ্য, তিনিই বাবৃ। যাঁহার বৃদ্ধি বাল্যে পুস্তক মধ্যে, যৌবনে বোতল মধ্যে, এবং বার্দ্ধক্যে গৃহিণীর অঞ্চলে, তিনিই বাবৃ। যাঁহার ইপ্তদেবতা ইংরাজ, গুরু ব্রাহ্মধর্মবেতা, বেদ দেশী সম্বাদ পত্র, এবং তীর্থ "নেশ্যানাল থিয়েটর," তিনিই বাবৃ। যিনি মিশনরির নিকট প্রীপ্তায়ান, কেশবচন্দ্রের নিকট বাহ্মা, পিতার নিকট হিন্দু, এবং ভিক্কুক ব্রাহ্মণের নিকট নাস্তিক, তিনিই বাবৃ। যিনি নিজ গৃহে শুধু জল খান, বন্ধু গৃহে মদ খান, বেশ্যা গৃহে গালি খান, এবং মুনিব সাহেবের গৃহে গলাধাকা খান, তিনিই বাবৃ। যাঁহার স্নান কালে তৈলে ঘুণা, আহার কালে আপন অঙ্গুলিকে ঘুণা, এবং কথোপকথনকালে মাতৃভাষাকে ঘুণা, তিনিই বাবৃ। যাঁহার গুলু কেবল পরিছেদে, তৎপরতা কেবল উমেদারিতে, ভক্তি কেবল

গৃহিণী বা উপগৃহিণীতে, এবং রাগ কেবল সদ্গ্রন্থের উপর, নি:সন্দেহ তিনিই বাবু।

হে নরনাথ! আমি যাঁহাদিগের কথা বলিলাম, তাঁহাদিগের মনে২ বিশ্বাস জন্মিবে, যে আমরা তামুল চর্বেণ করিয়া, উপাধান অবলম্বন করিয়া, দৈভাষিকী কথা কহিয়া, এবং তামাকু সেবন করিয়া ভারতবর্ষের পুনরুদ্ধার করিব।

জনমেজয় কহিলেন, হে মুনি পুঙ্গব! বাবুদিগের জয় হউক, আপনি অন্ত প্রসঙ্গ আরম্ভ করুন্।



١

এক দিন—প্রিয়ত্মে! আছে কি স্থারণ ?
নহে বছ দিন গত, এই জনমের মত,
পেয়েছিম্থ এক দিন যে স্থা রতন,
এ জনমে স্থার নাহি পাইব তেমন।

₹

কার্যাস্থান হতে অতি ক্লাস্ত কলেবরে, প্রায় অবসন্ন প্রাণে, দীর্ঘ দিবা অবসানে, আসিয়াছি, প্রমে ভারি, বিসন্ন অস্তরে, অস্ত যায় দিনমণি অমস অম্বরে।

হায়! ওই অন্তাচল-বিলমী ভাস্কর,
কত বান্ধালির মৃথ, মৃর্ত্তিমান চির ত্থ,
দেখে সদা মসি**দ্রীবী** হতভাগা নর,
সারা দিন থেটে যবে ফিরে আসে ঘর।

8

তেমনি বিকল অংশ, এক দিন হায়!
কর্ম ক্ষেত্র পরিহরি,
আসিয়াছি,—সে যে তৃঃথ কহা নাহি যায়,
বন্ধ কর্মাচারী বিনে কে জানে ধরায় ?

.

নাহি প্রবেশিতে পর্ণ কুটীরের দ্বার,
"আজি এত দেরি কেন, মলিন বদন হেন,
বল নাথ ?" শুনিলাম, দেখিলাম আর
প্রেমের প্রতিমা থানি সম্মুথে আমার।

৬

স্থাতিল স্বাসিত বাসস্ত অনিল,
স্বোমল পরশনে, পরিমল বিতরণে,
সরস মধ্রে যথা জাগায় কোকিল,
স্থাতি মোহিত করি কানন অথিল।

٩

তথা বীণা-বিনিন্দিত স্মধুর স্বর,
ছুঁইল অজ্ঞাতসারে, স্বদয়ের প্রেমতারে,

#প স্বদয়ের যন্ত্র বাজিল সত্তর,
নাচিতে লাগিল রক্ত ধমনী ভিতর।

Ь

ঘুরিল নয়নে ধরা, ঘুরিল গগন,
ছুই বাছ প্রদারিয়া, যুড়াতে তাপিত হিয়া,
হুদয়ে হুদয়-নিধি করিছু স্থাপন,
কাঙ্গাল পাইল যেন কুবেরের ধন।

3

জগত-মোহিনী হাসি ভাসিল বদনে, অধর অমৃতাধার, বর্ষিল পীযুষাসার, মৃত-সঞ্জিবনী-স্থা পশিল মরমে, ঝরিল শীতল ধারা দাব দগ্ধ বনে।

٥ د

বন্ধ কুল-নারী ফুল সলজ্জ কমলে,

যদি এই স্থাসার,

নিবাইতে রোগ শোক দারিদ্রা অনলে,

বান্ধালির স্বথ কোথা থাকিত ভূতলে ?

#### বলদর্শন

22

ফুটে বঙ্গ অন্তঃপুরে যে কম কামিনী,
ভার কি তুলনা হয়, উভানে কুস্মচয়,
প্রত্যেক বাভাদ যারে করে কলবিনী,
তঃখী বঙ্গবাসিদের রমণীই মণি।

> ?

তুমূল ঝটিকা শেষে কুলে আগমন,
শাস্তি সমরের শেষ, শ্রম শেষে নিজাবেশ,
নহে তত প্রীতিকর, দিনাস্তে যেমন,
তুঃধী বন্ধবাসিদের প্রিয়া সংমিলন।

১৩

সেই দিন—সেই হৃথ—আবার আবার,
পড়িতেছে মনে প্রিয়ে, তোমারে হৃদয়ে নিয়ে,
বলেছিকু পড়ে মনে ?—"প্রেয়সি আমার—
আমার মতন হৃথী কেহু নাহি আরু।"

38

পশিল কি সেই কথা বিধাতার কানে,
সেই স্থপ সমাচার,
না পারিল সহিতে কি পাষাণ পরাণে ?
তাহে কি হে এত তুঃখ সহি প্রাণে প্রাণে ?

36

সেই দিন—এই দিন—কি বলিব আর ?
নহে বছ দিন গত, পটে চিত্রার্পিত মত,
দেখিতেচি সেই রূপ—এ রূপ তোমার ;—
সেই প্রেমমূর্ত্তি,—এই ভুজন্ধ আকার।

36

সেই দিন, প্রিয়তমে ! থাকিবে স্মরণ,
জীবন হইবে গত, কিন্তু জনমের মত,
পেয়েছিম্থ এক দিন যে স্থ রতন,
ধরাতলে আর নাহি পাইব তেমন।



বিখ্যাত কবি ছিলেন। অধ্যাপক উইলসন সাহেব ইহাদিগের উভয়কে এক ব্যক্তি স্থির করিয়াছেন, কিন্তু এই অনুমানে তাঁহার সম্পূর্ণ ভ্রম হইয়াছে। তাহা, পাঠকবর্গ নিম্নলিখিত প্রস্তাবে ছইজন শ্রীহর্ষের পৃথকং জীবন চরিত পাঠে, উত্তমরূপ বৃঝিতে পারিবেন।

ক্ষিতীশ বংশাবলীচরিত গ্রন্থে লিখিত আছে, পুরাকালে বঙ্গদেশে আদিস্থর নামা স্থায়পরায়ণ নরপতি ছিলেন। তাঁহার রাজপ্রাসাদোপরি একটা গুঞ্জ পতিত হওয়াতে, রাজা ভাবিবিত্ন আশক্ষায় পণ্ডিত মণ্ডলীকে তাহার কোন উপায় নির্দ্ধারণ করিতে আজ্ঞা করিলেন; তচ্ছু বণে বুধগণ সকলেই গুঞ্জের মাংস দ্বারা হোম করিতে কহিলেন। রাজা গুঞ্জ ধৃত করিবার উপায় জিজ্ঞাসা করিলে সকলেই নীরব হইলেন। কিন্তু সভাস্থিত জনৈক ভূসুর কহিলেন যে, তিনি সম্প্রতি কাম্যকুব্জ হইতে প্রত্যাগত হইয়াছেন; তথায় এতাদৃশ রাজভবনে গুঞ্জপতিত হওয়াতে, রাজা ভট্ট নারায়ণাদি দ্বারা মন্ত্র বলে গৃঞ্জ ধৃত করতঃ তাহার মাংসে যজ্ঞাদি করিয়াছেন, স্বচক্ষে দেখিয়া আসিয়াছেন। বঙ্গাধিপ আদিস্থর এই কথা শুনিয়া কিয়দ্দিবস মধ্যেই কাম্যকুব্জ হইতে ভট্ট নারায়ণ, দক্ষ, শ্রীহর্ষ, ছান্দড় এবং বেদগর্ভ নামা বেদপারগ পঞ্চবিপ্রকে সন্ত্রীক স্বীয় রাজধানীতে আহ্বান করিয়া তাহাদিগকে ৯৯৯ শকান্দায় নির্দ্মিত একটা ভবনে বাস করিতে অন্থ্যুমতি করিলেন। এই পঞ্চ ব্রাহ্মণের মধ্যে ভট্ট নারায়ণ ও শ্রীহর্ষ সৎকবি।

শ্রীহর্ষ দেব শ্রীহীর ঔরসে এবং মামল্ল দেবীর গর্ভে জন্ম গ্রাহণ করেন। ইনি অস্থান্থ প্রাচীন সংস্কৃত কবিগণের স্থায় আপন পরিচয় গোপন করেন নাই। নৈষধ চরিতের প্রত্যেক সর্গের শেষে তিনি গর্কোক্তি সহকারে স্বীয় পরিচয় প্রদান করিয়াছেন। যথা প্রথম সর্গের শেষ শ্লোক:—

> শ্রীহর্ষ: কবিরাজ রাজি মৃকুটালন্ধারহীর:স্তং শ্রীহীর: স্থাবে জিতেন্দ্রির চয়ংমামল দেবীচয়ং তচিস্তামণি মন্ত্র চিস্তন ফলে শৃঙ্গার ভঙ্গামহা-কাবো চাক্রনি নৈষ্ধীয় চরিতে সর্গোহয় মাদির্গতঃ।

অর্থাৎ "কবিরাজ রাজির মুক্টালস্কার হীর স্বরূপ শ্রীহীর এবং মামল্ল দেবী যে জিতেন্দ্রিয়চয় শ্রীহর্ষকে তনয় লাভ করিয়াছিলেন, সেই শ্রীহর্ষের চিস্তামণি মন্ত্র চিস্তাফল স্বরূপ অর্থচ শৃঙ্গার রস প্রাধান্ত জন্ত অতি মনোহর নৈষ্ধীয় কাব্যের প্রথম সর্গ গত হইল।"\*

পুনর্বার গ্রন্থের শেষে কান্ত কুব্জাধিপতির সমীপ হইতে শ্রীহর্ম, তামুলদ্বর প্রাপ্ত হইয়াছিলেন, লিখিয়াছেন যথা "তামুলদ্বর মাসনঞ্চলভতে যঃ কান্ত কুব্জেশ্বরাদ্।" পূর্ব্ব ও উত্তর ভাগ "নৈষধ" এবং "খণ্ডন খণ্ড খান্ত" মধ্যে আমরা এই মাত্র কবি বৃত্তান্ত প্রাপ্ত হইলাম।

"বিশ্বগুণাদর্শ" গ্রন্থকর্ত্তা বেদাস্তাচার্য্য এবং বল্লাল মিশ্র উভয়েই শ্রীহর্ষকে ভোজ দেবের পারিষদ স্থির করিয়াছেন; কিন্তু উহা সম্পূর্ণ অপ্রামাণিক বোধ হইতেছে; এবং শ্রীহর্ষ স্বয়ং যে পরিচয় দিয়াছেন, তাহার সহিত এক্য হইতেছে না।

স্বিখ্যাত জৈন লেখক রাজশেখর ১৩৪৮ খ্রীষ্টাব্দে "প্রবন্ধ কোষ" রচনা করেন। এই গ্রন্থে তিনি লিখিয়াছেন, শ্রীহার পুত্র শ্রীহর্ষদেব বারাণসীতে জন্মগ্রহণ করিয়া তথাকার নূপতি গোবিন্দ্রচন্দ্রের তনয় মহারাজ জয়ন্ত চন্দ্রের আজ্ঞায় ন্রেষধ চরিত কাব্য রচনা করিয়াছিলেন। রাজ শেখর জয়ন্ত চন্দ্র সম্বন্ধে অনেক বিবরণ লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। জয়ন্ত চন্দ্র, পঞ্জুল নামে বিখ্যাত এবং অনিহীল বারা পত্তনের অধীশ্বর কুমার পালের সমকালবর্তী। মুসলমান নূপতিগণ ইহার বংশ এককালে ধ্বংস করিয়াছিলেন। সংস্কৃত বিভাবিশারদ ডাক্তার বুলার সাহেব কহেন, এই জয়ন্ত চন্দ্র কান্ত্রিকৃট ক্ষত্রিয় নূপতি এবং ইনিই জয়চন্দ্র নামে খ্যাত। জয়চন্দ্র ১১৬৮ এবং ১১৯৪ খ্রীষ্টাব্দের মধ্যে কান্ত কুব্জ ও বারাণসীর অধীশ্বর ছিলেন। রাজশেখরের

<sup>\*</sup> শ্রীর্নগচন্দ্র মজুমদার কর্তৃক অন্তবাদিত নৈষধ চরিত। ৪৭ পৃষ্ঠা।

বিবরণ প্রামাণিক বোধ হইতেছে, কেননা, তাহার সহিত শ্রীহর্ষের নিজ পরিচয়ের ঐক্য আছে।

**ঞ্রীহর্ষ** এক জন অসাধারণ কবি। তাঁহার নৈষ্ধ চরিত দ্বাবিংশ সূর্গে সম্পূর্ণ, রহৎ গ্রন্থ। তাহার স্থানে২ কবি বিলক্ষণ পাণ্ডিত্য **প্রকাশ** করিয়াছেন। দ্বাদশ সর্গে সরস্বতী কর্তৃক পঞ্চনল বর্ণনে বাক্যালঙ্কারের এক শেষ উদাহরণ প্রদর্শিত হইয়াছে এবং শেষ সর্গে "নলস্ত সন্ধ্যা বর্ণনং" "তমো বর্ণনং" "চন্দ্র বর্ণনং" প্রভৃতি বর্ণনগুলি অতীব মনোহর। এই সকল দৃষ্টে শ্রীহর্ষ এক জন অদ্বিতীয় কবি ছিলেন, বিবেচনা হয়। কিন্তু ছুংখের বিষয়, তাঁহার রচনা অত্যস্ত অত্যুক্তি দোষে দূষিত। এতদ্বিধায় আমরা বঙ্গদেশীয় অধ্যাপকগণের স্থায় "উদিতে নৈষধে কাব্যে ক মাঘঃ ক চ ভারবিঃ" বা "নৈষধে পদলালিভ্যং" বলিতে পারিলাম না। তাঁহার মাতুল প্রসিদ্ধ আলম্বারিক মন্মটভট্ট বলিয়াছিলেন, যদি তাঁহার "নৈষধ" "কাব্য প্রকাশ" রচনার কিছুকাল পূর্ব্বে রচিত হইত, তাহা হইলে তিনি এক নৈষধের শ্লোক লইয়া সমুদায় দোষ পরিচ্ছেদটি লিখিতেন। এ রূপ কিংবদন্তী আছে যে শ্রীহর্ষ তাঁহার মাতুলালয়ে অবস্থিতি করিয়া কাব্য লিখিতেন এবং একটী শ্লোক রচনা করিয়াই তাহা তৎক্ষণাৎ পরিবর্ত্তন করিতেন, তদ্ ষ্টে তাঁহার মাতুল ভাবিলেন যে, এরূপ করিলে এক খানি কাব্য বহুকাল মধ্যে সম্পূর্ণ হইবে কি না, সন্দেহ; এজন্ম ভাঁহার মার্জিভ বুদ্ধিজনিত সন্দিগ্ধ চিত্ত যাহাতে আর না থাকে, তঙ্জন্ম তাঁহাকে প্রত্যহ মাস কলাই ভোজন করিতে দিতেন, ইহাতে শ্রীহর্ষের বুদ্ধি ক্রমে স্থূল হইয়া উঠিল এবং কাব্যগুলির রচনা সংশোধন আবশ্যক হইল না। এীহর্ষ তাঁহার বৃদ্ধির প্রথরতা হ্রাস হওয়ায় আক্ষেপ করিয়া কহিলেন, "অশেষ শেমুষী মোষ মাস মশ্লামি কেবলং" অর্থাৎ সকল বুদ্ধি বিনাশক মাস কলাই মাত্র খাইতেছি। মাস কলাই খাইয়া যে বৃদ্ধি নাশ হয়, ইহা শুনিয়া অনেকে হাস্ত করিতে পারেন এবং তাহা হইলে নিত্য মাস কলাই ভোজী রাঢ় দেশীয় অধ্যাপকগণ ঘোর মূর্থ হইতেন।

শ্রীহর্ষ কবি এবং দার্শনিক। একাধারে এই তুই বিষয়ে পারদর্শিতা প্রায় দেখা যায় না। তাঁহার "খণ্ডন খণ্ড খাছা" গোতমীয় হ্যায় শাস্ত্রের খণ্ডন গ্রান্থ। এখানি অতি কঠিন। বঙ্গদেশীয় অতি অল্প ব্যক্তি ইহার অধ্যাপনা করেন। শ্রীহর্ষ "নৈষধ" এবং "খণ্ডন খণ্ড খাছা" ব্যতীত "স্থৈষ্য বিবরণ," "গৌড়ার্বিসাকুল প্রশস্তি," "অর্ণব বর্ণন," "ছনদ প্রশস্তি", "বিজৰ্ধ প্রশস্তি", "শিব শক্তি সিদ্ধি বা শিবভক্তি সিদ্ধি" এবং "নবশাহ সঙ্ক চরিত্" রচন করিয়াছেন। এ গুলি অত্যন্ত বিরল প্রচার।

শ্রীহর্ষ বঙ্গদেশীয় চট্টোপাধ্যায় বংশের আদি পুরুষ; কিন্তু ছঃখের বিষয় যে কুলাচার্য্যগণ তাঁহার পরিচয় কিছু মাত্র জ্ঞাত নহেন।

কাশ্মীরাধিপতি শ্রীহর্ষ দেব "রত্নাবলী নাটিকা" প্রণেতা। কেহং বলেন, ধাবক, শ্রীহর্ষ দেবের নিকট অর্থ লইয়া তাঁহার নামে "রত্নাবলী" প্রতিষ্ঠিত করেন, যথা;—

শ্রীহর্ষাদেধ বিকাদীনামিব ধনম্। কাব্য প্রকাশ শ্রীহর্ষো রাজা। ধাবকেন রজাবলীং নাটাকাংতল্লামা কৃত্য বহুধনং লক্ষ্। ইতি প্রকাশাদর্শে মহেশ্বর:। ধাবক
কবি:। সহি শ্রীহর্ষ নামা রত্যাবলীং কৃত্য বহুধনং লক্ষ্যান্। শ্রীহর্ষাপ্যস্ত রাজ্ঞানামা রত্যাবলী নাটিকা কৃত্যা নাগেশ ভট্টঃ। ধাবকাথ্য কবির্বহুধনং লক্ষ্যান্
ইতি প্রসিদ্ধন্। প্রকাশ প্রভাষাং বৈভানাথং তথা "ধাবকনামা কবি: স্বকৃতাং রত্যাবলীং
নাম নাটিকাং বিক্রীয় শ্রীহর্ষ নাম্নো নৃপাং বহুধনং প্রাপেতি পুরান বটত্তম্" ইতি প্রকাশ
তিলকে জ্বয়রাম।

এ সকল গুরুতর প্রমাণ সত্ত্বে আমরা "রত্নাবলী" ধাবক কৃত বলিতে অপারক হইতেছি; কেননা ধাবক মহাকবি কালিদাসের পূর্ব্বে বর্ত্তমান ছিলেন; যথা কালিদাসের "মালবিকাগ্নি মিত্রের" প্রস্তাবনায়—

—প্রথিত্যশসাং ধাবক সৌমিল্ল কবিপুত্রাদীনাং প্রবন্ধানতিক্রমস্য বর্ত্তমান কবেঃ কালিদাস্যা ক্লতো কিং ক্লতো বহুমানঃ।

ধাবক একজন আলম্বারিক। তাঁহার কৃত কোন গ্রন্থ এক্ষণে বর্ত্তমান নাই। সাহিত্যসার প্রভৃতি গ্রন্থে তাঁহার নামোল্লেখ আছে। সাহিত্যসারে লিখিত আছে, ধাবক মন্ত্র বলে কবিছ শক্তি লাভ করিয়াও অতি দরিদ্র ছিলেন; তৎপরে এক শত সর্গে "নৈষধীয়" রচনা করিয়া রাজা শ্রীহর্ষের সমীপ হইতে পুরস্কার স্বরূপ নিম্বর ভূমি লাভ করেন। ইহা কতদূর সত্য, তাহা আমরা বলিতে পারি না।

আমাদিগের একমাত্র মৃক্তিদায়িনী "রাজতরঙ্গিণীর" মতে শ্রীহর্ষ নানা দেশ ভাষাজ্ঞ ও সৎকবি যথা ৮ তরক্ষে—

> সোৎশেষ দেশ ভাষাজ্ঞ: সর্বভাষাস্থসৎকবি:। কংশ্র বিচ্যানিধি: প্রাপথ্যাতিং দেশাস্তরে দ্বপি।

শ্রীহর্ষের গ্রন্থের নাম "রাজতরঙ্গিণী" মধ্যে নাই। তথাপি তিনি যে রত্নাবলী 🍕 নাগানন্দ রচনা করিয়াছিলেন, তদ্বিষয়ে সংশয় করা অক্যায়।

বাণ ভট্টকে কেহ কেহ "রত্নাবলী" রচক বলেন। তাহার এই মাত্র কারণ তৎকৃত "হর্ষচরিতের" প্রারম্ভে এবং "রত্নাবলীর" সূত্রধর মুখে "দ্বীপাদস্তস্নাদপি" এই এক রূপ শ্লোকারম্ভ দেখিয়াই সংশয় হইয়াছে। ইহাতে বাণভট্টকে রত্নাবলী প্রণেতা বলা কতদূর সঙ্গত, বিজ্ঞ পাঠকবর্গ বিবেচনা করিবেন। মহামহোপাধ্যায় উইলসন সাহেব কহেন, শ্রীহর্ষদেব ১১১৩ হইতে ১১২৫ প্রীষ্টাব্দের মধ্যে কাশ্মীর রাজ্যশাসন করেন; কিন্তু এই কাল নিরূপণ আমাদিগের যুক্তি সঙ্গত বোধ হইতেছে না, কেননা মালবেশ্বর মুঞ্জের সভাসদ ধনজ্ঞয় কৃত "দশরূপ" এবং ভোজদেব প্রণীত "সরস্বতী কণ্ঠাভরণ" মধ্যে রত্নাবলী ও নাগানন্দ হইতে উদাহরণ উদ্ধৃত হইয়াছে। এই অলক্ষার গ্রন্থের দৃশ্য কাব্যদ্বয় উইলসন সাহেবের আনুমানিক কালে রচিত হয় নাই।

শ্রীহর্ষ স্বয়ং লিখিয়াছেন, "শ্রীহর্ষো নিপুণঃ কবিঃ" এবং "শ্রীহর্ষোদেবে না পূর্ব্ববস্তু রচনালঙ্কতা রত্নাবলী।"

ভথা শ্রীহর্ষদেবেন। পূর্ববন্ধ রচনালঙ্গতং বিভাগর চক্রবর্তী প্রবিবন্ধং নাগানন্দং নাম নাটকং।

এ কথা যথার্থ—

"নাগানন্দ দৃশ্য কাব্য অতিচমৎকার। কাব্য-প্রিয়গলে বহু মূল্য রত্ন হার॥ "রত্বাবলী"—( যার কিবা স্থচারু গ্রন্থন!) কোথা রয় তার কাছে হীরক রতন॥

রত্নাবলীর নান্দীমূখে গ্রন্থকার হরপার্বতীকে প্রাণাম করিয়াছেন, কিন্তু তাহার পরে নাগানন্দ রচনা করেন। তাহাতে বুদ্ধদেবকে নমস্কার করিয়া মঙ্গলাচরণ করা হইয়াছে। ইহাতে বোধ হয়, শ্রীহর্ষ বৌদ্ধধর্মাবলম্বী হইয়াছিলেন।

গ্রীরামদাস সেন।



স্পদর্শনের অসংখ্য সমালোচকের মধ্যে কোন এক জন (বাচনিক কি সম্বাদ পত্রে, তাহা আমাদিগের স্মরণ হয় না) আমাদিগের উপদেশ দিয়াছিলেন যে, সাময়িক পত্রে দেশবিশ্রুত ব্যক্তিদের জীবন চরিত লিখিত হয়। সেই উপদেশ বাক্য অন্থ আমাদিগের স্মরণ হইয়াছে। আমরা অন্থ উপদেষ্টার আজ্ঞান্নবর্ত্তী হইয়া কোন "দেশবিশ্রুত" মহাত্মাদিগের চরিত্র বর্ণনে প্রবৃত্ত হইলাম। সেই মহাত্মারা কে, তাহা প্রস্তাবের শিরোনাম দেখিলে বুঝা যাইবে। বঙ্গীয় সমালোচকদিগের কথায় যে আমাদের অচলা ভক্তি, এই প্রস্তাব তাহার প্রমাণ স্থরূপ।

বানরদিগকে কেবল উপহাস করিবার কোন কারণ নাই। ডারুইন সাহেব প্রতিপন্ন করিয়াছেন যে, মনুগ্য বানর বংশ সম্ভূত। এ কথায় যিনি হাস্থা করিবেন, তিনি ডারুইন সাহেবের গ্রন্থ পড়েন নাই, বা বৃঝিতে পারেন নাই, বা প্রাকৃতিক বিজ্ঞানে সম্যক অধিকারী নহেন। সেই আশ্চর্য্য গ্রন্থের সম্যক আলোচনা করিলে এ বিষয়ে অল্প সংশয় থাকে।

অতএব পূর্ববিগালিক বানরের। মন্থয়ঞ্জাতির পূর্ববপুরুষ, এবং বর্ত্তমান বানরেরা আমাদের কুটুম্ব। ভরসা করি, ভবিয়তে ক্রিয়া কাণ্ডে তাঁহাদিগের নিমন্ত্রণ হইবে। আমরা নিশ্চিৎ বলিতে পারি, অনেক মন্থয় কুটুম্ব অপেক্ষা তাঁহারা স্থসভ্য। স্থন্দরী পাঠকারিণীদিগকে শ্বরণ করিয়া দিই যে, ইহাদিগের সহিত তাঁহাদের ভাই সম্বন্ধ—ভাতৃত্বিতীয়ার দিন ভুল না হয়।

রহস্ত ত্যাগ করিয়া আমরা পাঠকদিগকে অনুরোধ করিতেছি যে, যিনি সক্ষম, তিনি ডারুইনের বিশ্বয়কর গ্রন্থ যদি না পড়িয়া থাকেন, তবে পাঠ কিবিন । যাঁহারা সক্ষম নহেন, তাঁহাদিগকে আমরা অবকাশ ক্রমে

তিছিষয়িণী সমালোচনা উপহার প্রদান করিব, ইচ্ছা আছে। এক্ষণে আমরা। তাহার স্থুল মর্ম্ম ত্যাগ করিয়া, তাহার আমুষঙ্গিক কথা হইতে বানরদিগের স্থভাব সম্বন্ধীয় কয়েকটি প্রসঙ্গ সঙ্কলিত করিলাম।

মনুষ্যদিগের যে সকল পীড়া হয়, তাহার ছই একটি কোন২ পশুরও হইয়া থাকে—যথা বসন্থ। কিন্তু অনেকগুলিন মানুষিক পীড়াই অক্স পশুর হয় না। সে রূপ পীড়া কতক২ কেবল বানরদিগেরই হইয়া থাকে। রেঙ্গর দেখিয়াছেন যে, আমেরিকা নিবাসী এক জাতীয় বানরের (Cebus Azaræ.) "সরদি" হয়। মনুষ্যের মত, তাহার পৌনঃপুত্যে যক্ষাদি হইয়া থাকে। মৃগী, অন্ত্রপ্রদাহ, ও চক্ষে ছানিও উহাদের রোগ। 'হুধে দাঁত' পড়িবার সময়ে ঐ জাতীয় অনেক বানরশাবক জ্বরোগে মরিয়া যায়। মনুষ্য ব্যবহার্য্য ঔষধে তাহারা আরোগ্য লাভ করে।

অনেক জাতীয় বানর, চা কাফি এবং মতা ভাল বাসে। ডারুইন সাহেব স্বচক্ষে দেখিয়াছেন যে, বানরেরা তামাকু সেবন করিয়া সুখ বোধ করে। ইহা পড়িয়া আমাদিগের বড় তুঃখ হইয়াছে। না জানি, এই তামাকুপ্রিয় বাবুরা ছঁকা কলিকা তামাকু এবং টিকার অভাবে বনমধ্যে কতই কন্ট পান! যাঁহারা দানশোগু, তাঁহাদিগকে অমুরোধ করি, বৎসর২ কিছু২ ছঁকা, কলিকা, টিকাও তামাকু বনমধ্যে প্রেরণ করিবেন। অধিক বেতন দিলে খানসামাও নিযুক্ত হইতে পারে। সে যাহা হউক, এই বানরেরা যে অনেক বি, এ, এম, এ প্রভৃতি পাণ্ডিত্যাভিমানী মন্তুয় অপেক্ষা বিজ্ঞ, এবং সুসভ্য, তিষ্বিয়ে আমাদিগের সংশয় নাই।

বেক্ষা বলেন যে, পূর্ব্ব দক্ষিণ আফ্রিকা নিবাসীরা "বিয়ার" নামক সুরার লোভ দেখাইয়া বল্য বানরদিগকে ধৃত করে। পাত্রে করিয়া "বিয়ার" বাহিরে রাখিলে, বল্য বাবুরা আসিয়া তাহা পান করিয়া উন্মন্ত হয়েন। এ টুকু তাঁহাদের সাহেবি মেজাজ বলিতে হইবে—বাঙ্গালি মেজাজ হইলে, ব্রাণ্ডিভাল বাসিতেন। ব্রেক্ষা স্বয়ং এই রূপ মন্তোন্মন্ত বানরদিগের "নেসা" দেখিয়াছেন—এবং তদবস্থায় তাহাদিগকে ধরিয়া অবক্রন্ধও রাখিয়াছেন। নেসায় যে রূপ তাহারা রঙ্গ ভঙ্গ করে, ব্রেক্ষা তাহার অতি রহস্তজনক বর্ণনা লিপিৰদ্ধ করিয়াছেন। মল্পানের পরদিন প্রাতে এই মল্পদিগেরও "খোঁওয়ারি" যন্ত্রণা হইয়াছিল। তখন তাহারা বিমর্ব ভাবে রহিল, সহজ্বেষ্ঠ হইতে লাগিল, ত্বই হস্তে পীড়িত শিরং ধরিয়া অত্যন্ত ত্বংখব্রুক্তক ভাব

ধারণ করিয়া রহিল, পুনশ্চ মন্ত প্রদত্ত হইলে তাহাতে বিরক্তি প্রকাশ করিল; কিন্তু লেবুর রস ইচ্ছা পূর্ব্বক খাইতে লাগিল। আমেরিক এক জাতীয় এক বানর একবার মন্ত পান করিয়া উন্মন্ত হইয়াছিল, পরে তাহাকে মন্ত প্রদান করিলে সে আর স্পর্শ করিত না। মনুষ্য পশু অপেক্ষা এই বানর পশুকে বিজ্ঞ বলিতে হইবে। অন্ততঃ ইহা স্বীকার করিতে হইবে যে, বঙ্গদেশে এইরূপ তুই চারিটি বিজ্ঞ বানর থাকিলে টেম্পরেন্স সোসাইটির বিশেষ উপকার দর্শিত।

এই সকল পাঠ করিয়া অনেকের শান্তিপুরের বিখ্যাত অহিফেণপ্রিয় বানরের কথা মনে পড়িবে। সে গল্প অলীক কি না, তাহা আমরা জানি না—কিন্তু সম্পূর্ণ বিশ্বাসযোগ্য বটে। বানরে চরস গাঁজা কখন খাইয়াছে কি না, তাহা জানা নাই, কিন্তু সুন্দরবনে আবকারির দোকান করিলে কি রূপ দাঁড়ায়, বলা যায় না।

বানরের "ইয়ারকি" সম্বন্ধ এইরপ। তাহাদিগের স্নেহ ও বলের কয়েকটি উদাহরণ সম্কলিত হইতেছে।

রেঙ্গর কোন বানরকে শাবকের অঙ্গ হইতে সমত্নে মাছি তাড়াইতে দেখিয়া-ছেন। ছবসেল্ দেখিয়াছেন যে, Hylobates, জাতীয় কোন বানর নদীর জলে সন্তানের মুখ ধৌত করিয়া দিতেছে। ব্রেক্ষ উত্তর আফ্রিকায় দেখিয়াছেন যে, কয়েকটি বানরী অপত্য শোকে প্রাণ ত্যাগ করিয়াছে। ইহা শুনিয়া কে 'মনুষ্যুত্ব' লইয়া গর্ব্ব করিবে ? কে বা আর বানর বলিলে গালি মনে করিবে ?

বানরেরা মন্বাদি স্মৃতি অধ্যয়ন করিয়াছে কি না, বলিতে পারি না ; কিন্তু তাহারা পোশ্যপুত্র গ্রহণ করিয়া থাকে। মাতৃপিতৃহীন বানর শিশু অক্সবানর বানরী কর্তৃক প্রতিপালিত হইয়া থাকে।

এক সদাশয়া বানরীর চরিত্র বিশেষ কোতৃকাবহ। সে কেবল অক্স
জাতীয় বানর শিশু পালন করিত, এমত নহে; কুকুর এবং বিড়ালের শাবক
চুরি করিয়া আনিয়া লালন পালন করিত এবং পৃষ্ঠে বহন করিয়া বেড়াইত।
এইরূপে দত্তক গৃহীত একটি মার্জার শিশু দৈবাৎ এই স্লেহময়ীকে
আঁচড়াইয়াছিল। স্লেহময়ী তাহাতে বিশ্বিতা হইয়া কারণামুসন্ধানে প্রবৃত্তা
হইলেন। আশ্চর্য্য হইয়া দেখিলেন যে মার্জার শাবকের নখ আছে। সে
এই রূপ কৃতন্বতায় আর দূষিত না হইতে পারে, এই আশয়ে তাহার নখ
গুলি দংশন করিয়া ছিল্ল করিয়া দিল। মনুষ্যের পৌয়পুজের দৌরায়্য
নিবারণেই এ রূপ কোন উপায় হয় না ?

C. Chacma এক জাতীয় বানর। Drill অস্ত জাতীয় বানর; কিন্তু Chacmaর নিকট কুটুস। Rhesus আর এক জাতীয় বানর। লগুনের পশুনিবাসোলানে একটি প্রাচীন Chacma নিবাস করিতেন। নিকটে একটি যুবা Rhesus ছিল। বৃদ্ধ তাহাকে পৌয়পুত্র গ্রহণ করিলেন। তৎপরে সেখানে ছটি Drill আনীত হইলে প্রাচীন দেখিলেন যে কুটুম্বের ছেলে আসিয়াছে; অতএব তিনি তৎক্ষণাৎ Rhesusকে ত্যাগ করিয়া Drill ছইটিকে গ্রহণ করিলেন। ইহাতে রাজ্যভ্রষ্ট যুবরাজ যে ক্ষুণ্ণমনা হইবেন, বিচিত্র কি ? যুবরাজের নানা প্রকার ক্ষোভ প্রকাশক কার্য্য ডারুইন স্বয়ং দেখিয়াছেন। যুবরাজ Drill ছইটিকে নানা প্রকার পীড়া দিতেন; তাহাতে বৃদ্ধ দশর্থ ক্রোধ প্রকাশ করিতেন।

বানরেরা ক্ষেপাইলে ক্ষেপে। লণ্ডনের পশু নিবাসোভানে একটি বানর ছিল, তাহাকে কিছু পড়িয়া শুনাইলে সে বড় রাগ করিত। পত্র বা প্রস্থ পাঠে তাহাকে ক্ষেপিতে ডারুইন স্বয়ং দেখিয়াছেন। একবার এমন রাগিয়াছিল যে, আপনার চরণ দংশন করিয়া রক্তপাত করিল। ইহাতে বানরটিকে দোষ দেওয়া অস্তায়। গ্রন্থ বিশেষ পাঠ করিলে, অনেক মহাশয়ই এইরূপ রাগ করিয়া থাকেন। মেঘনাদ বধ পড়িয়া অনেক অধ্যাপককে এইরূপ বানর করা যায়।

বানরেরা যুদ্ধপটু। একদা ভ্যুক অব কোবর্গ-গথা অনুচরবর্গ সমভিব্যাহারে আবিসিনিয়া প্রদেশে মেন্সা নামক পার্ববত্য পথ আরোহণ করিতেছিলেন, এমত সময়ে বানরেরা দলবদ্ধ হইয়া তাঁহার পথ অবরোধ করিল। রেঙ্গর সঙ্গে ছিলেন। তখন নর বানরে তুমুল সংগ্রাম উপস্থিত হইল। সাহেবেরা বন্দুক চালাইলেন, বানরেরা শিলা খণ্ড বর্ষণ করিতে লাগিল। প্রথমে বানরেরাই জয়ী হইয়াছিল। শেষে কি হইল, তাহা ইতিহাসে লেখে না। লক্ষায় রাঘবী সেনার কীর্ত্তি নিতান্ত অমূলক না হইবে।

পারগোয়ে নিবাসী Cebus Azarce নামক বানরেরা ছয় প্রকার শব্দ ব্যবহার করে, ভিন্ন২ শব্দের ভিন্ন ভাব, তাহা বানর জ্বাতির বোধগম্য। অতএব উহা এক প্রকার বানরী ভাষা।

পাঠকদিগের বিরক্তির আশঙ্কায় আমরা আর অধিক লিখিলাম না। এক্ষণে জিজ্ঞাস্ত যে, বানর বলিলে গালি হয় কেন ? বানরদিগের যদি ভাষা থাকে, তবে তাহারা পরস্পারকে মন্ত্ব্যু বলিয়া গালি দেয়, সন্দেহু নাই।



>

প্রম দশা দিনে, বেরি বেরি রোওল, শেক্তে পাড়ি কাঁদে ভূমি লুটি।

দিতীয় দশা দিনে, আঁথি মেলি হেরল, শেজ ছাডি গা ভাঙ্গিল উঠি॥

₹

তৃতীয় দশা দিনে, মৃত্ মৃত্ হাসিল, বলে কোথা গেলে প্রাণনাথ। চউঠ দশা দিনে, সিনান করি আওল,

হাঁড়ি পাড়ি থাওল পাস্তা ভাত॥

৩

পঞ্ম দশা দিনে, বাঁন্ধি চাক্র কবরী,

ঢাকাই শাড়িতে দিল ফের।

যঠম দশা দিনে, পিঠা পুলি বানাওল,

কাঁদিতে২ তার গিলিল তিন সের॥

8

সপ্তম দশা দিনে, সঞ্জনা থাড়া রাঁধিল, বলে প্রাণ বঁধু কোথা গেলে। বে থাড়া রেঁধেছি ভাই, তুমি বঁধু কাছে নাই, যদি পেট ফাঁপে একা থেলে॥

e

আছম দশা দিনে, বিরহ বিধাদিনী মন হৃঃথে কিনিল ইলিস।

তিতিয়া নয়ন জলে, ভাজায় ঝোলে অম্বলে, থায় ধনী থান বিশ ত্রিশ ॥

৬

নবম দশা দিনে, পেট ফেঁপে ঢাক হলো, আইল কানাই কবিরাজ।

স্ই বলে কর্মভোগ, এ ঘোর বিরহ রোগ, কবিরাজে নাহি ইথে কাজ॥

দশম দশা দিনে, বিরহিণী মরে মরে, আই ঢাই বিছানায় পড়ি।

কাতরে কহিছে সতী, কোথা পাব প্রাণপতি, কোথা পাব পাচকের বড়ি॥

ъ

বিরহীর দশ দশা, পন্পন্করে মশা,
মাছি উড়ে, ছেলে কাঁদে কোলে।
চাকরাণীর চীৎকার, সই সাঙ্গতির টিট্কার,
থেদে কবি ছন্দোবন্ধ ভোলে॥



তিহাসিক নব্যাস। অঙ্গখণ্ড। মাধ্বমোহিনী। শ্রীগজপতি রায় 
দারা সঙ্কলিত। কলিকাতা সুচারু যন্ত্র।

গ্রন্থকার ভূমিকায় লিথিয়াছেন, "অগ্রে ধনাঢ্য লোকের একং জন করিয়া কথক (গল্পবক্তা) থাকিত, প্রতি দিবস সন্ধ্যার পর নগর ও গ্রাম ভেদে পল্লীস্থ ও গ্রামস্থ প্রায় সমস্ত লোকেরা স্বং দৈনিক কার্য্য সমাধা করিয়া ঐ ধনাঢ্য লোকের বৈঠকখানায় মিলিত হইয়া বহুবিধ রঙ্গরস ঘটিত গল্প শ্লোকাদি শ্রাবণ করিয়া উপজীবিকার শ্রম দূর করিত। এক্ষণে সে চাল আর নাই, এক্ষণে স্বং প্রধান 'আপনি আর কপণি' কিন্তু উপজীবিকার্থে সেই প্রকার পরিশ্রম করিতে হয়, সন্ধ্যার পর বাটী আসিয়া শ্রম দূরার্থ ইচ্ছা সেই প্রকারে বলবতী, কিন্তু উপায় অভাব, সেই অভাব পূরণার্থ নবস্থাসাদির উৎপত্তি'।"

বোধ হয়, এই কথার পর গ্রন্থের কোন পরিচয় দিতে হইবে না। যদি এমত শ্রেণীর কোন পাঠক থাকেন যে, এরূপ উদ্দেশ্যে লিখিত গ্রন্থ পাঠ করিতে ইচ্ছা করেন, তিনি পাঠ করুন। কিন্তু আমরা কায়মনোবাক্যে প্রার্থনা করি যে, এরূপ নীচাশয় লেককদিগের সংখ্যা দিন দিন অল্প হউক। এরূপ লেখকদিগের দ্বারা সাধারণের কোন মঙ্গল সিদ্ধ হয় না বরং অমঙ্গল জন্মে।

এই শ্রেণীর লেখক ও পাঠক উভয়কেই আমাদিগের একটি একটি কথা বলিবার আছে। লেখকদিগকে বক্তব্য এই যে, যতই যত্ন করুন না কেন, তাঁহারা কখন ভাঁড় ও কথকদিগের সমকক্ষ হইতে পারিবেন না। কেননা ভাঁড়েরা মুখভঙ্গী, মঙ্গভঙ্গী, স্বরবিকৃতি প্রভৃতির দ্বারা যে প্রকার লোকের মনোহরণ করিত, ঘ্যান২ করিয়া এ প্রকারের উপস্থাস পাঠ করিয়া কাহারও সে রূপ চিন্তরঞ্জন হইবার সম্ভাবনা নাই। অতএব এইরূপ উদ্দেশ্য করিয়া যাঁহারা উপত্যাস লেখেন, তাঁহাদিগের স্থান কথক ও ভাঁডের নিমু পদবীতে।

ঐ শ্রেণীর পাঠকদিগের প্রতি আমাদের বক্তব্য এই যে, যে অভাব পূরণ করিবার অভিপ্রায়ে তাঁহারা এরূপ গ্রন্থপাঠ করিবেন, সে অভাব তাস খেলা প্রভৃতির দারা তদপেক্ষা উত্তমরূপে পূর্ণ হইতে পারে। একখানি গ্রন্থ এক টাকা বার আনার কমে কিনিতে পাওয়া যায় না, এক জ্বোড়া তাস চারি আনায় পাওয়া যায়। গ্রন্থখানি একবার পড়িলে আর ভাল লাগে না; কিন্তু এক জোড়া তাসে প্রত্যহ খেলা যায়, নিত্যই সমান আমোদ পাওয়া যায়। বিশেষ, তাস খেলায় কোন অনিষ্ট নাই, ভাঁড়ামি বা ভাঁড়ামির স্থলাভিষিক্ত উপস্থাসে অনিষ্ট আছে।

বলা বাহুল্য যে, যে গ্রন্থের উদ্দেশ্য এরূপ, তাহা আমরা আদর করিয়া পড়িতে প্রবৃত্ত হই নাই। কেবল কর্ত্তব্যান্থরোধে পড়িতে প্রবৃত্ত হইয়া-ছিলাম। কিন্তু কর্ত্তব্যান্তরোধেও সমুদায় গ্রন্থখানি পড়িতে পারিলাম না-ইহা নিতান্ত অপাঠ্য বোধ হইল। এমত হইতে পারে যে, সমুদায় গ্রন্থানি পড়িলে তাহার কোন বিশেষ গুণ দেখিতে পাওয়া যাইত। যদি এ গ্রন্থের এমত কোন গুণ থাকে, তবে গ্রন্থকার আমাদিগের এই ক্রটি মার্জ্জনা করিবেন —আমরা ইচ্ছা পূর্ব্বক এ ক্রটি করি নাই। ইহা আমরা বলিতে পারি যে যতদূর পড়িয়াছি, তত দূর মধ্যে গ্রন্থে বিশেষ গুণ কিছুই দেখিতে পাই নাই। দোষ যাহা দেখিয়াছি, তাহা লিখিতে গেলে "ঐতিহাসিক নব্যাসের" আকারের আর একখানি গ্রন্থ লিখিতে হয়। ছুই একটি উদাহরণেই যথেষ্ট হইবে।

১ম। এন্থের নাম "ঐতিহাসিক।" লেখকের "ঐতিহাসিক" জ্ঞানের পরিচয় এইমাত্র দিলে যথেষ্ট হইবে যে, যংকালে মগধে হিন্দু রাজা, তৎকালের একজন লোকে জয়দেব হইতে "দেহি পদ পল্লব মুদারম্" আওড়াইতেছে।— ২৭ পৃষ্ঠা, শেষ পংক্তি দেখ।

২য়। অসভ্যতা। পূর্ব্বগামী লেখকদিগকে "বাঁদর, হনূমান, জামুবান্" বলিয়া, গ্রন্থকার গ্রন্থ আরম্ভ করিয়াছেন। (ভূমিকার শেষভাগ দেখ) ভদ্রলোকে স্মরণ করিবেন যে, বাবু ভূদেব মুখোপাধ্যায়, টেকচাঁদ ঠাকুর, ঈশ্বর চন্দ্র বিভাসাগর প্রভৃতি পূর্ব্বাগামী উপক্যাস লেখক।

তয়। শ্রেণী বিশেষের লোকের অসভ্যতা মার্জ্জনীয়। কিন্তু অল্পীলতা মার্জ্জনীয় নহে। (৮ পৃষ্ঠার ১৭।১৮ পংক্তি দেখ।) ভদ্রলোক এবং স্ত্রীলোকের পাঠ্য এই বঙ্গদর্শনে উহার সবিশেষ নির্বাচন অসম্ভব।

৪র্থ। সদসৎজ্ঞান মাত্রেরই অভাব। উদাহরণ স্বরূপ নায়ক নায়িকার অবিবাহিতাবস্থার একদিনের ব্যবহার উদ্ধৃত করিলাম—

"মাধবলাল গৃহ হইতে বাহির হইয়া, \* \* \* মনোহঃখে মস্তক নত করিয়া শীঘ্র চলিয়া যাইতেছেন \* এমন সময়ে কে একজন স্তম্ভের পার্শ্ব হইতে আসিয়া তাঁহার হস্ত ধরিল। চমকাইয়া দেখিলেন, মোহিনী সজল নয়নে তাঁহার হস্ত ধরিয়া মুখাবলোকন করিতেছেন। \* \* \* \* মোহিনী এক হস্ত দিয়া মুখ হইতে হস্ত সরাইলেন, অন্য হস্ত মাধবের গলদেশে দিয়া মস্তক পরিণত করাইয়া স্বন্ধয়ে রাখিলেন। কপোল স্পর্শে, যে প্রকার জ্বলিত ক্ষত তৈল দানে শীতল হয়, মাধবের দয় হাদয় শীতল হইল, বাহুপ্রসারি আলিঙ্গনকরিয়া বক্ষে টানিয়া লইলেন, যাহা অভাবধি করেন নাই, মুখচুম্বন করিয়া কহিলেন, 'মোহিনী' ইত্যাদি। \* \* \* এমন সময়ে স্বমতী (নায়কের যুবতী ভগিনী) শীঘ্র আসিয়া কহিল, 'দাদা, ও দিগে কে আন্টে,' মাধব প্রসাদ পুনর্ব্বার মুখচুম্বন করিয়া মোহিনীকে বক্ষ হইতে সরাইয়া প্রস্থান করিলেন।" (২১—২২ পৃষ্ঠা)

আমরা শুনিয়াছি যে, যেখানে রাধাশ্যাম, সেখানে বৃন্দাদূ তীর অভাব নাই। কিন্তু শ্যামচাদের ভগিনীই যে বৃন্দাদূতী, এইটি নৃতন।

৫ম। দেশীয় আচার ব্যবহারের সঙ্গে গ্রন্থকারের বড় বিবাদ। তাঁহার নায়ক ঐ যুবতী ভগিনীর ললাট চুম্বন করিয়া থাকেন। ভগিনীও "দাদার হস্ত ধারণ" করেন। (২১ পৃষ্ঠা ১১।১২ পংক্তি) মুসলমানদিগের আগমনের পূর্ববকার হিন্দু ভদ্রলোকে বাবু পদে বাচ্য হইয়াছেন। রাজপুত্রের নাম "মাধব বাবু।" সর্ব্বাপেক্ষা "রাজা বাবু" সম্বোধনটি আমাদিগের মিষ্ট লাগিয়াছে।

৬ষ্ঠ। আমরা লেখকের ভাষার বিশেষ প্রশংসা করিতে পারি না। তাঁহার ভাষার একটি গুণ আছে—ভাষা অতি সরল। যাঁহারা বড় বড় সংস্কৃত শব্দ এবং পদ ত্যাগ করিয়া সচরাচর পরিশুদ্ধ কথোপকথনের ভাষা অবলম্বন করেন, আমাদিগের বিবেচনায় তাঁহারা ভালই করেন। কিন্তু তাই বলিয়া ইতর লোকের ভাষা অবলম্বনীয় নহে। এ গ্রন্থে যে২ স্থানে ভাষার অপুদ্ধি ঘট্য়াছে, তাহার অনেকই বোধ হয়, মুদ্রাকরের দোষ। বাঙ্গালাগ্রন্থের মুদ্রাঙ্কন কার্য্য পরিশুদ্ধরূপে নির্বাহ হওয়া ছর্ঘট। আমরা অনেক যত্ন করিয়া দেখিয়াছি, তাহা ঘটনীয় নহে। তজ্জ্ম্য আমরা সর্ব্বদাই পাঠকদিগের নিকট লজ্জ্ব্ত। সকল গ্রন্থেই এইরূপ দেখিতে পাই। কিন্তু এ দোষে এই গ্রন্থ বিশেষ ছৃষ্ট। ৯ পৃষ্ঠা হইতে আমরা অসম্পূর্ণ চারিটি পংক্তি উদ্ধৃত্ত করিলাম।

"পাণ্ডাজী কয়েক বার পরাস্থ হইয়া মনে২ তাঁহার উপর অত্যাস্ত আক্রোশ জন্মিয়াছিল, কিন্তু ভয় বশতঃ কথা বাহ্যিক বলিতে সক্ষম হইতেন না; লুকাইয়া লোকের নিকট নৈয়াইক বলিয়া গ্লানী করিতেন।"

চারিটি ছত্রে চারিটি ভুল—যথা পরাস্থ, অত্যান্থ, নৈয়াইক, প্লানী। এই গুলি মুদ্রাকরের দোষ বিবেচনা করিতে পারি, কিন্তু "পাণ্ডাজী পরাস্থ হইয়া——আক্রোশ জন্মিয়াছিল," "বাহ্যিক বলিতে" ইত্যাদি দোষ মুদ্রাকরের নহে। যে ভ্রমটি একবার ঘটে, তাহাই মুদ্রাকরের, কিন্তু ৮ পৃষ্ঠায় ৬ পংক্তিতে দেখিলাম, কথাবার্ত্তার স্থানে "কথাবাত্রা" আবার ২২ পৃষ্ঠার ২৩ ছত্রে "কথাবাত্রা" ইহাতে কি বিবেচনা হয় ? এই গ্রন্থে "বালাপোষার্ত" পুরুষের কথা পডিলাম। এইরূপ দোষ অসংখ্য।

একণে অনেকে মাতৃভাষার বিশেষ আলোচনা না করিয়াও গ্রন্থাদি প্রণায়নে প্রাবৃত্ত, এবং তাঁহাদিগের গ্রন্থ অনেক সময়ে ভাল হইয়া থাকে। তাঁহাদিগকে ভগ্নোৎসাহ করিতে আমরা অনিচ্ছুক; কিন্তু যে সকল দোষ আমরা দেখাইলাম, তাহা কাহারও ঘটে না।

৭ম। গ্রন্থকারের প্রণীত চিত্রগুলি সম্বন্ধে কি বলিব ? এ গ্রন্থে রাজপুত্র নাগরীগণের জ্বলের কলস ভাঙ্গিতেন, (১০ পৃঃ) তাঁহার বিমাতার সঙ্গে বিবাদ হইলে ছধ পাইতেন না, পেঁড়া পাইতেন না, জল খাবার পাইতেন না। রাজকুমারী দোকানে দাঁড়াইয়া খেলানার দর করেন। ১৯ পৃষ্ঠার রাজা এবং রাজপুত্রের যে কথোপকথন হইয়াছে, সর্ব্বাপেক্ষা তাহাই আমাদিগের মনোহরণ করিয়াছে। রাজা বলিতেছেন, "আমি আমার রাজ্য কুকুরকে দিয়া যাইব, তথাচ তোমাকে দিব না।" তাঁহার পুত্র উত্তরে বিমাতা সম্বন্ধে বলিতেছেন, "অমন জ্রীকে হেঁটোয় কাঁটা উপরে কাঁটা দিয়া পুঁতিয়া ফেলুন, পাণ্ডার মন্তক মুগুন করিয়া উল্টা গাদায় চড়াইয়া দেশান্তর করিয়া দিন।" "ঐতিহাসিক নবস্থাসের" ঐতিহাসিক ভাগ পিতামহীদিগের নিকট প্রাপ্ত ।

৮ম। গ্রন্থকার প্রতি পরিচ্ছেদে, একংটি গীত উদ্ধৃত করিয়া বসাইয়াছেন। তাহা দাস্থ রায়, গোপালে উড়িয়া প্রভৃতি হইতে সংগৃহীত। ইহা লেখকের ক্রচি এবং শিক্ষার পরিচয়।

এরপ তালিকা করিতে গেলে শেষ হইবে না। আমরা যাহা বলিলাম, তাহা গ্রন্থের অত্যল্পাংশ সম্বন্ধে। গ্রন্থের বিশেষ কোন গুণ দেখিলে এসকল দোষ সামাস্থ্য বলিয়া গণনা করিতাম।

জ্ঞান কুসুম। প্রথমভাগ। শ্রীতিনকড়ি চট্টোপাধ্যায় কর্ত্বক প্রণীত। পাঠ্য পুস্তক, শ্বরণ শক্তি, যৌবন, স্বভাব, ধর্মবিজ্ঞান প্রভৃতি কয়েকটি প্রস্তাব ইহাতে লিখিত হইয়াছে। ইহা হইতে কয়েকটি পদ উদ্ধৃত করিয়া পাঠককে উপহার দিই।

"পুস্তক পাঠ জ্ঞান বৃদ্ধির এক প্রধান উপায়।" ১ পৃষ্ঠা

"যিনি পুস্তক পাঠ করিতে পারেন না, তিনি জ্ঞান হইতে এক প্রকার বঞ্চিত।" ২ পৃষ্ঠা

"জ্ঞান সঞ্চয়ের নিমিত্ত স্মরণ এক প্রধান সাধন। এই সাধন না থাকিলে আমরা কিছই শিক্ষা করিতে পারিতাম না।" ৩ পৃষ্ঠা

"আমরা স্বভাবের হস্ত হইতে স্মরণ পাইয়াছি। কিন্তু তিনি সকলকে সমান স্মরণ দান করেন নাই।" ৪ পৃষ্ঠা

এইরপ ৫, ৬, ৭, ৮ যথাক্রমে শেষ পৃষ্ঠা পর্য্যন্ত দেখিয়া আমরা কেবল ঐরপ নৃতন এবং হুজ্ঞেয় তত্ত্বই পাইলাম। গ্রন্থকারকে জিজ্ঞাসা করি, কোন্ উদ্দেশে এই গ্রন্থ খানি প্রচারিত হইয়াছে ?

শিশুপাঠ বাঙ্গালার ইতিহাস। বর্গীর হাঙ্গামা হইতে লার্ড নর্থক্রকের আগমন পর্য্যস্ত । শ্রীক্ষেত্রনাথ বন্দ্যোপাধ্যায়ের প্রণীত। কলিকাতা ভারত যন্ত্র।

১১১ পৃষ্ঠায় পড়িলাম, "প্রিন্স অব আলফ্রেড" এখানে আসিয়াছিলেন। গবর্ণর জেনেরল তাঁহাকে ষ্টার অব ইণ্ডিয়া "উপাধি" দান করেন। তিনি আয় করটি উঠাইয়া দিয়া যান নাই বলিয়া তাঁহার সমাদরার্থে যে অর্থ ব্যয় হইয়াছিল, তাহা অপব্যয় হইয়াছে। যে গ্রন্থে এরপ পাণ্ডিত্য, তাহা শিশুদিগের বা কাহারও পাঠ্য নহে।

কিন্তু ইহা অপেক্ষা এ গ্রন্থে আরও গুরুতর দোষ আছে। ৪০ পৃষ্ঠায় লিখিত হইয়াছে, "এমন কোন গ্রন্থকারই নাই, যিনি স্বর্ণময়ীর পারিতোধিক প্রাপ্ত হন নাই।" ক্ষেত্রনাথ বাবু কে, তাঁহার কি অভিপ্রায়, তাহা আমরা কিছুই জানি না; বোধ করি, তিনি ভদ্রলোক এবং অসাবধানতাবশতঃই এমত লিখিয়াছেন; কিন্তু যদি তিনি ইহা না বুঝিতে পারিয়া থাকেন, যে কথাটি মিথ্যা লেখা হইল, এবং অর্থলোলুপ ভিক্ষুকের তোষামোদের মত শুনাইবে, তবে তাঁহার বৃদ্ধির প্রশংসা করিতে পারি না। লেখক মাত্র সম্বন্ধে এইরূপ অপবাদ প্রচার করিতে তাঁহার লক্ষা হইল না ? আমরা জানি, মহারাণী স্বর্ণময়ী অত্যন্ত দানপরায়ণা এবং অনেক ভিক্ষক গ্রন্থ লইয়া তাঁহার দ্বারস্থ, মহারাণীও অকাতরে তাহাদিগকে অর্থ বিতরণ করিয়া থাকেন। কিন্তু এদেশের লেখক মাত্রেই যে তাঁহার পারিতোষিক ভোক্তা নহেন, তাহা বলা বাহুল্য। সোভাগ্যক্রমে বঙ্গদৈশে এখন অনেক গ্রন্থকার আছেন, যে তাঁহারা অম্যকে ভিক্ষা দেন, অন্তের নিক্ট ভিক্ষার্থী নহেন। তাঁহাদিগের মধ্যে অনেকের নাম এমন দেশব্যাপ্ত, যে এস্থানে নাম করিবার আবশ্যক নাই। এই লেখক, বোধ হয়, স্বশ্রেণীর লোক ভিন্ন অন্য কাহাকেও চেনেন না। তিনি যাঁহাদিগের কথা বলিবার অভিপ্রায়ে লিখিয়াছেন, সেই শ্রেণীর লোক গ্রন্থকর্তা নামের অধিকারী বলিয়াই বঙ্গদেশে ভদ্রলোকে সচরাচর গ্রন্থ প্রণয়নে বিমুখ। বাঙ্গালা গ্রন্থ লেখা কাজে কাজেই আজিও অনেকের কাছে ইতর বৃত্তি বলিয়া গণা। এই লেখকের উক্তি বিচারাগারে এবং অম্ম প্রকারে দণ্ডনীয়।

যে সকল গ্রন্থকার ভিক্ষার জম্ম গ্রন্থ প্রণয়ন করেন, তাঁহাদিগকে ইহা-বলিয়া দিবার আবশ্যক হইল যে, মহারাণী স্বর্ণময়ীর নিকট প্রাপ্তি কামনায় পরনিন্দাঘটিত তোষামোদের প্রয়োজন নাই। বিনা তোষামোদেও তিনি দান করিয়া থাকেন।

সৌদামিনী উপাথ্যান। শ্রীউমেশ চন্দ্র চক্রবর্ত্তী প্রণীত ও প্রকাশিত। কলিকাতা, ঈশ্বরচন্দ্র বস্থ কোং। এখানি কাব্য। ইহাতে প্রশংসার কিছুই পাইলাম না। অনেক স্থানেই চর্বিবত চর্ববণ। মধ্যে২ অমুপ্রাসের ঘটা। তঙ্ক্রম্য অর্থ খুঁজিয়া পাওয়া যায় না।

গান্ধারী বিলাপ কাব্য। শ্রীভুবনমোহন ঘোষ প্রণীত। কুরুক্ষেত্র সমরে রাজা তুর্যোধন হত হইলে তাঁহার মৃত্যু সম্বাদ প্রাপ্ত হইয়া গান্ধারীর বিলাপ এই কাব্যে সবিস্তর বর্ণিত হইয়াছে। ইহার অর্থ বৃঝিতে হইবে যে, এ সম্বাদ পাইলে গান্ধারী যে বিলাপ করিয়াছিলেন, তাহাই বর্ণিত হইয়াছে। পুত্রের জন্ম মাতার বিলাপ ৪০ পৃষ্ঠা লিখিলে কখনই ভাল হয় না। স্থানে২ নিতান্ত মন্দ হয় নাই। অনেক স্থান ভাল নহে। ছন্দোবন্ধ ভাল।

প্রমীলাবিলাস। গুপ্তপল্লী নিবাসী শ্রীমহিমাচন্দ্র চট্টোপাধ্যায় প্রণীত। শ্রীরামপুর আলফ্রেড প্রেস।

এখানিও কাব্য। কাব্য খানি কোন অংশে ভাল নহে। লেথকের কবিত্ব এবং তাঁহার ভাবের নবীনত্বের পরিচয় স্বরূপ কয়েক পংক্তি উদ্ধৃত করিলাম।

"হেরিয়া বেণীর শোভা, জগজন মনোলোভা,
বিবরে লুকায় ফণী হইয়া অধীর।
বদন না ভোলে আর, মাথা কৃটি বার বার,
করিয়াছে চক্রসম আপনার শির॥
কামের ধয়ক জিনি, ভূর ধরে বিলাসিনী,
বসস্ত বেদিকা সম ললাট রুচির।
হেরিয়া চিকুর চয়, কাদদিনী পেয়ে ভয়,
বাভাসে উভিয়া শেষে হইলা অস্থির॥"

নলদময়ন্তী কাব্য। শ্রীকিশোরীলাল রায় বিরচিত। কলিকাতা, স্কুলবুক প্রেস।

অশুভক্ষণে মহাভারতকার নলদময়ন্তীর উপাখ্যান সেই মহাভারত মধ্যে
ন্যস্ত করিয়াছিলেন। এই উপস্থাসের জ্বালায় মুদ্রাযন্ত্র হুমূল্য হইয়া উঠিল।
বাঁহার কোন বিশেষ কার্য্য না থাকে, তিনিই নলদময়ন্তীর কথা লেখেন।
এক্ষণে জ্বলের কল, মিউনিসিপল বিল, রোড সেস প্রভৃতি অনেক লিখিবার
বিষয় হইয়াছে—ভরসা করি, আর কোন কাব্যকার নলদময়ন্তীকে লইয়া
টানাটানি করিবেন না।

বর্ত্তমান গ্রন্থের একটি গুণ আছে,—গ্রন্থ পরিচায়ক বিজ্ঞাপনটি ক্ষুক্ত। আমরা তাহা উদ্ধৃত করিলাম।

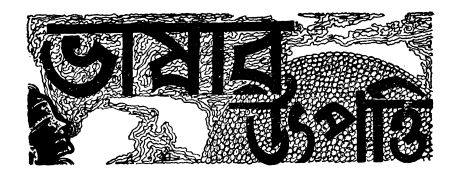
"বহুদিন পর্যান্ত আমার একখানি কাব্য রচনা করিবার অভিলাষ ছিল, কিন্তু অনবকাশ বশতঃ তাহাতে কৃতকার্য্য হইতে পারি নাই। সম্প্রতি এই কুদ্র কাব্যখানি সজ্জনগণের সন্তোষ সাধনার্থ ও তরুণবয়স্কদিগের সসম্মদ উপদেশ লাভার্থ প্রণয়ন করতঃ বিদ্বানগণের পরিতোষ প্রতীক্ষায় সিদ্ধকাম হইতে পারিলাম কি না, তদ্বিয়ে জিজ্ঞাস্থ থাকিলাম।"

এতৎসম্বন্ধে আমাদের কয়েকটি কথা আছে।

- ১। বছকাল হইতে কিশোরী বাবুর কাব্য রচনার অভিলাষ ছিল। সকল অভিলাষই কি পূর্ণ করিতে হয় ? যিনি বহুকালের অভিলাষ নিবারণ করিতে পারেন, তিনি আত্মজয়ী। আমরা কিশোরীলাল বাবুকে পরামর্শ দিই, তিনি ভবিশ্যতে সকল অভিলাষ পূর্ণ করিবেন না। তাহাতে যে দোষ, নলদময়ন্ত্রী কাব্যই তাহার প্রমাণ।
- ২। তাঁহার উদ্দেশ্য **ছইটি** দেখা যাইতেছে, "সজ্জনগণের সস্তোষ সাধন," এবং "তরুণবয়স্কদিগের সসম্মদ উপদেশ লাভ।" প্রথম উদ্দেশ্যটি বুঝিতে পারিয়াছি—গ্রন্থকার সজ্জনগণের সম্ভোষ সাধন করিতে চাহেন। কিন্তু দ্বিতীয়টি বুঝিতে পারি নাই—তিনি কি "তরুণবয়স্কদিগের সসম্মদ উপদেশ লাভ" করাইতে চাহেন ? যদি তাহা হয়, তবে তাঁহার বিবেচনার প্রশংসা করিতে পারি না। নলদময়ন্তীর উপাখ্যান হইতে "সসম্মদ উপদেশ" লাভ করিতে পারে, এমন ছেলে প্রায় আমরা দেখি নাই।
- ৩। তিনি উক্ত উদ্দেশ্যে গ্রন্থ প্রণয়ন করিয়াছেন বটে, কিন্তু তদ্বিষয়ে জিজ্ঞাস্ম নহেন। অন্য বিষয় জিজ্ঞাসা করেন। "বিদ্বানগণের পরিতোষ প্রতীক্ষায় সিদ্ধকাম হইতে পারিয়াছেন কি না" তাহাই জিজ্ঞাসা করেন। "প্রতীক্ষায় সিদ্ধকাম" কাহাকে বলে, তাহা আমরা জানি না, স্নতরাং আমরা এ প্রশ্নের কোন উত্তর দিতে পারিলাম না। তবে, এ পর্য্যন্ত বলিতে পারি যে, যাহাতে "সজ্জনগণের সস্তোষ" হইবে, তাহাতেই "তরুণবয়স্কদিগের সসম্মদ উপদেশ লাভ হইবে," আবার তাহাতেই "বিদ্বান্গণের পরিতোষ" হইবে, ওরূপ আকাজ্ফা করা বড় হুরাশার কাজ। বিশেষ, বিদ্বান্গণের পরিতোষ কিছুতেই হয় না। সকল শাস্ত্র অধ্যয়ন করিয়াও তাঁহাদের পরিতোষ জন্মে না। নিউটন বলিয়াছিলেন যে, আমি বালকবৎ সমুদ্র তীরে কেবল ঢেলা কুড়াইতেছি মাত্র।

যিনি সাত ছত্ৰ পত্ত লিখিতে অক্ষম, তিনি নলদময়ন্তী কাব্য না লিখিলে ভাল হইত। শ্রীহর্ষ ইহা লিখিয়াও কুতকার্য্য হইতে পারেন নাই। ইহাতে "সজ্জনগণের সম্ভোষ সাধন" হইবে না—কেননা, অনর্থক কিশোরী বাবুর সময় নষ্ট হইয়াছে জানিয়া তাঁহারা তুঃখিত হইবেন। বিদ্বানগণের পরিতোষ লাভ হইবে না, কেননা তাঁহারা ইহা পড়িবেন না। তবে "তরুণ বয়স্কদিগের" কিছু উপদেশ লাভ হইতে পারে বটে, "ভরসা করি", তাঁহারা দেখিয়া শুনিয়া আর কেহ বহু কালের অভিলাষ পূর্ণ করিবার জন্ম ব্যস্ত হইবেন না 🕨

## প্রথম বর্ষ ঃ দ্বাদশ সংখ্যা



🕳 মণ্ডলস্থ সমস্ত জীবের মধ্যে কেবল মন্নুয়াই উন্নতিশীল। পুরাকালে 🔀 যেরূপ কৌশলে পক্ষীগণ নীড় নির্ম্মাণ করিত, মধুমক্ষিকানিকর মধুচক্র রচনা করিত, উর্ণনাভ লৃতাতম্ভ জাল বিস্তার করিত, এক্ষণেও তদ্ধপ করিতেছে। কিন্তু কালে কালে মানব জাতির অবস্থার কত পরিবর্তন হইয়াছে। গিরি গহরর বা তরুশাখা যাহাদিগের পূর্ব্বপুরুষনিচয়ের আশ্রয় ছিল, তাহারা ইষ্টক বা প্রস্তর নির্শ্বিত স্থরম্য হর্ম্যে বাস করিতেছে। বনের ফল বা অপক মাংস যাহাদিগের আহার ছিল, যাহারা উলঙ্গ থাকিতে লজ্জা বোধ করিত না, যাহারা অজ্ঞানতা বশতঃ পদে পদে প্রাকৃতিক কার্য্য পরম্পরায় ভয়ন্কর দৈব শক্তির লক্ষণ দেখিয়া ভীত হইত, ভাহাদিগের বংশজাত সভ্যজাতিগণের কৃষি সমুৎপন্ন পরিপক ভক্ষ্য দ্রব্যের পারিপাট্য, স্থবিচিত্র বেশ ভূষার আড়ম্বর, নৈসর্গিক নিয়ম জ্ঞান জনিত পার্থিব প্রভুষ নিরীক্ষণ করিয়া বিশ্বয়ান্বিত হইতে হয়। বিবেচনা করিয়া দেখিলে প্রতীতি হইবে, ভাষাই এই অত্যাশ্চর্য্য উন্নতির মূলীভূত। ভাষার প্রভাবেই অর্জিড জ্ঞান বিনষ্ট হয় না। ভাষার প্রভাবেই উত্তর কালবর্ত্তী জনগণ পুর্বাবিষ্কৃত তত্ত্ব সকল অবগত হইয়া নৃতন সত্যের অমুসন্ধানে প্রবৃত্ত হইতে পারেন। স্বুতরাং ভাষার প্রভাবেই পদার্থ বিষয়ক জ্ঞান বৃদ্ধি হইয়া মনুয়্যের ক্ষমতার বুদ্ধি এবং অবস্থার উন্নতি হয়।

ভাষা শক্তিগুণে মানব জাতির ঈদৃশ মহন্ব সন্দর্শন করিয়া কোন কোন পণ্ডিত ভাষা শক্তিকেই নরকুলের বিশেষ লক্ষণ বলিয়া গণ্য করিয়াছেন। বাস্তবিক ভাষা না থাকিলে মহুয়ো পশুতে কি বিভেদ থাকিত! উপস্থিত পদার্থ পুঞ্জেই চিত্ত আকৃষ্ট হইত। প্রভ্যক্ষাতিরিক্ত তন্ত্ব নিচয় হাদয়ক্ষম হইত না। সমীপস্থ ভোগ্য বস্তুর উপভোগ দ্বারা ইন্দ্রিয় পরিতৃপ্তি করাই জীবনের উদ্দেশ্য হইত। জ্ঞান, ধর্ম ও নীতির উন্নত ভাব সকল মনে স্থান পাইত না। কবির রসময়ী কবিতা লহরী, দার্শনিকের পরমার্থ বিষয়ক তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা, ইতিহাসের উদ্দীপক দৃষ্টান্তমালা, বিজ্ঞানের অকাট্য উপপত্তি, ধর্মের গম্ভীর উপদেশ, প্রণয়ের অনস্ত আশা প্রকাশ, এই সকল মন্তুয় গৌরব স্চক সভ্যতাচিক্ত কোণায় থাকিত ?

এই মানব-মহিমা-প্রস্তি ভাষার কি রূপে উৎপত্তি হইল, আমরা এই প্রস্তাবে নির্ণয় করিতে চেষ্টা করিব। কি বাঙ্গালা, কি হিন্দি, কি সংস্কৃত, কি ইংরাজি, কি আরবি, কি পারসি, কোন ভাষা যখন ছিল না, মন্থ্যুগণ কি রূপে আদৌ ভাষা শিক্ষা করিল, আমরা বৈজ্ঞানিক পদ্ধতি অবলম্বন পূর্ব্বক সিদ্ধান্ত করিতে যত্ন করিব। নরজাতির স্বভাব সম্বন্ধে যাহা কিছু আমরা জানি, তাহার সাহায্যে অতীতকালের গাঢ় তিমির ভেদ করিয়া ভাষার প্রথম সঞ্চার বর্ণনা করাই আমাদিগের উদ্দেশ্য।

মনোভাব-ব্যঞ্জক পরিক্ষাট বর্ণময় শব্দ মালার নাম ভাষা। এই লক্ষণের দ্বারা প্রথমতঃ, অভিপ্রায় প্রকাশক অঙ্গ ভঙ্গিগুলি বাদ যাইতেছে। যে কথা কহিতে পারে না, যাহার শব্দের অকুলান আছে, বা যে দেশ বিশেষের ভাষা না জানিয়া কার্য্যোপলক্ষে তথায় উপস্থিত হয়, দেহ সঞ্চালনই তাহার প্রধান সম্বল। মৃক, শিশু, অসভ্য বা ভাষানভিজ্ঞ পর্য্যটক, হাত পা মুখ প্রভৃতি নাড়িয়া কোন রূপে আপনার মনের বাঞ্ছা জ্ঞাপন করিতে চেষ্টা পায়। কিন্তু এবস্থিধ শারীরিক ক্রিয়া সমৃদায় ভাষাপদ বাচ্য নহে। দ্বিভীয়তঃ, আমাদিগের লক্ষণ দ্বারা মন্ত্র্যের পরিক্ষাই বর্ণীত্মক ভাষা অপর জীবগণের অক্ষাই শব্দ সমূহ হইতে বিভিন্ন বলিয়া গণ্য হইতেছে। অধিকাংশ জন্তুই যে শব্দ বিশেষ দ্বারা স্বজ্ঞাতির মধ্যে স্বখ হুঃখ ইচ্ছা প্রভৃতি প্রকাশ করিয়া থাকে, তাহার সন্দেহ নাই। কিন্তু তাহাদিগের শব্দগুলি পরিক্ষাই ভিন্ন ভিন্ন বর্ণে বিভক্ত করা যায় না: সেগুলি অপরিক্ষাই স্বর মাত্র। সত্য বটে, কোন কোন পাখিতে মানব ভাষার অন্তুকরণ করিতে পারে; কিন্তু তাহাদিগের স্বাভাবিক ভাষা প্রায় অধিকাংশ অক্ষাই, অথবা একটী বাঁধা সূর মাত্র।

ভাষার উৎপত্তি সম্বন্ধে তিনটী মত আছে, ১ম অপৌরুষেয়ম্ববাদ #, ২য় সম্মতিবাদ, ৩য় অনুকৃতি বাদ। আমরা যথাক্রমে এই তিনটীর পর্য্যালোচনা করিব।

অপৌক্রষেয়ত্ববাদীরা বলেন যে, ভাষা মন্ত্রগু-নির্শ্বিত নহে, ঈশ্বর-প্রদত্ত। তাঁহাদিগের মতে সুখ, ছঃখ, জ্ঞান, বাসনা, ইচ্ছা প্রভৃতি প্রকাশার্থে প্রথমস্বষ্ট নরকুল-পিতা স্থন্দর ভাষা-জ্ঞান-ভূষণে দেবাদিদেব জগৎপতি কর্ত্তৃক বিভূষিত হইয়াছিলেন। যাঁহারা ভূত কালের অন্ধকারময় গর্ভে জ্যোতির্ময় সত্যযুগ নিরীক্ষণ করেন এবং যাঁহারা কালসহকারে মানব-জাতির বিছা ও নীতি বিষয়ে অধোগতি সন্দর্শন করেন, তাঁহারা এই মতের প্রধান প্রতিপোষক। তাঁহারা বিশ্বাস করিতে পারেন না যে জগৎকারণ যাহাকে ভূমগুলের আধিপত্য প্রদানার্থে স্জন করিলেন, সেই নবস্থ আদিপুরুষের কোন অভাব ছিল। শব্দানুকরণ-শক্তি-বিশিষ্ট অথচ ভাষা-বিবৰ্জ্জিত, বিজ্ঞানশৃন্স, নীতি-শৃষ্ম, ধর্মশৃষ্ম অসভ্য চূড়ামণিকে আদি পিতা বলিতে তাঁহাদিগের লজ্জা হয়; এজন্ম সর্ব্বগুণবিশিষ্ট মনোহর মূর্ত্তি কল্পনা করেন। কিন্তু এরূপ কবির চিত্রে প্রত্যয় স্থাপন না করিয়া, যথার্থতত্ত্ব নিরূপণার্থে ইতিহাসের প্রতি দৃষ্টিপাত করা আমাদিগের কর্ত্তব্য। দেখ, ইতিহাস পাঠে কি জানা যায়। মনুষ্ট্রের ক্রমাগত অবনতি নহে, উত্তরোত্তর উন্নতি। "জ্ঞান ও নীতি" বিষয়ক প্রস্তাবে প্রদর্শিত হইয়াছে যে কালক্রমে নরজাতির জ্ঞান ও নীতির বৃদ্ধি হইতেছে। সত্য বটে, কোন নির্দ্দিষ্ট-দেশ-বাসীদিগের প্রভাবের উদয়াস্ত আছে; যেমন তাহাদিগের এক সময়ে উন্নতি হইতেছে, তেমনই অপর সময়ে অবনতি হইতেছে: কিন্তু অনেক দিন ধরিয়া পর্য্যবেক্ষণ করিলে স্পষ্ট প্রতীতি হইবে যে সমগ্র মানবজাতি ক্রমেই উন্নত হইতেছে, অবনত হইতেছে না। জোয়ার আরম্ভ হইলে যেমন অল্প ক্ষণের মধ্যে জল বৃদ্ধি বুঝা যায় না, বরং ভাটাই হইতেছে সন্দেহ থাকে, কিন্তু কিয়ৎকাল পরে সলিলের উচ্চতা বিলক্ষণ উপলদ্ধি হয়; তেমনই অল্প কালের মধ্যে মনুখ্য জাতির উন্নতি নয়নগোচর না হইয়া অবনতি প্রতীয়মান হইলেও অধিক সময় ব্যবধানে দেখিলে উন্নতি অমুভূত

<sup>\*</sup> আমাদিগের দেশে ঘাঁহার। বেদকে অপৌক্ষেয় বলেন, তাঁহাদিগের মধ্যে কেহং ভাবেন, বেদ মহুত্ত বিরচিত নহে, ঈশ্বর প্রণীত; কেহং বিবেচনা করেন যে বেদ নিত্য, কাহারও রচিত নহে। শেষোক্ত মতে ভাষার নিত্যতা কল্লিত হইতেছে; কিছু এমতটী এক্রপ অসকত, যে ইহার বিষয়ে কিছু লেখা আবশ্যক বোধ হইল না।

হয়। অস্তান্ত বিষয়ের স্থায় ভাষাও উন্নত হইতেছে। সভ্যতা জনিত নৃতন ভাব প্রকাশার্থে নূতন শব্দ স্বষ্ট হইয়া ভাষার কলেবর বৃদ্ধি করিতেছে, অথবা পুরাতন শব্দ নৃতন অর্থে ব্যবহৃত হইয়া ভাষার ভাব প্রকাশিকা শক্তি বিস্তার করিতেছে। স্থতরাং ভাষা ঈশ্বরপ্রদত্ত সর্ব্বাঙ্গ-স্থন্দর পদার্থ, সর্ব্ব গুণ বিশিষ্ট আদিমানবের অনুপার্জ্জিত সম্পত্তি, এমতটী ঐতিহাসিক-প্রমাণ-বিরুদ্ধ। ইহার আরও অনেক দোষ আছে। আমাদিগের কি না ঈশ্বর-প্রদত্ত 🤊 কিন্তু ঈশ্বর শক্তি ও উপকরণ দিয়াই ক্ষান্ত হন। তিনি অট্টালিকা নির্মাণ করিয়া দেন না; প্রস্তর, মূর্ত্তিকা, চূর্ণক প্রভৃতি বস্তু সৃষ্টি করিয়াছেন, এবং তাহাদিগকে সন্নিবিষ্ট করিবার ক্ষমতাও আমাদিগকে দিয়াছেন: সেই রূপ হয়ত তিনি আমাদিগকে শব্দামুকরণ ও শব্দ সন্নিবেশ শক্তি দিয়া থাকিবেন। তদ্ধারাই যদি আমরা ভাষা প্রস্তুত করিতে পারি (পারি যে ইহার প্রমাণ পরে দেওয়া যাইবে ), তবে ভাষা মনুষ্যনির্দ্মিত নহে, ঈশ্বর-প্রদত্ত, কেন ভাবিব ? এইরূপ রূপা কল্পনা দারা অনুসন্ধানের পথ রুদ্ধ করা হয়, এই মাত্র। যাহা কিছু লোকে বুঝিতে পারে না, তাহাতেই ঈশ্বরকে আনিয়া ফেলে। ঝড়ে, বৃষ্টিতে, অগ্নিতে পূর্বে ঈশ্বরের হস্ত দৃষ্ট হইত ; কিন্তু বিজ্ঞান তাহাদিগকে প্রকৃতির নিয়মের অধীন করিয়াছে। যদি মানব বংশের আদি পুরুষ হাত, পা, নাক, কান, চোক, প্রভৃতির স্থায় ভাষাও পাইতেন, তাহা হইলে আর একটা বিপদ্ঘটিত। যে ভাষা সম্পূর্ণ, তাহাতে প্রত্যেক বস্তু ও প্রত্যেক ভাবের এক একটা নাম চাই। যখন আদি পিতার প্রথম জ্ঞান হইল, সকল পদার্থ একবারে তাঁহার প্রত্যক্ষ গোচর হইয়াছিল, বিশ্বাস করা যায় না; যদি না হইয়া থাকে, তাহাদিগের নামগুলি কিরূপে তাঁহার স্মরণে রহিল, এবং স্থল বিশেষে তাহাদিগকে কি প্রকারে প্রয়োগ করিতেই বা শিখিলেন ? ঈশ্বর তাঁহার সঙ্গে সঙ্গে ঘুরিয়া এক একবার সমুদায় বস্তুর নাম না বলিয়া দিলে, তাঁহার শব্দপ্রয়োগ-জ্ঞান জন্মিবার আর কোন উপায় এই মতানুসারে উদ্ভাবিত হয় না।

সম্মতিবাদ পক্ষাবলম্বীদিগের মতে কতকগুলি লোকে পূর্ববালে একত্রিত হইয়া নির্দ্ধারিত করিয়াছিল যে এই এই পদার্থের এই এই নাম দেওয়া যাইবে। কিন্তু ভাষার সন্ধাভাবে এরূপ ঘটনার সন্তাবনা কোথায় ? ভাষার সাহায্য ব্যতিরেকে কি রূপে তাহার। পরস্পরের অভিপ্রায় জানিল ? এমতটা স্মৃতরাং ভাষার উৎপত্তি বিষয়ে খাটে না। অনেক লোকে কেন একটা বস্তু বুঝাইতে এক্ষণে আমরা অমুকৃতি বাদ প্রকটনে প্রবৃত্ত হইতেছি। এই মতে কোন বস্তু হইতে যে প্রকার শব্দ নির্গত হয়, অথবা তাহা প্রত্যক্ষ করিয়া আকস্মিক চিন্তাবেগ বশতঃ আমাদিগের মূখ হইতে স্বভাবতঃ যেরপে স্বর নিঃস্ত হয়, সেইরূপ শব্দ বা স্বরের অমুকরণে ভাষার উৎপত্তি। গ্রীসদেশীয় প্রাচীন পণ্ডিত প্লেটোর গ্রন্থে এই মতের প্রথম উল্লেখ দেখা যায়। ইদানীস্তন কালীন গ্রন্থকারদিগের মধ্যে ফরাসীদেশীয় রিনান \* এবং ইংলগু নিবাসী ফ্যারার ক এই মত সমর্থন করিতে বিশেষ প্রয়াস পাইয়াছেন।

এই মতের মূল কেবল ছুইটা কথা; প্রথম মনুষ্যের শব্দানুকরণ শক্তি আছে, দ্বিতীয় বিশ্বয় হর্ষ প্রভৃতি চিত্তাবেগ-বশতঃ মনুষ্যের মূখ দিয়া স্বভাবতঃ শব্দবিশেষ বিনির্গত হয়। এই ছুইটাই যে সত্য, প্রতিদিনই জ্বানিতে পারা যাইতেছে। অনুকরণশক্তি-প্রভাবেই আমরা ভাষা শিক্ষা করিতে পারিতেছি; অনুকরণশক্তি থাকাতেই বিড়ালের শব্দ শিখিবার পূর্ব্বে অনেক বালকে মার্জ্জারকে "ম্যাও ম্যাও" বলে। ছংখ, দ্বণা, চমক, আহ্লাদাদির আতিশয্য হইলে যে আপনাআপনিই আস্মুহইতে শব্দ নিঃস্বত হয়, ইহাও কে না প্রত্যক্ষ করিয়াছেন ? আবেগ-বাচক শব্দের যেরূপ সাদৃশ্য বিভিন্ন জাতীয় ভাষায় দৃষ্ট হয়, তাহাও বোধ হয় এই স্বাভাবিক বেগের ফল।

অনুকৃতি বাদ মতে স্তুতরাং এই মাত্র অনুমতি হইতেছে যে, এক্ষণে যে সকল শক্তি থাকাতে মানব জাতির ভাষা রক্ষা হইতেছে, সেই সকল শক্তি প্রভাবেই ভাষার সৃষ্টি হইয়াছে। এক্ষণে যে শক্তি থাকাতে শিশুগণ মন্মুয়্যোচ্চারিত শব্দের অনুকরণ করিয়া ভাষা শিক্ষা করে, এবং সময়ে সময়ে কথার অকুলান বশতঃ নৃতন নৃতন শব্দ সৃষ্টি করে, সেই শক্তি থাকাতেই

<sup>\*</sup> Renan.

<sup>†</sup> Farrar.

1292

আদিম পিতৃগণ পক্ষীগণের সঙ্গীত, অপর জীবের রব, জলের কল কল, পত্রের মর্ম্মর প্রভৃতি বিবিধ প্রাকৃতিক শব্দের অমুকরণ করিয়া ভাষার মূল পত্তন করেন।

কখন এই অনুকৃতি শক্তি মন্থ্য জাতির মধ্যে প্রথম বিকাশ পায়, আমরা অনুসন্ধান করিতে যাইব না। মন্থ্যের উৎপত্তি সম্বন্ধে পরিণামবাদ সত্য হউক বা মিথ্যা হউক, নরকুলের পূর্ব্বপুরুষগণ ভাষা বিহীন পশুবৎ জীব হউন বা না হউন, তাহা আমাদিগের নির্ণয় করিবার প্রয়োজন নাই। বর্ত্তমান মানব প্রকৃতি সুলভ শব্দামুকরণ শক্তি যাহার ছিল না, সে এ প্রবন্ধে মন্থ্য বিলিয়া গণ্য হইবে না।

কেহ কেহ আপত্তি করিতে পারেন যে যদি অনুকৃতিবাদই সত্য, তবে কেন সংস্কৃত বা ইংরাজি প্রভৃতি উন্নত ভাষাতে অনুকরণোৎপন্ন-লক্ষণ-যুক্ত শব্দ অধিক পরিমাণে দেখা যায় না ? কেন আমরা ম্যাও ম্যাও না বলিয়া বিড়াল বা ক্যাট বলি, খ্যাও২ না বলিয়া সারমেয় বা ডগ্ বলি, ইত্যাদি ? দ্বিতীয়তঃ, কেনই বা বিবিধ ভাষার বহু বিস্তীর্ণ শব্দ মালা স্বাভাবিক শব্দের প্রতিধ্বনি মাত্র না হইয়া গুটিকতক ধাতৃ হইতে সমুৎপন্ন দৃষ্ট হয় ? নিম্নে এবিষয়ের মীমাংসা করা যাইতেছে।

প্রথমতঃ, ইহা মনে রাখা উচিত যে সংস্কৃত ও ইংরাজিতে এমন অনেক শব্দ আছে, যাহাদিগকে স্পষ্টই অমুকরণোৎপন্ন বলিয়া বোধ হয়। সংস্কৃত কাক ও ইংরাজি কেন, সংস্কৃত কোকিল এবং ইংরাজি কু কু, সংস্কৃত কুরুট ও ইংরাজি কক্, এই শ্রেণীর অন্তর্গত। দ্বিতীয়তঃ, ইহাও বিবেচ্য যে সংস্কৃত বা ইংরাজির স্থায় স্থল্পর-ভাব-প্রকাশক ভাষা পাইয়াও মন্থয়ের মন অভাপি অমুকৃতির পক্ষপাতী আছে। যখন আলঙ্কারিকেরা বলেন যে যদ্রপ ভাব, তদ্রপ শব্দ বিস্থাস করিবে, যখন উৎকৃষ্ট কবিগণ তদমুযায়ী কার্য্য করিতেও বিশেষ প্রয়াস পান, তখন বলিতে হইবে যে আমাদিগের অন্তঃকরণে একটী নিগৃঢ় বিশ্বাস আছে যে, ভাষার উদ্দেশ্য তখনই সর্ক্বাপেক্ষণ সফল হয়, যখন বর্ণিত পদার্থের সহিত ব্যবহৃত পদের শব্দগত সাদৃশ্য থাকে। তৃতীয়তঃ, ইহাও দৃষ্টব্য যে যদি কোন কথা বাস্তবিক অমুকৃতিজ্ঞাত হয়, তাহা নির্ণয় করাও বড় কঠিন কাজ, কারণ, অমুকরণোৎপন্ন হইলেও দেশভেদে নামগত অত্যস্ত বৈলক্ষণ্য ঘটে। দেখ, সংস্কৃত কল কল ও ইংরাজি মর্মর, সংস্কৃত স্থন্ স্থন্ ও ইংরাজি হিসিং, একই স্বাভাবিক শব্দের অমুকৃতি; কিন্তু তাহাদিগের রূপ

কত ভিন্ন। প্রাকৃতিক শব্দ ও তৎপ্রকাশক কথার পরস্পার সম্বন্ধ অতি দূরবর্ত্তী ও কল্পনামূলক। যখন একটা পাখি ডাকিতেছে, অমুসন্ধান করিলে দৃষ্ট যে তাহার স্বর ভিন্ন ভিন্ন ব্যক্তির কর্ণে ভিন্ন প্রকার লাগে। লোকের ইন্দ্রিয়বোধের তারতম্য আছে। উপস্থিত মনের গতিতে বহির্জগৎকে নৃতন ভাব প্রদান করে। যে বিহঙ্গম রব এক সময়ে মধুর সঙ্গীত বোধ হইবে, অহ্য সময়ে তাহাই আবার শোকসিক্ত হৃদয় বিদারক ক্রন্দন ধ্বনি জ্ঞান হইবে। যে শব্দে ভাবুক ঐশ্বরিক গান্ডীর্য্য দেখিবেন, সে শব্দ হয় ত বিরহী মদনোদ্দীপক ভাবিবেন। রঙ্গিল কাচের স্থায় আমাদিগের মনোবৃত্তি ও ইন্দ্রিয়গণ বাহ্য বস্তু সমুদায়কে স্ববর্ণে আচ্ছাদিত করে ; স্কুতরাং একই শব্দ যে ভিন্ন ভিন্ন লোকে ভিন্ন ভিন্ন বোধ করিয়া অমুকরণ করিবে, ইহা বিস্ময়কর নহে। চতুর্থত:, অমুকৃতি-মূলক শব্দ যখন প্রথমে ব্যবহৃত হয়, তখন উহা সম্ভবতঃ একটা বিশেষ পদার্থের নাম মাত্র ছিল; পরে তৎসদৃশ অপরাপর বস্তুর প্রতি প্রযুক্ত হইয়া ইহা জাতিনামরূপে পরিণত হয়। কিন্তু যে সাদৃষ্য লইয়া ঈদুশ অর্থবিস্তার ঘটে, তাহা শব্দগত না হইয়া আকারগত বা অস্থ কোন কল্পিত লক্ষণগত হইতে পারে। এইরূপে কাল ক্রমে উহার প্রাকৃতিক শব্দমূলক অর্থ লুপ্ত হইবে, এবং উহা উক্ত জাতিগুণবাচক ধাতু বলিয়া গণ্য হইবে, আশ্চর্য্য নহে। কিরূপ প্রক্রিয়া দ্বারা বিশেষ নাম সাধারণ নাম হইয়া পড়ে, সামাক্স দৃষ্টাস্তদ্বারা বুঝান যাইতে পারে। দেখ, তৈল শব্দের প্রকৃত অর্থ তিল নামক একটা বিশেষ পদার্থের নির্যাস; কিন্তু রূপগত সাদৃশ্য দেখিয়া আমরা সরিষা, বাদাম প্রভৃতির নির্যাসকে সরিষার তৈল, বাদামের তৈল ইত্যাদি বলিয়া তৈল শব্দকে জাতিনাম করিয়া লইয়াছি। স্থতরাং এক্ষণে তৈল শব্দের অর্থ পূর্ব্বাপেক্ষা বিভিন্ন হইয়া পড়িয়াছে। বালকেরা কিরূপে শব্দ প্রয়োগ করিতে শিখে, তাহা দেখিলেও অনেক শিক্ষা লাভ করা যায়। মনে কর, একটা শিশু বোড়াও কুকুর বাটীতে দেখেও তাহাদের নাম শিথিয়াছে। পর্য্যবেক্ষণ করিলে দৃষ্ট হইবে যে সে বিড়াল বা ছাগল দেখিলে তাহাকে কুকুর বলিবে, এবং গোরু কি উট দেখিলে ঘোড়া বলিবে। যদি একজাতীয় জীবের রব শুনিয়া তদমুসারে তাহার নামকরণ হয়, এবং বিভিন্ন-রব-বিশিষ্ট অপর জন্তুর প্রতি আকৃতি, গতি বা অস্থ্য কোনরূপ সাদৃশ্য দেখিয়া সেই নাম বিস্তার করা যায়, তাহা হইলে প্রাথমিক রবামুগত অর্থ যে লোপ প্রাপ্ত হইবে, ইহা স্পষ্টই দেখা যা**ইতেছে**।

অগোস্ত কোমত্ বলিয়াছেন যে, সকল বিষয়েই জ্ঞানের তিনটী অবস্থা দেখিতে পাওয়া যায়। প্রাকৃতিক কার্য্যের ব্যাখ্যা করিতে গিয়া আমরা প্রথমে দৈবশক্তির আশ্রয় লই; পরে এমন কোন কারণ নির্দেশ করি, যাহার সন্ধার প্রমাণ নাই; পরিশেষে পরিজ্ঞাত তন্ত্বগত নিয়ম অবলম্বন করি। ভাষার উৎপত্তি সম্বন্ধে যে তিনটী মতের উল্লেখ করা গিয়াছে, তাহাতে কোম্তের বাক্যের পোষকতা হইতেছে। ঈশ্বর মন্থাকে ভাষা দিয়াছেন, ঐতিহাসিক-প্রমাণ-শৃত্য বর্তমান ব্যবহার-বিরুদ্ধ লৌকিক সম্মতি হইতে ভাষা জন্মিয়াছে, এক্ষণে মন্থায়র যে শব্দামুকরণশক্তি দৃষ্ট হইতেছে, সেই শক্তি প্রভাবেই ভাষার উৎপত্তি হইয়াছে, এই তিনটী মত জ্ঞানোন্নতি সংক্রান্থ তিনটী অবস্থার সাক্ষ্য প্রদান করিতেছে।



পিত শাস্ত্রবেন্তারা সংখ্যা মাত্রকে হুই শ্রেণীতে বিভাগ করেন।
বাঙ্গালাতে তাহার বিশেষ কোন নাম নাই, তবে অভিনব অঙ্ক
পুস্তক প্রণেতাগণ এক শ্রেণীর প্রতি "অবচ্ছিন্ন" এবং অস্তের প্রতি "অনবচ্ছিন্ন"
নাম প্রয়োগ করিয়াছেন। ফলতঃ নাম যাহাই হউক, শ্রেণীদ্বয়ের লক্ষণ এই
যে, ১, ২, ৩ ইত্যাদি সংখ্যাগুলি যখন কোন পদার্থ বিশেষের সংখ্যা বলিয়া
প্রকাশিত হয়, যেমন ৫ টাকা, ৭ পয়সা, ১২টা কলম, তখন উহা অবচ্ছিন্ন
সংখ্যা নামে একটা পৃথক শ্রেণী রূপে গণ্য হয়, এবং যখন কোন পদার্থ বৃঝায়
না—নিরবচ্ছিন্ন সংখ্যাই ব্যক্ত করে, যেমন পাঁচ আর সাতে বারো, তখন সেই
সংখ্যাগুলি অনবচ্ছিন্ন সংখ্যা নামে দ্বিতীয় শ্রেণীর মধ্যে পরিগণিত হয়।

অবচ্ছিন্ন সংখ্যার মধ্যে কতক গুলির বিশেষ ২ ভাগ নির্দিষ্ট আছে যথা, দণ্ড, পল, বিপল; মণ, সের, পোয়া, ছটাক, কাঁচ্চা; টাকা, আনা, পয়সা, পাই ইত্যাদি। যে সকল সংখ্যার দ্বারা এগুলি প্রকাশিত হয়, তাহার নাম মিশ্র রাশি।

তদ্রপ অনবচ্ছিন্ন রাশির ভাগ প্রকাশ করিবার নিমিত্ত ইংরাজিতে সামাশ্য ও দাশমিক ভগ্নাংশ নামক সঙ্কেত প্রচলিত আছে। প্রয়োজন মতে এই সঙ্কেত মিশ্ররাশি প্রকাশার্থেও ব্যবহাত হইয়া থাকে। মিশ্ররাশি ভিন্ন অশ্য স্থলে অবচ্ছিন্ন সংখ্যার অংশ প্রকাশের তাদৃশ আবশ্যকতা উপস্থিত হয় না, যেমন আধ খানা কেদেরা। কিন্তু ইচ্ছা করিলে এরূপ স্থলেও উল্লিখিত সঙ্কেত নিযুক্ত করিতে পারা যায়। বাঙ্গালাতে অনবচ্ছিন্ন রাশি ভাগের সঙ্কেত কি ?

সচরাচর দেখিতে পাওয়া যায় যে, মিশ্ররাশি প্রকাশ করিবার হৃষ্য বাঙ্গালাতে ছই প্রণালি অবলম্বিত হয়। তন্মধ্যে একটিতে পণ, চৌক, গণ্ডা নামক সাঙ্কেতিক চিহ্ন ব্যবহৃত হইয়া থাকে, যথা, এক মণ বারো সের সাত ছটাক লিখিতে হইলে ১৷২৷১০ এইরপ অঙ্ক পাত করিতে হয়, আর ৩ বৎসর ৫ মাস ৭ দিন অথবা ৭ দণ্ড ১২ পল ৩ বিপল লিখিতে হইলে ক্রমান্বয়ে "তা৫।৭" দিন এবং "৭৷১২৷৩ বিপল" লিখিতে হয়। এরপ অঙ্ক লিখিবার ইংরাজী প্রণালী এই, যথা, "১ ম—১২ সে ৭ ছ," "৩ ব—৫ মা—৭ দিন" এবং "৭ দ—১২ প—৩ বি।"

লেখকের অনুমান এই যে, বাঙ্গালাতে মিশ্র রাশি প্রকাশ করিবার জ্বন্ত স্থান বিশেষে যে পণ-চৌক আদি চিহ্ন প্রয়োগ হইয়া থাকে, তাহা কোন বিশেষ পদার্থের সংখ্যা প্রকাশ করে না, কেবল অনবচ্ছিন্ন সংখ্যা, একের ভগ্নাংশ প্রকাশ করে। অভএব পণ, চৌক লিখিবার ধারা সমূহকে বাঙ্গালা ভগ্নাংশের সঙ্কেত বলিয়া গণনা করা কর্ত্তব্য।

বাঙ্গালাতে অনবচ্ছিন্ন সংখ্যা বিভাগের নিমিত্ত প্রধানতঃ ছটী পর্য্যায় (table) প্রচলিত আছে এবং তহুভয় পরস্পরের অনুরূপ। যথা—

| (2)         | এক কাহন বা       |                   | - · · · · · · | ইহার সাঙ্কে- |    |
|-------------|------------------|-------------------|---------------|--------------|----|
|             | পূর্ণসংখ্যা একের | চতুৰ্ধাংশ এক চৌক। |               | তিক চিহ্ন    | 10 |
|             | এক চৌকের         | ক্র               | এক পণ         | চিহ্ন        | 1  |
|             | এক পণের          | ২• ভাগের ১ ভাগ    | এক গণ্ডা      | চিহ্ন চৌক    | Ġ  |
| (२ <b>)</b> | এক গণ্ডার        | চতুৰ্থাংশ         | এক কড়া       | চিহ্ন চৌক    | 10 |
|             | এক কড়ার         | ক্র               | এক কাক        | চিহ্ন পণ     | ∕• |
|             | এক কাকের         | ২০ ভাগের ১ভাগ     | এক তিল        | চিহ্ন গণ্ডা  | رې |

অতএব ভগ্নাংশের বিষয় বিচার করিতে গেলে কড়া, কাক, তিল, এবং চৌক পণ গণ্ডার মধ্যে কোন প্রভেদ নাই, স্বীকার করিতে হইবেক। গণ্ডার বাম পার্স্বস্থ এবং কাহনের দক্ষিণ পার্স্বস্থ চিহ্নকে ইলেক বলে; স্বয়ং ইহার দ্বারা কোন সংখ্যা প্রকাশ হয় না, কেবল পার্শ্বস্থিত অঙ্কের নামু ব্যক্ত হয়।

নিম্নোদ্ধত মিশ্ররাশির পর্য্যায় গুলি দৃষ্ট করিলে প্রকাশ হইবেক যে, তাহা লিখিবার জ্বস্থা ঠিক উল্লিখিত নিয়মানুসারেই পণ চৌক গণ্ডা ব্যবহৃত হইয়া থাকে।

চিহ্ন ১ চৌক চতুৰ্থাংশ > দিকি (১) ১ টাকার (১.) চিহ্ন ১ পণ ১ সিকির ক্ত > আনা ঐ অর্থাৎ ১ আনার চিহ্ন গেণ্ডা ১ পয়সা ২• ভাগের ৫ ভাগ के > छोक ।• চতুৰ্থাংশ ১০ সের (২) > মনের (>/·) ১ সেরের (/১) ক্র ১ পোয়া ১ ছটাক ঐ ১ পণ /• 6 ১ পোয়ার ঐ অর্থাং > ছটাকের ১ কাচ্চা ২০ ভাগের ৫ ভাগ 8 मनि वा विभ के > क्रीक । • (৩) ১ কাহন (১) শস্তের চতুর্থাংশ ৪ বিশের ১ শলি বা বিশ ঐ ১ পণ ৴• ১ কাহনের ১৬ ভাগের ১ ভাগ ২০ ভাগের ১ ভাগ ১ পাनि ক্র িপালির বিভাগেও আবার যথা ক্রমে চৌক পণ গণ্ডা নিযুক্ত হয় 🕽 (৪) ১ বিঘার (১৴৽) চিহ্ন ১ চৌক ।• চতুৰ্থাংশ ৫ কাঠা · / 图 / · ১ कार्रात (/১) ক্ত > পোয়া

মন সংখ্যার দক্ষিণ এবং সের পোয়া সংখ্যার বাম পার্শ্বস্থিত চিহ্নটী পণের অমুরূপ, কিন্তু কার্য্যে ইলেকের সদৃশ, এই জ্বন্য উহার দ্বারা পণ-চৌক-সংঘটিত ভগ্নাংশের নিয়ম অতিক্রান্ত হয় নাই। বিঘা এবং কাঠার সংখ্যাতেও এই প্রকার, পণের অমুরূপ ইলেক প্রয়োগ হইয়া থাকে।

১ পোয়ার

১ ছটাক

৪ সংখ্যক পর্য্যায়ামুসারে দীর্ঘ এবং দীর্ঘ প্রস্থ কালি উভয় প্রকার মাপ ও তাহার অঙ্ক পাত করিতে হয়। ভূমির কালি করণ বিষয়ে ইংরাজি প্রণালীতে বাঁহাদিগের গাঢ় সংস্কার হইয়াছে, তাঁহাদিগের পক্ষে উপরিলিখিত পর্য্যায় অমুসারে হিসাব করিতে গোলযোগ হইয়া থাকে। যদি বাঙ্গালাতে দীর্ঘ মাপের বিঘা কাঠা পোয়া ছটাক এবং দীর্ঘ প্রস্থ কালি মাপের বিঘা কাঠা ইত্যাদির প্রতি একই নাম না হইয়া বিভিন্ন নাম নির্দিষ্ট থাকিত, তাহা হইলে

অনেক সুবিধা হইত। কিন্তু প্রচলিত প্রণালি অমুসারে এক সঙ্কট উপস্থিত হয়। দীর্ঘ মাপই হউক বা দীর্ঘ প্রস্থ কালিই হউক, ১ বিঘার বিংশতি ভাগের এক ভাগের নাম ১ কাঠা। এই জন্ম কালি ১ কাঠা শব্দে, দীর্ঘ ২০ কাঠা এবং প্রস্থ ১ কাঠা বা তৎতুল্য পরিমিত ভূমি বুঝিতে হয়। স্থৃতরাং যে ভূমি খণ্ড দীর্ঘ প্রস্থ উভয় দিকে কেবল ১ কাঠা মাত্র, তাহার কালি, এক কাঠার ২০ ভাগের ১ ভাগ হইবেক। কিন্তু উপরিলিখিত পর্য্যায়ে কাঠার চতুর্থাংশ পোয়া এবং যোড়শ অংশ ছটাক মাত্র পাওয়া যায়। অতএব দীর্ঘ প্রস্থ ১ কাঠা ভূমির মাপ প্রকাশ করিবার উপায় কি ? শুভঙ্কর কহেন,

"কাঠায় কাঠায় ধূল পরিমাণ, দশ বিশ গণ্ডা কাঠায় যান।" "বিশ গণ্ডা কাঠায় প্রমাণ।"

এই বচনামুসারে তুই প্রকার হিসাব হইয়া থাকে।

কাঠায় কাঠায় গুণ করিয়া যে গুণ ফল হয়, তাহাকে গণ্ডা কহে। কিন্তু পণের বিংশ ভাগ গণ্ডার সহিত তাহার কোন সাদৃশ্য দৃষ্ট হয় না।

১ম প্রকার হিসাব। সামাগ্যতঃ কাঠায় কাঠায় গুণ করণান্তর গুণফল ৫ গণ্ডা কি তাহার দ্বিগুণ ত্রিগুণ ইত্যাদি কোন সংখ্যা হইলে প্রত্যেক ৫ গণ্ডাকে এক কাঠার চতুর্থাংশ অর্থাৎ ১ পোয়া গণ্য করিয়া, লিখিবার সময়ে পোয়ার অঙ্কপাত করিতে হয় এবং ৫এর ন্যুন সংখ্যা ত্যাগ করিতে হয়। যথা চারি কাঠা প্রস্থ এবং ছয় কাঠা দীর্ঘ ভূমির কালি করিতে হইলে চারি ছয়ে ২৪ গণ্ডার মধ্যে ৪ গণ্ডা ত্যাগ করিয়া ২০ গণ্ডার স্থলে /১ এক কাঠা কালি গণনা করিতে হয়। আবার দীর্ঘ প্রস্থ পাঁচ কাঠা ও চারি কাঠা হইলেও সেই /১ এক কাঠা কালি হয়।

২য় প্রকার। এতদপেক্ষা সৃক্ষ্ম হিসাব করিতে হইলে গণ্ডা প্রতি, ৪কড়া গণনা করিয়া উপরিলিখিত ৫ গণ্ডার চতুর্থাংশ অর্থাৎ প্রত্যেক ৫ কড়ার স্থলে /০ এক ছটাকের অঙ্ক পাত করিতে হয় এবং তদনন্তর কড়া প্রতি, ৪ তিল ধরিয়া ছটাকের অঙ্কের পরে শতিকার অঙ্কের দ্বারা সেই তিল লিখিতে হয়। যথা, দীর্ঘ প্রস্থ ছয় কাঠা ও চারি কাঠা হইলে /১১/৪ এক কাঠা তিন ছটাক চারিতিল কালি হইবেক।

এস্থলে পাঠক বর্গ বুঝিতে পারিবেন যে এই তিল, /১ কাঠার ৩২০ ভাগের ১ ভাগ ; স্থতরাং ৮০ তিলে যে ১ কড়া হয় সে তিলের সহিত এই তিলের কোন সম্পর্ক নাই। এই জন্ম আমরা অমুমান করি যে উল্লিখিত শুভন্ধর বচনে "দশ বিশ গণ্ডা কাঠায় যান" এই পাঠই প্রাচীন। এবং এ স্থলে "গণ্ডা" শব্দ বচনোক্ত ধূল শব্দের প্রতিশব্দ মাত্র। আর এই পাঠ ধরিলে ধূল বা গণ্ডা পরিত্যাগ করণ বিষয়ে যে প্রথার উল্লেখ করা গিয়াছে, তাহাও যুক্তিসঙ্গত হইতে পারেঁ। ইদানীস্তন ভূমির মূল্য বৃদ্ধি সহকারে স্ক্ষাতর গণনা আবশ্যক হওয়াতে "বিশ গণ্ডা কাঠার প্রমাণ" এই পাঠান্তর ও তাহার আমুষঙ্গিক কড়া তিলের নিয়ম প্রচলিত হওয়া অসম্ভব নহে, তথাচ অনবচ্ছিন্ন রাশির তিলের সহিত কাঠার তিলের ঐক্য রক্ষা হয় নাই।

যাহা হউক এতদ্বারা এই প্রকাশ হইতেছে যে কাঠার ভগ্নাংশ গণ্ডা, কড়া, তিলই হউক বা পোয়া ছটাকই হউক, উভয় প্রকার রাশি লিথিবার জন্ম কেবল পণ চৌকেরই ব্যবহার হইয়া থাকে। এবং কাঠা কালির অন্তর্গত কড়া গণ্ডার কোন পৃথক চিহু নাই। উপরিলিখিত পর্য্যায় সমূহ ভিন্ন অন্থ কোন মিশ্র রাশিতে পণ চৌক প্রয়োগ হয় না। কেবল ভূমি সম্পত্তির স্বন্থ বিভাগের নিমিত্ত মুদ্রা প্রকাশ করিবার পর্য্যায় ও চিহ্নগুলি ব্যবহাত হয়। অতএব এতদ্বারা এই প্রতিপন্ন হইতেছে যে চৌক পণ গণ্ডা সর্ব্বর এক নিয়মে পর পর ৪, ৪, ২০ ভাগ প্রকাশ করে, স্কুতরাং উক্ত নামের চিহ্নগুলি অনবচ্ছিন্ন রাশির ভগ্নাংশ জ্ঞাপক বলিয়া গণ্য।

উল্লিখিত পর্য্যায়গুলি ব্যতীত মুদ্রা ভাগ বিষয়ে আর কতিপয় নিয়ম প্রচলিত আছে। তৎসমূদায় কড়ার ভাগ বলিয়াই প্রসিদ্ধ। কিন্তু আমাদিগের বিবেচনা মতে এক কাহন বা ১এর ভাগ বিশেষকে কড়া কহে, এইজ্ব্য ঐ ভাগগুলি কাহনের অংশ রূপেই প্রকাশ করা আবশ্যক। নিম্নলিখিত ফর্দ্দ দেখিলে পাঠক বর্গ বুঝিতে পারিবেন যে বাঙ্গালাতে কি কি প্রকার এবং কতদূর স্ক্র্ম ভাগ হইতে পারে। ফর্দের লিখিত বিভাগ গুলির মধ্যে কেবল পণ চৌক এবং ক্রান্তির পৃথক মূর্ণ্ডি আছে।

এক কাহনের সমান ভিন্ন ভিন্ন প্রকার অঙ্কের ফর্দ্দ—

8 চৌক — ২<sup>২</sup>
১৬ পণ — ২<sup>8</sup>
৩২• গণ্ডা = ২<sup>6</sup> × ৫
১,২৮• কড়া = ২<sup>5</sup> × ৫
৩,৮৪• ক্রোস্থি — ২<sup>5</sup> × ৫ × ৩

৫,১২০ কাক — ২<sup>°</sup>° × ৫ ৬,৪০০ তাল — ২<sup>°</sup> × ৫<sup>°</sup> ৮,৯৬০ দ্বীপ = ২<sup>°</sup> × ৫ × ৭ ১১,৫২০ দন্ধী = ২<sup>°</sup> × ৫ × ১১ ১৪,০৮০ কল — ২<sup>°</sup> × ৫ × ১১

১,০২,৪০০ তিল — ২<sup>১২</sup> × ৫<sup>২</sup> ৫,৩৭,৬০০ রেণু — ২<sup>১১</sup> × ৫<sup>২</sup> ১৬,৩৮,৪০০ ঘুণ — ২<sup>১৬</sup> × ৫<sup>২</sup> ৩,২**৭**,৬৮,০০০ বিন্দু — ২<sup>১৮</sup> × ৫<sup>৬</sup>

এই ফর্দের দক্ষিণ ভাগের অঙ্ক গুলির দ্বারা স্পষ্ট জানা যাইবেক যে বাম ভাগের অঙ্ক সমূহ কি কি সংখ্যার গুণফল।

শ্রীযুত প্রসন্নকুমার সর্বাধিকারী কৃত পাটীগণিত অবলম্বন পূর্ববিক এই ফর্দের রেণু, ঘুণ এবং বিন্দুর সংখ্যা লেখা গেল, কিন্তু তদ্বিষয়ে মতভেদ আছে।\*

যাহা হউক ফর্দটীর প্রতি মনোনিবেশ করিলে অনেক গুলি কথা হৃদয়ঙ্গম হইবেক। বাঙ্গালা ভগ্নাংশ লিখিবার প্রণালীমতে কোন সংখ্যার বা মুদ্রার ৩,২৭,৬৮০০০, তিন কোটি ২৭ লক্ষ ৬৮ হাজ্ঞার ভাগের ভাগ প্রকাশ করা যায়, তদ্দ্ধ যায় না। এতদপেক্ষা ক্ষুদ্রভাগ সহসা প্রয়োজন হইতে দেখা যায় না, তথাচ তাহা প্রকাশ করিবার উপায় নাই বৃলিয়া প্রণালীকে অবশ্যই নিন্দা করিতে হইবেক। এই প্রণালীর ভগ্নাংশের আরো কতিপয় দোষ আছে। তাহা নিম্নে লিপিবদ্ধ হইল।

• পাটীগণিত মতে ১ কড়ার তুল্য সংখ্যা ৩ ক্রাস্তি, ৪ কাক, ৫ তাল, ৯ দন্তী, ২৭ যব, ৮০ তিল, ৪২০ রেণু, ১২৮০ ঘূণ এবং ২৫৬০০ বিলু। জনেক শুরু মহাশয় বলিয়াছেন যে ১ কড়ার সমান, ৩ ক্রাস্তি, ৪ কাক, ৭ দ্বীপ, ৯ দন্তী, ১১ রুদ্র, ১২ বট, ১৩ পিশ, ১৪ ভুবন বা দামড়ি, ২৭ যব, ৮০ তিল, ৩২০ রেণু, ১২৮০ ধূল, ১০০০০ ঘূন। তৃতীয় এক ব্যক্তি বলেন, ৪২০ও নহে ৩২০ও নহে; ৩৬০ রেণুতে কড়া হয়। ইনি বট পিশের কপা জানেন না এবং পাটীগণিতের তাল ও বিল্পুর কপা শেষোক্ত ফুই জনের কেহই শুনেন নাই। ফলতঃ নিম্নলিখিত শুভঙ্কর বচনোক্ত বিভাগ ব্যতীত অন্ত ভাগগুলি এক প্রকার অপ্রসিদ্ধ বলিয়া গণ্য।

"কাক চতুর্থে (?) বটেক জানি, তিন ক্রান্তে বট বাখানি, নব দস্তী করিয়া সার, সাতাশ যবে বট বিচার, আশি তিলে বটং কর, লেখার শুরু শুভঙ্কর,"

- ২। ২, ৩, ৫, ৭, ১১, ১৩ এই ছয়টী সংখ্যা ঘটিত কতকগুলি সংখ্যার দারা অন্ততঃ ৩২৭৬৮০০০ দিয়া বাঙ্গালা প্রণালিতে ১ বা ১ কাহনকে বিভক্ত করা যায়, কিন্তু উহার ন্যুন অনেক সংখ্যা দিয়াও ভাগ করা যায় না। যথা—
- ১, ২, ৩, ৪ ইত্যাদি সংখ্যা শ্রেণীর মধ্যে ২, ৩, ৫, ৭, ১১, ১৩, ১৭, ১৯, ইত্যাদি কতকগুলি এরপ সংখ্যা আছে যে, তাহা ১ ভিন্ন অন্য সংখ্যার দ্বারা তুল্যভাগে বিভক্ত হইতে পারে না। এ গুলিকে ইংরাজীতে Prime number অর্থাৎ অবিভাজ্য সংখ্যা কহে; ইহার মধ্যে কেবল প্রথম ছয়টী আন্ধ ঘটিত সংখ্যা ভিন্ন অন্য কোন সংখ্যার দ্বারা বাঙ্গালা ভয়্নাংশ প্রণালীমতে অপর সংখ্যার বিভাগ সম্পন্ন হইতে পারে না। যথা ১৭, ১৯, ২৩, ২৯, ৩১, ৩৭, ইত্যাদি। আর এই রূপ অবিভাজ্য সংখ্যার সহিত অন্য কোন সংখ্যা গুণ করিলে যে গুণ ফল হয়, তাহা দিয়াও কোন সংখ্যাকে বিভাগ করা বাঙ্গালা সঞ্চেতের অসাধ্য।

এই দোষে কোন সম্পত্তির ১৭, ১৯, কি ২৩ কি তদমুরূপ অস্থ্য কোন অবিভাজ্য সংখ্যার ভাগ বাঙ্গালা প্রণালীমতে ব্যক্ত করা অসম্ভাবিত। এবং বৎসরের পরিমাণ ৩৬০ দিনের পরিবর্ত্তে ৩৬৫ দিন অথবা মাসের পরিমাণ ৩০ দিনের পরিবর্ত্তে ২৯ বা ৩১ দিন ধরিলে দৈনিক বেতন বা স্থদের হিসাব হয় না।

- ৩। পুন\*চ, অবিভাজ্য নহে এরপ অনেক সংখ্যা দিয়াও ১ কাহনকে বিভাগ করা যায় না। যথা—৩, অর্থাৎ ৮১, ৫ অর্থাৎ ৬২৫, ৭ অর্থাৎ ৪৯, ১১ অর্থাৎ ১২১, ১৩ অর্থাৎ ১৬৯, ২১ অর্থাৎ ৫২৪২৮৮ ইত্যাদি।
- ৪। ৩, ৭, ১১, ১৩,২৫ বা এতাদৃশ কতকগুলি সংখ্যার দ্বারা কোন সংখ্যা বিভাগ করা বাঙ্গালা প্রণালীমতে স্কুসাধ্য হইলেও তন্নিমিত্ত অনেক অঙ্কপাত করিতে হয় এবং সমধিক শ্রম ও সময় আবশ্যক করে।
- ে। ইতি পূর্ব্বে বলা গিয়াছে যে ভূমি সম্পত্তির অংশ প্রকাশ জ্বস্থা সুদ্রা বিষয়ক বিভাগ গুলি ব্যবহৃত হইয়া থাকে। তাহাতে অনেক সময়ে এইরূপ কথা পাওয়া যায়—যথা "অমুক সম্পত্তির, যোল আনার পং॥১২ ছুই আনা পাঁচ গণ্ডা ছুইকড়া বারো ভুবনকে যোলআনা গণ্য করিয়া, তাহার প৪ তিন আনা চারি গণ্ডার ।/৬॥ = পাঁচআনা ছয়গণ্ডা ছুইকড়া ছুই ক্রোম্ভি রকম হিস্তা।" কিন্তু ইহা পাঠ করিলে কেইই বলিতে পারিবেন না

যে এতদ্বারা মূল সম্পত্তির সপ্তম অংশকে পাঁচ ভাগ করিয়া তাহার এক ভাগের তৃতীয়াংশ বৃঝিতে হইবেক। অপর প্রাপ্তক্ত ।/৬॥ = অংশ যে মূল সম্পত্তির ১০৫ ভাগের ১ ভাগ, তাহাও বাঙ্গালা প্রণালীতে সহজে নির্ণীত হইতে পারে না। কিন্তু ইংরাজি সামান্ত ভগ্নাংশ প্রণালীমতে ইহার প্রক্রিয়া যৎপরোনাস্তি সহজ্ঞ।

- ৬। পণ-চৌক সংঘটিত ভগ্নাংশ প্রণালীর এক স্থবিধা এই যে, মৃর্ত্তিভেদ থাকাতে ইহাতে অঙ্কপাতের গোলযোগ হইতে পারে না—এবং সেই কারণে যোগ বিয়োগ (তেরিজ জমা খরচ) প্রক্রিয়া সহজে সম্পন্ন হইতে পারে। কিন্তু তাহাতেও সমস্ত অঙ্কগুলি, কড়া, কাক, তিল অথবা ক্রান্তি, দন্তি, যব অথবা দ্বীপ, ভুবন, রেণু এইরূপ এক একটী পর্য্যায়ের অন্তর্গত না হইলে হিসাব করা যায় না। যাঁহারা এই বিষয়ে কোন সন্দেহ করেন, তাঁহাদিগকে আমরা অন্তরোধ করি যে প কাক, ৭ দন্তী, এবং ১২ ভুবন, এই তিনটী সামাস্ত অঙ্ক একত্র ঠিক দিতে চেষ্টা করিবেন। ইহার যোগফল ছই কড়া এবং এক কড়ার একশত ছাব্বিশ ভাগের সতের ভাগ। কিন্তু বাঙ্গালা প্রণালীতে তাহা কোনমতে প্রাপ্ত হওয়া যায় না।
- ৭। সচরাচর এক পয়সা প্রকাশ করিবার জন্ম এক বুড়ি অর্থাৎ ৫ গণ্ডা লিখিতে হয়, ইহাতে যে কিঞ্চিৎ অস্থবিধা হইয়া থাকে, তাহা সকলেই জানেন; কিন্তু সম্প্রতি যেরূপ প্রস্তাব হইয়াছে, তদমুসারে গবর্ণমেন্ট, প্রচলিত পয়সা উঠাইয়া দিয়া যদি ১০ টাকার সমান ১০০ সেন্ট মুদ্রা প্রচলিত করেন, তাহা হইলে ১ সেন্ট লিখিবার জন্ম ৩৮৪ তিনগণ্ডা তিন কাক চারিতিল এইরূপ অঙ্কপাত করিতে হইবেক এবং ২ হইতে ৯৯ সেন্ট পর্য্যন্ত পদেপদে ২, ৩, ৪ ইত্যাদি সংখ্যা দিয়া উক্ত অঙ্কের গুণফল লিখিতে হইবেক। এইরূপ গুণ করিতে এবং তদনন্তন তাহার যোগ বিয়োগ করিতে কত আয়াস আবশ্যক, তাহা কিয়ৎকাল চিন্তা করিলে সকলেই বুঝিতে পারিবেন।

অনস্তর এই অবস্থার প্রতিকার চেষ্টা করা কর্ত্তব্য। যাঁহারা এই প্রবন্ধ এতদূর পাঠ করিয়াছেন, ভরসা করি যে তাঁহারা ভগ্নাংশ লিখিবার ইংরাজি প্রণালী না জানিলেও বুঝিতে পারিবেন যে কড়া কাক ক্রাস্তি আদির অমুরূপ যত প্রকার বিভাগের পর্য্যায় সংস্থাপিত হউক, তাহাতে কখনই হিসাবের সম্পূর্ণ সুবিধা হইবেক না। অতএব এরূপ কোন প্রণালী অবলম্বন করা কর্ত্তব্য যে তদ্বারা যে কোন ভাগ ইচ্ছা সহজে ব্যক্ত করা যায়। আমরা মনে করি যে ইংরাজি প্রণালী অবলম্বন করাই বিধেয়। যাঁহারা ঐ প্রণালী অভ্যাস করিয়াছেন, তাঁহারা কখনই এতিছিময়ে দ্বিক্লক্তি করিবেন না। কিন্তু লেখকের বাসনা এই যে শুভঙ্করী বিদ্যা ব্যবসায়ীগণও এই কথা যুক্তিসিদ্ধ বলিয়া স্বীকার করেন।

ইংরাজি দাশমিক বা সামান্য ভগ্নাংশ লিখিতে শতিকার অঙ্ক ভিন্ন অন্থ কোন চিহ্ন প্রয়োগ করিতে হয় না। এই জ্বন্থ তাহা পণ চৌকের পার্শ্বে লেখা কর্ত্তব্য নহে। ☀ লিখিলে √ ३ বা ইহার অমুরূপ অঙ্ক হইবে কিন্তু তাহাতে 🖁 অন্ধটি পণের অংশ কি গণ্ডার অংশ ইহা প্রকাশ করিবার জন্ম পরিশেষে অক্ষরের দারা লিখিতে হইবেক। অনস্তর আর একটা অঙ্কে ৵ পণ র গণ্ডা লিখিলে এক সারির অন্ধ অন্থ সারির সহিত পরিগণিত হইতে পারে। এবং প্রত্যেক সারিতে কতকগুলি বাঙ্গালা ও কতকগুলি ইংরাঞ্জি প্রণালীর ভগ্নাংশ থাকিলে, শেষোক্ত অর্থাৎ সামায় ভগ্নাংশের অঙ্ক গুলির যোগ বিয়োগ ক্রিয়া পুনঃ২ করিতে হইবেক। ভাহাতে কেবল উভয় প্রণালীর অসুবিধা গুলিই একত্রিত হইবেক। ফলতঃ ভগ্নাংশ লিখিবার একাধিক প্রণালী একত্রিত করা কোন মতেই যুক্তি সিদ্ধ নহে। ইহার তুলনার স্থল দেখাইবার জন্ম আমরা এই পর্যান্ত বলিতে পারি যে, যে কারণে ইংরাজিতে সামান্ত ও দাশমিক ভগ্নাংশ একত্র প্রয়োগ করা নিষিদ্ধ এবং যে কারণে বাঙ্গালা অক্ষরের সহিত ইংরাজী অক্ষর অথবা ইংরাজী অক্ষরের পার্শ্বো, িবা বাঙ্গালাভাষার অন্ত কোন সাঙ্কেতিক চিহ্ন প্রয়োগ করা অকর্ত্তব্য, সেই কারণে পণ চৌকের সহিত সামাম্য বা দাশমিক ভগ্নাংশ সংযক্ত করাও অমুচিত।

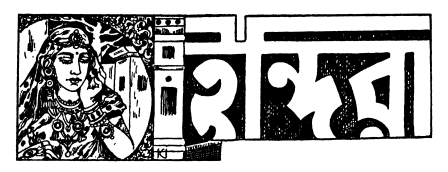
তবে কি আনা পোয়া ছটাক প্রভৃতি রাশি গুলি ভাষা হইতে দূরীকৃত করিতে হইবেক ? তাহা নহে। কেবল এই মাত্র আবশ্যক যে বৎসর মাস দিন বা দণ্ড পল বিপল ইত্যাদি সংখা গুলি যে ধারা মতে লিখিতে হয়, অস্থাস্থ মিশ্ররাশি গুলি লিখিবার জয়েগুও পণ চৌক কড়া কাক আদি চিহ্নের

<sup>\*</sup> কোনং বাঙ্গালা অন্ধ পুস্তক প্রণেতা এই বিষয়ের প্রতি লক্ষ্য করেন নাই।
যথা—"আপ২৬% ক" "তাং৬% ক" ইত্যাদি প্রসন্ন বাবুর পাটিগণিতের পরিশিষ্ট ১৪ পৃ।
১৫শ সংস্করণ। "১০৮৮/১৮।%" "২৬॥/৪॥%" ইত্যাদি সারদাপ্রসাদ সরকার ক্বত
গণিতার্ক ১ম সংস্করণ পরিশিষ্ট ২৭ পৃষ্ঠা।

পরিবর্দ্ধে সেই প্রণালী অবলম্বন করিতে হইবেক। ভূমি সম্পত্তির অংশ প্রকাশ করিবার জন্ম কোন বিশেষ মিশ্ররাশির পর্য্যায় অবলম্বন না করিয়া সামান্য ভগ্নাংশ ব্যবহার করিতে হইবেক।

আমাদিগের ভাষা এই কেবল উন্নতির সোপানে পদার্পণ করিতেছেন, এখনও পদবিক্যাস বা অক্ষর সংক্রান্ত প্রথা এতদূর বন্ধমূল হয় নাই যে তাহার অবস্থান্তর করা অসম্ভব। প্রাচীন গ্রীক রোমীয়েরা সভ্য প্রধান বলিয়া গণ্য, কিন্তু তাঁহাদিগের অঙ্ক লিখিবার প্রণালী এত জ্বব্যু ছিল যে তদ্ধারা সামাক্য প্রক্রিয়া গুলি সহজে নির্বাহিত হইতে পারিত না। কথিত আছে যে এই কারণে হেরোডোটস নামক ইতিহাস বেত্তার সংখ্যা বিষয়ে এত প্রমাদ ঘটিয়াছে যে তাঁহার অপর সমস্ত কথা সর্বাগ্রগণ্য হইলেও সংখ্যা বিষয়ে তিনি কদাচ বিশ্বাস্থ্য নহেন। বড় ছংখের কথা যে, যে দেশের শতিকার সংখ্যা প্রণালী ভূমগুলের সর্বব্য প্রচলিত হইতেছে, সেখানে ভগ্নাংশ প্রকাশ করিবার জন্য পণ চৌক আদি চিহ্ন গুলি অন্তাপি তিরোহিত হয় নাই।

এখনও পাটাগণিতের নিয়মাবলী কেহ বিষয় কর্ম্মে ব্যবহার করিতে আরম্ভ করেন নাই, অতএব এই সময়ে গণিত শাস্ত্র বিষয় এই সংশোধন স্থুসম্পন্ন করা নিতান্ত বাঞ্চনীয় হইয়াছে সন্দেহ নাই। পাটাগণিত লেখকগণ যদি পণ চৌক সংঘটিত ভগ্নাংশ পৃথক প্রদর্শন করেন এবং উহার দোষ সমগ্র দেখাইয়া ব্যবহার নিষেধ করেন, তবে বাঙ্গালা বিত্যালয় সমূহের অধ্যাপক মহাশয়েরা তাহা দূরীকৃত করিতে না পারুন, অন্ততঃ তদ্বিষয়ে অনেক সাহায্য করিতে পারিবেন। আর আদালতের অধ্যক্ষ অর্থাৎ উচ্চ এবং নিম্ন শ্রেণিস্থ জব্দ কালেক্টর মহাশয়েরা যদি কিঞ্চিৎ কটাক্ষপাত করিয়া সেরেস্তার পুস্তকাদিতে পণ চৌকের পরিবর্ত্তে ইংরাজি প্রণালীতে মিশ্ররাশি লিখিবার প্রথা আরম্ভ করেন, তবে অচিরাৎ উহা সর্ব্বত্র প্রচলিত হইবে এবং সেই সঙ্গেৎ দাশমিক ও সামান্ত ভগ্নাংশ প্রয়োগের স্থযোগ হওয়াও অসম্ভাবিত নহে।



উপত্যাস

## প্রথম পরিচ্ছেদ

েনক দিনের পর আমি শ্বশুর বাড়ী যাইতেছিলাম। আমি উনিশ বৎসরে পড়িয়াছিলাম, তথাপি এ পর্য্যন্ত শ্বন্তরের ঘর করি নাই। তাহার কারণ, আমার পিতা ধনী, শ্বশুর দরিজ, বিবাহের দিন পরেই শ্বন্তর আমাকে লইতে লোক পাঠাইয়াছিলেন, কিন্তু পিতা পাঠাইলেন না। বলিলেন, "বিহাইকে বলিও, যে, আগে আমার জামাতা উপার্জ্জন করিতে শিথুক—তার পর বধূ লইয়া যাইবেন এখন আমার মেয়ে লইয়া গিয়া খাওয়াইবেন কি ॰ ভিনিয়া আমার স্বামির মনে বড় ঘুণা জন্মিল—তাঁহার বয়স তথন ২০ বৎসর, তিনি প্রতিজ্ঞা করিলেন, যে স্বয়ং অর্থোপার্জ্জন করিয়া পরিবার প্রতিপালন করিবেন। এই ভাবিয়া তিনি পশ্চিমাঞ্চলে যাত্রা করিলেন। রেইল হয় নাই-পশ্চিমের পথ অতি হুর্গম ছিল। তিনি পদক্রজে, বিনা অর্থে, বিনা সহায়ে, সেই পথ অতিবাহিত করিয়া, পঞ্জাবে গিয়া উপস্থিত হইলেন। যে ইহা পারে, সে অর্থ উপার্জ্জন করিতেও পারে। স্বামী অর্থোপার্জন করিতে লাগিলেন—বাড়ীতে টাকা পাঠাইতে লাগিলেন --কিন্তু সাত আট বৎসর বাড়ী আসিলেন না, বা আমার কোন সম্বাদ লইলেন না। যে সময়ে আমার ইতিহাস আরম্ভ করিতেছি, তাহার কিছু পূর্ব্বে তিনি বাড়ী আসিলেন। রব উঠিল যে, তিনি কমিসেরিয়েটের (কমিসেরিয়েট্ বটে ত ?) কর্ম করিয়া অতুল এশ্বর্য্যের অধিপতি হইয়া আসিয়াছেন। আমার শ্বন্থর আমার পিতাকে লিখিয়া পাঠাইলেন. "আপনার আশীর্কাদে

উপেন্দ্র ( আমার স্বামীর নাম উপেন্দ্র—নাম ধরিলাম, প্রাচীনারা মার্জ্জনা করিবেন; হাল আইনে তাঁহাকে আমার "উপেন্দ্র" বলিয়া ডাকাই সম্ভব )— উপেন্দ্র বধুমাতাকে প্রতিপালন করিতে সক্ষম। পালকী বেহারা পাঠাইলাম, বধুমাতাকে এ বাটীতে পাঠাইয়া দিবেন। নচেৎ আজ্ঞা করিলে পুত্রের বিবাহের আবার সম্বন্ধ করিব।"

পিতা দেখিলেন, নৃতন বড় মান্ন্য বটে। পান্ধী খানার ভিতরে কিংখাপ মোড়া, উপরে রূপার বিট, বাঁশে রূপার হাঙ্গরের মুখ। দাসী মাগী যে আসিয়াছিল, সে গরদ পরিয়া আসিয়াছে, গলায় বড় মোটা সোনার দানা। চারিজ্বন কালো দাড়িওয়ালা ভোজপুরে পাল্কির সঙ্গে আসিয়াছিল।

আমার পিতা হরমোহন দত্ত বুনিয়াদি বড় মানুষ। হাসিয়া বলিলেন, "মা, ইন্দিরে! আর তোমাকে রাখিতে পারি না। এখন যাও, আবার শীঘ্র তোমাকে লইয়া আসিব। দেখ, আঙ্গুল ফুলে কলাগাছ দেখিয়া হাসিও না।"

তাই আমি শ্বশুর বাড়ী যাইতেছিলাম। আমার শ্বশুর বাড়ী মনোহর-পুর। আমার পিত্রালয় মহেশপুর; উভয় গ্রামের মধ্যে দশ ক্রোশ পথ। স্বতরাং প্রাতে আহার করিয়া যাত্রা করিয়াছিলাম, পৌছিতে পাঁচ সাত দণ্ড রাত্রি হইবে, জানিতাম।

পথে কালাদীঘি নামে এক বৃহৎ দীর্ঘিকা আছে। তাহার জল প্রায় আর্দ্ধকোশ। পাহাড় পর্ব্বতের স্থায় উচ্চ। তাহার ভিতর দিয়া পথ। চারি পার্শ্বে বট গাছ। তাহার ছায়া শীতল, জল নীল মেঘের মত, দৃশ্য অতি মনোহর। তথায় মন্থুয়ের সমাগম বিরল। ঘাটের উপরে একখানি দোকান আছে মাত্র। নিকটে যে গ্রাম আছে, তাহারও নাম কালাদীঘি।

এই দীঘিতে একা লোক জন আসিতে ভয় করিত। দস্মৃতার ভয়ে এখানে দলবদ্ধ না হইয়া লোক আসিত না। এইজন্ম লোকে "ডাকাতে কালাদীঘি" বলিত। দোকানদারকে লোকে দস্মৃদিগের সহায় বলিত। আমার সে সকল ভয় ছিল না। আমার সঙ্গে অনেক লোক—যোল জন বাহক, চারি জন দ্বারবান, এবং অস্থাম্য লোক ছিল।

যখন আমরা এই খানে পঁছছিলাম, তখন বেলা আড়াই প্রহর। বাহকেরা বলিল, যে আমরা কিছু জল টল না খাইলে আর যাইতে পারি না। দ্বারবানেরা বারণ করিল—বলিল, এ স্থান ভাল নয়। বাহকেরা উত্তর করিল, আমরা এত লোক আছি—আমাদিগের ভয় কি ? আমার সঙ্গের লোক জন ততক্ষণ কেহই কিছুই খায় নাই। শেষে সকলেই বাহক-দিগের মতে মত করিল।

দীঘির ঘাটে—বটতলায় আমার পান্ধী নামাইল। আমি ক্ষণেক পরে, অমুভবে বৃঝিলাম যে লোক জ্বন তফাতে গিয়াছে। আমি তখন সাহস পাইয়া অল্প দার খুলিয়া দীঘি দেখিতে লাগিলাম। দেখিলাম, বাহকেরা সকলে দোকানের সম্মুখে, এক বট বৃক্ষ তলে বসিয়া জলপান খাইতেছে। সে স্থান আমার নিকট হইতে প্রায় দেড় বিঘা। দেখিলার্ম যে, সম্মুখে অতি নিবিড় মেঘের স্থায়, বিশাল দীর্ঘিকা বিস্তৃত রহিয়াছে, চারিপার্শে পর্ববতশ্রেণীবৎ উচ্চ, অথচ স্থকোমল শ্রামল তুণাবরণ শোভিত "পাহাড়"; —পাহাড এবং জ্বলের মধ্যে বিস্তৃত ভূমিতে দীর্ঘ বৃক্ষশ্রেণী; পাহাড়ে অনেক গোবৎস চরিতেছে— জলের উপরে জলচর পক্ষীগণ ক্রীড়া করিতেছে—মৃত্ পবনের মৃত্যু২ তরঙ্গ হিল্লোলে স্ফাটিক ভঙ্গ হইতেছে—ক্ষুদ্রোর্মি প্রতিঘাতে কদাচিৎ জ্বলজ পুষ্প পত্ৰ এবং শৈবাল ত্বলিতেছে। দেখিতে পাইলাম যে আমার দ্বারবানেরা জলে নামিয়া স্নান করিতেছে—তাহাদের অঙ্গ চালনে তাড়িত হইয়া শ্যামসলিলে খেত মুক্তাহার বিক্ষিপ্ত হইতেছে। দেখিলাম যে বাহকেরা ভিন্ন আমার সঙ্গের লোক সকলেই এক কালে স্নানে নামিয়াছে। সঙ্গে ছই জন স্ত্রীলোক—এক জন শ্বশুর বাড়ীর, এক জন বাপের বাড়ীর, উভয়েই জলে। আমার মনে একটু ভয় হইল—কেহ নিকটে নাই— স্থান মন্দ, ভাল করে নাই। কি করি, আমি কুলবধু, মুখ ফুটিয়া কাহাকে ডাকিতে পারিলাম না।

এমত সময়ে পান্ধীর অপর পার্শ্বে কি একটা শব্দ হইল। যেন উপরিশ্ব্ বটবৃক্ষের শাখা যইতে কিছু গুরু পদার্থ পড়িল। আমি সে দিগের কপাট অল্প খুলিয়া দেখিলাম। দেখিলাম, যে এক জন কুষ্ণবর্ণ বিকটাকার মহুয়া।

দেখিতে২ আর এক জন মান্থ গাছের উপর হইতে লাফাইয়া পড়িল! দেখিতে দেখিতে আর এক জন, আবার এক জন! এই রূপ চারিজন প্রায় এককালীনই গাছ হইতে লাফাইয়া পড়িয়াই—পাক্তি স্কন্ধে করিয়া উঠাইল। উঠাইয়া উদ্ধিশ্বাসে ছুটিল।

দেখিতে পাইয়া আমার দারবানেরা "কোন্ হায় রে! কোন্ হায় রে!" রব তুলিয়া জল হইতে দৌড়াইল। তখন বৃঝিলাম যে, আমি দস্যু হস্তে পড়িয়াছি। তখন আর লঙ্জায় কি করে! পাল্কির উভয় দ্বার মুক্ত করিলাম। দেখিলাম যে, আমার সঙ্গের সকল লোকে অত্যন্ত কোলাহল করিয়া পশ্চাদ্ধাবিত হইয়াছে। প্রথমে ভরসা হইল। কিন্তু শীত্রই সে ভরসা দূর হইল। তখন নিকটস্থ অত্যাত্য বক্ষ হইতে লাফাইয়া পড়িয়া বহু সংখ্যক দস্যু দেখা দিতে লাগিল। আমি বলিয়াছি, জলের ধারে বটবুক্ষের শ্রেণী। সেই সকল বুক্ষের নীচে দিয়া দস্যুরা পাল্কি লইয়া যাইতেছিল। সেই সকল বৃক্ষ হইতে মনুষ্য লাফাইয়া পড়িতে লাগিল। তাহাদের কাহারও হাতে বাঁশের লাঠি, কাহারও হাতে বটের ভাল।

লোক সংখ্যা অধিক দেখিয়া আমার সঙ্গের লোকেরা পিছাইয়া পড়িতে লাগিল। তথন আমি নিতান্ত হতাশ্বাস হইয়া মনে করিলাম, লাফাইয়া পড়ি। কিন্তু বাহকেরা যে রূপ দ্রুত বেগে যাইতেছিল—তাহাতে পান্ধি হইতে নামিলে আঘাত প্রাপ্তির সম্ভাবনা। বিশেষতঃ এক জন দস্যুত্যামাকে লাঠি দেখাইয়া কহিল যে, "নামিবি ত মাথা ভাঙ্গিয়া দিব।" স্বতরাং আমি নিরস্ত হইলাম।

আমি দেখিতে লাগিলাম যে, এক জন দ্বারবান অগ্রসর হইয়া আসিয়া পাল্কি ধরিল, তখন এক জন দস্থ্য তাহাকে লাঠির আঘাত করিল। সে অচেতন হইয়া মৃত্তিকাতে পড়িল। তাহাকে আর উঠিতে দেখিলাম না। বোধ হয়, সে আর উঠিল না।

ইহা দেখিয়া অবশিষ্ট রক্ষিগণ নিরস্ত হইল। বাহকেরা আমাকে নির্বিত্বে লইয়া গেল। রাত্রি এক প্রহর পর্য্যস্ত তাহারা এই রূপ বহন করিয়া পরিশেষে পান্ধি নামাইল। দেখিলাম, সে স্থান নিবিড় বন— অন্ধকার। দম্মরা একটা মশাল জ্বালিল। তখন আমাকে কহিল, "তোমার যাহা কিছু আছে, দাও— নহিলে প্রাণে মারিব।" আমার অলঙ্কার বস্ত্রাদি সকল দিলাম—অক্সের অলঙ্কারও খুলিয়া দিলাম। তাহারা এক খানি মলিন, জীর্ণ বস্ত্র দিল, তাহা পরিয়া পরিধানের বহু মূল্য বস্ত্র ছাড়িয়া দিলাম। দম্মরা আমার সর্ববিষ্ব লইয়া, পান্ধি ভাঙ্গিয়া রূপা খুলিয়া লইল। পরিশেষে অগ্নি জ্বালিয়া ভগ্ন শিবিকা দাহ করিয়া দম্মতার চিকু মাত্র লোপ করিল।

তখন তাহারাও চলিয়া যায়! সেই নিবিড় অরণ্যে, অন্ধকার রাত্রে, আমাকে বস্তু পশুদিগের মুখে সমর্পণ করিয়া যায় দেখিয়া, আমি কাঁদিয়া উঠিলাম। আমি কহিলাম, "তোমাদিগের পায়ে পড়ি, আমাকে সঙ্গে লইয়া চল।" দস্যুর সংসর্গও আমার স্পুহনীয় হইল।

এক প্রাচীন দস্থ্য সকরুণ ভাবে বলিল, "বাছা! অমন রাঙ্গা মেয়ে আমরা কোথায় লইয়া যাইব ? এ ডাকাতির এখনই সোহরত হইবে— তোমার মত রাঙ্গা মেয়ে আমাদের সঙ্গে দেখিলেই আমাদের ধরিবে।"

এক জন যুবা দস্ম্য কহিল, "আমি ইহাকে লইয়া ফাটকে যাই, সেও ভাল, তবু ইহাকে ছাড়িতে পারি না।" সে আর যাহা বলিল, তাহা লিখিতে পারি না—এখন মনেও আনিতে পারি না। সেই প্রাচীন দস্যু ঐ দলের সর্দার। সে যুবাকে লাঠি দেখাইয়া কহিল, "এই লাঠির বাড়ি এই খানে তোর মাথা ভাঙ্গিয়া রাখিয়া যাইব। ও সকল পাপ কি আমাদের সয়?" তাহারা চলিয়া গেল। যতক্ষণ তাহাদিগের কথাবার্ত্তা ওনা গেল—ততক্ষণ আমার জ্ঞান ছিল। তার পর সেই খানে আমি অজ্ঞান হইয়া পড়িলাম।

## দ্বিতীয় পরিচ্ছেদ

যখন আমার চৈতন্ম হইল, তখন কাক কোকিল ডাকিতেছে। বংশ-পত্রাবচ্ছেদে বালারুণ কিরণ ভূমে পতিত হইয়াছে। আমি গাত্রোখান করিয়া গ্রামানুসন্ধানে গেলাম। কিছুদূর গিয়া এক খানি গ্রাম পাইলাম। আমার পিত্রালয় যে গ্রামে, সেই গ্রামের সন্ধান করিলাম; আমার শৃশুরালয় যে গ্রামে, তাহারও সন্ধান করিলাম। কোন সন্ধান পাইলাম না। দেখিলাম, আমি ইহার অপেক্ষা বনে ছিলাম ভাল। একে লঙ্জায় মুখ ফুটিয়া পুরুষের সঙ্গে কথা কহিতে পারি না, যদি কই, তবে সকলেই আমাকে যুবতী দেখিয়া আমার প্রতি সতৃষ্ণ কটাক্ষ করিতে থাকে। কেহ ব্যঙ্গ করে—কেহ অপমানসূচক কথা বলে। আমি মনে২ প্রতিজ্ঞা করিলাম, এই খানে মরি, সেও ভাল; তবু আর পুরুষের নিকট কোন কথা জিজ্ঞাসা করিব না। স্ত্রীলোকেরা কেহ কিছু বলিতে পারিল না— তাহারাও আমাকে জন্ম মনে করিতে লাগিল বোধ হয়, কেননা তাহারাও বিশ্বিতের মত চাইয়া

রহিল। কেবল এক জন প্রাচীনা বলিল, "মা, তুমি কে? অমন স্থাপর মেয়ে কি পথে ঘাটে একা বেরুতে আছে? আহা মরি, মরি, কি রূপ গা? তুমি আমার ঘরে আইস।" তাহার ঘরে গেলাম। সে আমাকে ক্ষুধাতুরা দেখিয়া খাইতে দিল। সে মহেশপুর চিনিত। তাহাকে আমি বলিলাম যে, তোমাকে টাকা দেওয়াইব—তুমি আমাকে রাখিয়া আইস। তাহাতে সে কহিল যে, আমার ঘর সংসার ফেলিয়া যাইব কি প্রকারে? তখন সে যে পথ বলিয়া দিল, আমি সেই পথে গেলাম। সন্ধ্যা পর্য্যন্ত পথ হাঁটিলাম—তাহাতে অত্যন্ত প্রান্তি বোধ হইল। এক জন পথিককে জিজ্ঞাসা করিলাম, "হাঁ গা, মহেশপুর এখান হইতে কত দূর?" সে আমাকে দেখিয়া স্তম্ভিতের মত রহিল। অনেক ক্ষণ চিন্তা করিয়া কহিল, "তুমি কোথা হইতে আসিতেছ?" যে গ্রামে প্রাচীনা আমাকে পথ বলিয়া দিয়াছিল, আমি সে গ্রামের নাম করিলাম। তাহাতে পথিক কহিল যে, "তুমি পথ ভুলিয়াছ। বরাবর উল্টা আসিয়াছ। মহেশপুর এখান হইতে তুই দিনের পথ।"

আমার মাথা ঘুরিয়া গেল। আমি তাহাকে জ্বিজ্ঞাসা করিলাম, "তুমি কোথায় যাইবে ?" সে বলিল, "আমি এই নিকটে গৌরীগ্রামে যাইব।" আমি অগত্যা তাহার পশ্চাৎ২ চলিলাম।

গ্রাম মধ্যে প্রবেশ করিয়া সে আমাকে জিজ্ঞাসা করিল, "তুমি এখানে কাহার বাড়ী যাইবে ?" আমি কহিলাম, "আমি এখানে কাহাকেও চিনিনা। একটা গাছ তলায় শয়ন করিয়া থাকিব।"

পথিক কহিল, "তুমি কি জাতি ?"

আমি কহিলাম, "আমি কায়স্থ।"

সে কহিল, "আমি ব্রাহ্মণ। তুমি আমার সঙ্গে আইস। তোমার ময়লা মোটা কাপড় বটে, কিন্তু তুমি বড় ঘরের মেয়ে। ছোট ঘরে এমন রূপ হয় না।"

ছাই রূপ! রূপ, রূপ, শুনিয়া আমি জ্বালাতন হইয়া উঠিয়াছিলাম।
কিন্তু এ ব্রাহ্মণ প্রাচীন, আমি তাঁহার সঙ্গে গেলাম।

আমি সে রাত্রে ব্রাহ্মণের গৃহে, ছই দিনের পর একটু বিশ্রাম লাভ করিলাম। পরদিন প্রাতে উঠিয়া দেখিলাম যে আমার অত্যন্ত গাত্র বেদনা হইয়াছে। পা ফুলিয়া উঠিয়াছে; বসিবার শক্তি নাই। যত দিন না গাত্রের বেদনা আরাম হইল, তত দিন আমাকে কাজে কাজেই ব্রাহ্মণের গৃহে থাকিতে হইল। ব্রাহ্মণ ও তাঁহার গৃহিণী আমাকে যত্ন করিয়া রাখিল। কিন্তু মহেশপুর যাইবার কোন উপায় দেখিলাম না। কোন স্ত্রীলোকই পথ চিনিত না, অথবা যাইতে স্বীকার করিল না। পুরুষে অনেকেই স্বীকৃত হইল—কিন্তু তাহাদিগের সঙ্গে একাকিনী যাইতে ভয় করিতে লাগিল। ব্রাহ্মণও নিষেধ করিলেন। বলিলেন, "উহাদিগের চরিত্র ভাল নহে, উহাদিগের সঙ্গে যাইও না। উহাদের কি মতলব বলা যায় না। আমি ভব্দ সন্থান হইয়া ভোমার স্থায় সুন্দরীকে পুরুষের সঙ্গে কোথাও পাঠাইতে পারি না।" স্থতরাং আমি নিরস্ত হইলাম।

একদিন শুনিলাম যে ঐ গ্রামের কৃষ্ণদাস বস্থু নামক একজন ভদ্রলোক সপরিবারে কলিকাভায় যাইবেন। শুনিয়া আমি ইহা উত্তম সুযোগ বিবেচনা করিলাম। কলিকাভা হইতে আমার পিত্রালয় এবং শ্বশুরালয় অনেক দূর বটে, কিন্তু সেখানে আমার জ্ঞাতি খুল্লভাত বিষয়কর্ম্মোপলক্ষে বাস করিতেন। আমি ভাবিলাম যে কলিকাভায় গেলে অবশ্য আমার খুল্লভাতের সন্ধান পাইব। তিনি অবশ্য আমাকে পিত্রালয়ে পাঠাইয়া দিবেন। না হয়, আমার পিতাকে সন্ধাদ দিবেন।

আমি এই কথা ব্রাহ্মণকে জ্বানাইলাম। ব্রাহ্মণ বলিলেন, "এ উত্তম বিবেচনা করিয়াছ। কৃষ্ণদাস বাবুর সঙ্গে আমার জ্বানা শুনা আছে। আমি ভোমাকে সঙ্গে করিয়া লইয়া বলিয়া দিয়া আসিব। তিনি প্রাচীন, আর বড় ভাল মামুষ।"

ব্রাহ্মণ আমাকে কৃষ্ণদাস বাবুর কাছে লইয়া গেলেন। ব্রাহ্মণ কহিলেন, "এটি ভদ্রলোকের কন্যা। বিপাকে পড়িয়া পথ হারাইয়া এ দেশে আসিয়া পড়িয়াছেন। আপনি যদি ইহাকে সঙ্গে করিয়া কলিকাতায় লইয়া যান, তবে এ অনাথিনী আপন পিত্রালয়ে পছছিতে পারে।" কৃষ্ণদাস বাবু সম্মত হইলেন। আমি তাঁহার অন্তঃপুরে গেলাম। পর দিন তাঁহার পরিবারস্থ ব্রীলোকদিগের সঙ্গে কলিকাতা যাত্রা করিলাম। প্রথম দিন চারি পাঁচ ক্রোশ হাঁটিয়া গঙ্গাতীরে আসিতে হইল। পর দিন নৌকায় উঠিলাম।

কলিকাতায় পঁছছিলাম। কৃষ্ণদাস বাবু কালীঘাটে পূজা দিতে আসিয়া-ছিলেন। ভবানীপুরে বাসা করিলেন। আমাকে জিজ্ঞাসা করিলেন, "তোমার খুড়ার বাড়ী কোথায়? কলিকাতায় না ভবানীপুরে?"

তাহা আমি জানিতাম না।

জিজ্ঞাসা করিলেন, "কলিকাভার কোন জায়গায় তাঁহার বাসা ?"

ভাহা আমি কিছুই জানিতাম না। আমি জানিতাম, যেমন মহেশপুর এক খানি গগুগ্রাম, কলিকাতা তেমনি এক খানি গগুগ্রাম মাত্র। এক জন ভন্ত লোকের নাম করিলেই লোকে বলিয়া দিবে। এখন দেখিলাম যে, কলিকাতা অনস্ত অট্টালিকার সমুক্ত বিশেষ। আমার জ্ঞাতি খুড়াকে সন্ধান করিবার কোন উপায় দেখিলাম না। কৃষ্ণদাস বাবু আমার হইয়া অনেক সন্ধান করিলেন, কিন্তু কলিকাতায় এক জন সামান্ত গ্রাম্য লোকের ওরূপ সন্ধান করিলে কি হইবে ?

কৃষ্ণদাস বাবু কালীর পূজা দিয়া কাশী যাইবেন, কল্পনা ছিল। পূজা দেওয়া হইল, এক্ষণে সপরিবারে কাশী যাইবার উত্যোগ করিতে লাগিলেন। আমি কাঁদিতে লাগিলাম। তিনি কহিলেন, "তুমি আমার কথা শুন। রাম রাম দন্ত নামে আমার এক জন আত্মীয় লোক ঠনঠনিয়ায় বাস করেন। কল্য তাঁহার সঙ্গে আমার সাক্ষাৎ হইয়াছিল। তিনি বলিলেন, যে 'মহাশয় আমার পাচিকার অভাবে বড় কষ্ট হইয়াছে। আপনাদিগের দেশের অনেক ভন্তলোকের মেয়ে পরের বাড়ী রাঁধিয়া খায়। আমাকে একটি দিতে পারেন?' আমি বলিয়াছি, 'চেষ্টা দেখিব।' তুমি এ কার্য্য স্বীকার কর—নহিলে তোমার উপায় দেখি না। আমার এমত শক্তি নাই যে তোমায় আবার খরচ পত্র করিয়া কাশী লইয়া যাই। আর সেখানে গিয়াই বা তুমি কি করিবে? বরং এখানে থাকিলে তোমার খুড়ার সন্ধান করিতে পারিবে।"

অগত্যা স্বীকৃত হইতে হইল, কিন্তু রাত্রি দিন "রূপ! রূপ!" শুনিয়া আমার কিছু ভয় হইয়াছিল। পুরুষজ্ঞাতি মাত্র আমার শত্রু বলিয়া বোধ হইয়াছিল। আমি জিজ্ঞাসা করিলাম,

"রাম রাম বাবুর বয়স কত ?"

উ। "তিনি আমার মত প্রাচীন।"

"তাঁহার স্ত্রী বর্ত্তমান কি না ?"

উ। "ছইটি।"

"অশু পুরুষ তাঁহার বাড়ীতে কে থাকে ?"

উ। "তাঁহার দ্বিতীয় পক্ষের পুত্র অবিনাশ, বয়স দশ বৎসর। আর একটি অন্ধ ভাগিনেয়।"

আমি সম্মত হইলাম। পর দিন কৃষ্ণদাস বাবু আমাকে রাম রাম দত্তের বাড়ী পাঠাইয়া দিলেন। আমি তাঁহার বাড়ী পাচিকা হইয়া রহিলাম। শেষে কপালে এই ছিল! রাঁধিয়া খাইতে হইল।

#### তৃতীয় পরিচ্ছেদ

প্রথমে মনে করিলাম, যে আমার বেতনের টাকা গুলি সংগ্রহ করিয়া শীছাই পিত্রালয়ে যাইতে পারিব। কিন্তু মহেশপুর কোথায়, কেহ চিনে না — এমন লোক পাইলাম না যে কোন স্থযোগ করিয়া দেয়। মহেশপুর কোন জেলা, কোন দিগে যাইতে হয়, আমি কুলবধু, এ সকলের কিছুই জানিতাম না, স্বতরাং কেহ কিছু বলিতে পারিল না। এই রূপে এক বংসর রাম রাম বাবুর বাড়ীতে কাটিল। তাহার পর এক দিন অকম্মাৎ এ অদ্ধকার পথে প্রদীপের আলো পড়িল, মনে হইল। প্রাবণের রাত্রে নক্ষত্র দেখিলাম, মনে হইল।

এই সময়ে রাম রাম দত্ত আমাকে এক দিন ডাকিয়া বলিলেন, "আজ একটি বিশিষ্ট লোককে নিমন্ত্রণ করিয়াছি—তিনি আমার মহাজ্বন, আমি খাদক,—আজিকার পাক শাক যেন পরিপাটি হয়। নহিলে বড় প্রমাদ হইবে।"

আমি যত্ন করিয়া পাক করিলাম। আহারের স্থান অন্তঃপুরেই হইল
—স্থতরাং আমিই পরিবেশন করিতে প্রবৃত্তা হইলাম। কেবল নিমন্ত্রিত
ব্যক্তি এবং রামরাম বাবু আহারে বসিলেন।

আমি অগ্রে অন্নব্যঞ্জন দিয়া আসিলাম—পরে তাঁহারা আসিলেন। তাহার পর মাংস দিতে গেলাম। আমি অবগুঠনবতী, কিন্তু ঘোমটায় স্ত্রীলোকের স্বভাব ঢাকা পড়ে না। ঘোমটার ভিতর হইতে একবার নিমন্ত্রিত বাব্টিকে দেখিয়া লইলাম।

দেখিলাম, তাঁহার বয়স ত্রিশবৎসর বোধ হয়; তিনি গৌরবর্ণ এবং অত্যস্ত স্থপুরুষ; তাঁহাকে দেখিয়াই রমণী মনোহর বলিয়া বোধ হইল। বলিতে কি, আমি মাংসের পাত্র লইয়া একটু দাঁড়াইয়া রহিলাম, আর একবার তাঁহাকে ভাল করিয়া দেখিলাম। আমি ঘোমটার ভিতর হইতে তাঁহাকে খর দৃষ্টিতে দেখিভেছিলাম, এমত সময়ে তিনি মুখ তুলিলেন—দেখিতে পাইলেন যে আমি ঘোমটার ভিতর হইতে তাঁহার প্রতি তীব্র দৃষ্টিতে চাহিয়া আছি। পুরুষে বলিয়া থাকেন, যে অন্ধকারে প্রদীপের মত, অবগুঠন মধ্যে রমণীর কটাক্ষ অধিকতর তীব্র দেখায়। বোধ হয়, ইনিও সেইরপ দেখিয়া থাকিবেন। তিনি একটু মাত্র মৃত্ হাসিয়া, মুখ নত করিলেন। সে হাসি কেবল আমিই দেখিতে পাইলাম। আমি সমুদায় মাংস তাঁহার পাতে ফেলিয়া দিয়া চলিয়া আসিলাম।

আমি একটু লজ্জিতা, একটু সুখী হইয়া আদিলাম। লজ্জার মাথা খেয়ে বলিতে হইল—আমি নিতান্ত একটুকু সুখী হইয়া আদিলাম না। আমার নারী জন্মে প্রথম এই হাসি—আর কখন কেহ আমাকে দেখিয়া মধুর হাসি হাসে নাই। আর সকলের হাসি বিব লাগিয়াছিল।

এতক্ষণ বোধ হয়, পতিব্রতা মঙলী আমার উপর জ্রভঙ্গী করিতেছেন এবং বলিতেছেন, "পাপিষ্ঠে, এ যে অনুরাগ।" আমি স্বীকার করিতেছি, এ অনুরাগ। কিন্তু আমি সধবা হইয়াও জন্মবিধবা। বিবাহের সময়ে একবার মাত্র স্বামী সন্দর্শন হইয়াছিল—স্বতরাং যৌবনের প্রবৃত্তি সকল অপরিতৃপ্ত ছিল। এমন গভীর জলে ক্ষেপণী নিক্ষেপেই যে তরঙ্গ উঠিবে, তাহাতে বিচিত্র কি ?

আমি স্বীকার করিতেছি যে এ কথা বলিয়া আমি দোষ শৃত্য হইতে পারিতেছি না। সকারণে হউক, আর নিষ্কারণেই হউক, পাপ সকল অবস্থাতেই পাপ। পাপের নৈমিত্তিকতা নাই। কিন্তু আমার জন্মের মধ্যে এই প্রথম পাপ ও এই শেষ পাপ।

পাকশালায় ফিরিয়া আসিয়া, আমার যেন মনে হইল, আমি ইহাঁকে পুর্বে কোথাও দেখিয়াছি। সন্দেহ ভঞ্জনার্থ, আবার অন্তরাল হইতে ইহাঁকে দেখিতে গেলাম। বিশেষ করিয়া দেখিলাম। দেখিয়া মনে মনে বলিলাম, "চিনিয়াছি।"

এমত সময়ে রাম রাম বাবু, আবার অন্যান্য খাত্য লইয়া যাইতে ডাকিয়া বলিলেন। অনেক প্রকার মাংস পাক করিয়াছিলাম—লইয়া গেলাম.। দেখিলাম, ইনি সেই কটাক্ষটি মনে করিয়া রাখিয়াছেন। রাম রাম° দত্তকে বলিলেন, "রাম বাবু, আপনার পাচিকাকে বলুন, যে পাক অতি পরিপাটি হইয়াছে।"

রাম রাম ভিতরের কথা কিছু বুঝিলেন না, বলিলেন, "হাঁ উনি রাথেন ভাল।"

আমি মনে২ বলিলাম "তোমার মাথা আর মুগু রাঁধি।"

নিমন্ত্রিত বাবু কহিলেন, "কিন্তু এ বড় আশ্চর্য্য যে আপনার বাড়ীতে ছই এক খানা ব্যঞ্জন আমাদের দেশের মত পাক হইয়াছে।"

আমি মনে মনে ভাবিলাম, "চিনিয়াছি।" বস্তুতঃ তুই এক খানা ব্যঞ্জন আমাদের নিজ দেশের প্রথামত পাক করিয়াছিলাম।

রাম রাম বলিলেন, "তা হবে; ওঁর বাড়ী এ দেশে নয়।"

ইনি এবার যো পাইলেন, একেবারে আমারে মুখপানে চাহিয়া জিজ্ঞাসা করিয়া বসিলেন, "তোমাদের বাড়ী কোথা গা ?"

আমার প্রথম সমস্থা; কথা কই কি না কই। স্থির করিলাম, কথা-কহিব।

দ্বিতীয় সমস্তা, সত্য বলিব না মিথ্যা বলিব। স্থির করিলাম, মিথ্যা বলিব। কেন এ রূপ স্থির করিলাম, তাহা যিনি স্ত্রীলোকের হৃদয়কে চাতুর্য্যপ্রিয়, বক্রপথগামী করিয়াছেন, তিনিই জানেন। আমি ভাবিলাম, "আবশ্যক হয়, সত্য কথা বলা আমার হাতেই রহিল। এখন আর একটা বলিয়া দেখি।" এই ভাবিয়া আমি উত্তর করিলাম.

"আমাদের বাড়ী কালাদীঘি।"

তিনি চমকিয়া উঠিলেন। ক্ষণেক পরে মৃত্তরে কহিলেন, "কোন্ কালাদীঘি, ডাকাতে কালা দীঘি ?"

আমি বলিলাম "হা।"

তিনি আর কিছু বলিলেন না।

আমি মাংস পাত্র হাতে করিয়া দাঁড়াইয়া রহিলাম। দাঁড়াইয়া থাকা আমার যে অকর্ত্তব্য, তাহা আমি ভুলিয়াই গিয়াছিলাম। দেখিলাম যে তিনি আর ভাল করিয়া আহার করিতেছেন না। তাহা দেখিয়া রাম রাম দত্ত বলিলেন,

"উপেন্দ্র বাবু, আহার করুন না।" ঐটি শুনিবার আমার বাকি ছিল। উপেন্দ্র বাবু! আমি নাম শুনিবার আগেই চিনিয়াছিলাম, ইনি আমার স্বামী।

আমি পাকশালায় গিয়া পাত্র ফেলিয়া এক বার অনেক কালের পর আহলাদ করিতে বসিলাম। রাম রাম দত্ত বলিলেন, "কি পড়িল ?" আমি মাংসের পাত্র খানা ছুঁড়িয়া ফেলিয়া দিয়াছিলাম।

# চতুর্থ পরিচ্ছেদ

এখন হইতে এই ইতিবৃত্ত মধ্যে এক শত বার আমার স্থামীর উল্লেখ করিবার আবশ্যক হইবে। এখন তোমরা পাঁচ জন রসিকা মেয়ে এক এক মিটিতে বসিয়া পরামর্শ করিয়া বলিয়া দেও, আমি কোন্ শব্দ ব্যবহার করিয়া তাঁহার উল্লেখ করিব ? এক শত বার "স্থামী স্থামী" করিয়া কান জ্ঞালাইয়া দিব ? না জামাই বারিকের দৃষ্টান্তানুসারে, স্থামিকে "উপেল্ল" বলিতে আরম্ভ করিব ? না, "প্রাণ নাথ" "প্রাণ কান্ত" "প্রাণেশ্বর" "প্রাণ পতি," এবং "প্রাণাধিকের" ছড়াছড়ি করিব ? যিনি আমাদিগের সর্ব্বপ্রিয় সম্বোধনের পাত্র, যাঁহাকে পলকে২ ডাকিতে ইচ্ছা করে, তাঁহাকে যে কি বলিয়া ডাকিব, এমন কথা পোড়া দেশের ভাষায় নাই। আমার এক স্থা, (সে একটু সহর ঘোঁসা মেয়ে) স্থামিকে "বাবু" বলিয়া ডাকিত—কিন্তু স্থ্ বাবু বলিতে তাহার মিষ্ট লাগিল না—সে মনোহঃথে স্থামিকে শেষে "বাবুরাম" বলিয়া ডাকিতে আরম্ভ করিল। আমারও ইচ্ছা করিতেছে, আমি তাই করি।

মাংসপাত্র ছুঁড়িয়া ফেলিয়া দিয়া, মনে২ স্থির করিলাম, "যদি বিধাতা হারাধন মিলাইয়াছে—তবে ছাড়া হইবে না। বালিকার মত লঙ্জা করিয়া সব নষ্ট না করি।"

এই ভাবিয়া আমি এমত স্থানে দাঁড়াইলাম যে, ভোজন স্থান হইতে বহির্বাটীতে গমন কালে যে এদিক ওদিক চাহিতে২ যাইবে, সে দেখিতে পাইবে। আমি মনে২ বলিলাম যে, যদি ইনি এদিক ওদিক চাহিতে২ না যান, তবে আমি এ কুড়ি বংসর বয়স পর্য্যস্ত পুরুষের চরিত্র কিছুই বৃঝি নাই। আমি স্পষ্ট কথা বলি, তোমরা আমাকে মার্জ্জনা করিও—আমি

মাথার কাপড় ফেলিয়া দিয়া দাঁড়াইয়াছিলাম। এখন লিখিতে লঙ্জা করিতেছে, কিন্তু তখন আমার কি দায়, তাহা মনে করিয়া দেখ।

অত্রেং রাম রাম দত্ত গেলেন—তিনি কোন দিকে চাহিলেন না। তার পর স্বামী গেলেন—তাঁহার চক্ষু যেন চারিদিগে কাহার অনুসন্ধান করিতেছিল। আমি তাঁহার নয়ন পথে পড়িলাম। তাঁহার চক্ষু আমারই অনুসন্ধান করিতেছিল, তাহা বিলক্ষণ জানিতাম। তিনি আমার প্রতি চাহিবামাত্র, আমি ইচ্ছাপূর্ব্বক,—কি বলিব, বলিতে লঙ্জা করিতেছে—সর্পের যেমন চক্রবিস্তার স্বভাবসিদ্ধ, কটাক্ষও আমাদিগের তাই। যাঁহাকে আপনার স্বামী বলিয়া জানিয়াছিলাম, তাঁহার উপর একটু অধিক করিয়া বিষ ঢালিয়া না দিব কেন ? বোধ হয় "প্রাণনাথ" আহত হইয়া বাহিরে গেলেন।

হারাণী নামে রাম রাম দত্তের একজন পরিচারিকা ছিল। আমার সঙ্গে তাহার বড় ভাব—সেও দাসী, আমিও দাসী—না হইবে কেন ? আমি তাহাকে বলিলাম, "ঝি, আমার জন্মের শোধ একবার উপকার কর। ঐ বাবৃটি কখন যাইবেন, আমাকে শীঘ্র খবর আনিয়া দে।"

হারাণী মৃত্ হাসিল। বলিল, "ছি! দিদি ঠাকুরুন! ভোমার এ রোগ আছে, তাহা জানিতাম না।"

আমিও হাসিলাম। বলিলাম, "মামুষের সকল দিন সমান যায় না। এখন তুই গুরুমহাশয়গিরি রাখ—আমার এ উপকার করবি কিনা, বল।"

হারাণী বলিল, "তোমার জম্ম এ কাজ আমি করিব। কিন্তু আর কারও জম্ম হইলে করিতাম না।"

হারাণীর নীতি শিক্ষা এই রূপ।

হারাণী স্বীকৃতা হইয়া গেল, কিন্তু ফিরিয়া আসিতে বিলম্ব হইতে লাগিল। ততক্ষণ আমি কাটা মাছের মত ছট্ফট্ করিতে লাগিলাম। চারি দও পরে হারাণী ফিরিয়া আসিয়া হাসিতে হাসিতে কহিল, "বাবুর অসুথ করিয়াছে—বাবু এ বেলা যাইতে পারিলেন না—আমি তাঁহার বিছানা লইতে আসিয়াছি।"

আমি বলিলাম, "কি জানি, যদি অপরাক্তে চলিয়া যান—তুই একটু নিৰ্জ্জন পাইলেই তাঁহাকে বলিস্ যে আমাদের রাঁধুনী ঠাকুরাণী বলিয়া পাঠাইলেন যে, এ বেলা আপনার খাওয়া ভাল হয় নাই, রাত্রি থাকিয়া খাইয়া যাইবেন। কিন্তু রাঁধুনীর নিমন্ত্রণ, কাহারও সাক্ষাতে প্রকাশ করিবেন না। কোন ছল করিয়া থাকিবেন।" হারাণী আবার হাসিয়া বলিল, "ছি!" কিন্তু দৌত্য স্বীকৃতা হইয়া গেল। হারাণী অপরাহে আসিয়া আমাকে বলিল, "তুমি যাহা বলিয়াছিলে, তাহা বলিয়াছি। বাবৃটি ভাল মানুষ নহেন—রাজি হইয়াছেন।"

শুনিয়া আহলাদিত হইলাম, কিন্তু মনে২ তাঁহাকে একটু নিন্দা করিলাম। আমি চিনিয়াছিলাম যে তিনি আমার স্বামী, এই জন্ম যাহা করিতেছিলাম, তাহাতে আমার বিবেচনায় দোষ ছিল না। কিন্তু তিনি যে আমাকে চিনিতে পারিয়াছিলেন, এমত কোন মতেই সন্তবে না। আমি তাঁহাকে বয়ঃপ্রাপ্ত অবস্থায় দেখিয়াছিলাম—এ জন্ম আমার প্রথমেই সন্দেহ হইয়াছিল। তিনি আমাকে একাদশ বৎসরের বালিকা দেখিয়াছিলেন মাত্র। তিনি আমাকে চিনিতে পারিয়াছিলেন, এমত কোন লক্ষণও দেখান নাই। অতএব তিনি আমাকে পরস্ত্রী জানিয়া যে আমার প্রণয়াশায় লুব্ধ হইলেন, শুনিয়া মনে২ নিন্দা করিলাম। কিন্তু তিনি স্বামী, আমি জ্রী—তাঁহার মন্দ ভাবা আমার অকর্ত্তব্য বলিয়া সে কথার আর আলোচনা করিলাম না। মনে২ সহল্প করিলাম, যদি কখন দিন পাই, তবে এ স্বভাব ভ্যাগ করাইব।

অবস্থিতি করিবার জন্ম তাঁহাকে ছল খুঁজিয়া বেড়াইতে হইল না। তিনি কলিকাতায় কারবার আরম্ভ করিয়াছিলেন, সেই জন্ম মধ্যে২ কলিকাতায় আসিতেন। রাম রাম দত্তের সঙ্গে তাঁহার দেনা পাওনা ছিল। সেই স্ত্রেই তাঁহার সঙ্গে নৃতন আত্মীয়তা। অপরাহে তিনি হারাণীর কথায় স্বীকৃত হইয়া, রাম রামের সঙ্গে পুনশ্চ সাক্ষাৎ হইলে বলিলেন, "যদি আসিয়াছি, তবে একবার হিসাবটা দেখিয়া গেলে ভাল হইত।" রাম রাম বাবু বলিলেন, "ক্ষতি কি ! কিন্তু কাগজ পত্র সব আড়তে আছে, আনিতে পাঠাই। আসিতে রাত্র হইবে। যদি অনুগ্রহ করিয়া কাল প্রাতে এক বার পদার্পণ করেন—কিম্বা অন্ত অবস্থিতি করেন, তবেই হইতে পারে।" তিনি উত্তর করিলেন, "ভাহার বিচিত্র কি ! এ আমারই ঘর। একবারে কাল প্রাতে যাইব।"

#### পঞ্চম পরিচ্ছেদ

গভীর রাত্রে সকলে আহারান্তে শয়ন করিলে পর, আমি নি:শব্দে রাম রাম দত্তের বৈঠকখানায় গেলাম। তথায় আমার স্বামী একাকী শয়ন করিয়াছিলেন।

যৌবন প্রাপ্তির পর আমার এই প্রথম স্বামী সম্ভাষণ। সে যে কি
স্থা, তাহা কেমন করিয়া বলিব ? আমি অত্যন্ত মুখরা—কিন্তু যখন প্রথম
তাঁহার সঙ্গে কথা কহিতে গেলাম, কিছুতেই কথা ফুটিল না। কণ্ঠরোধ
হইয়া আসিতে লাগিল। সর্বাঙ্গ কাঁপিতে লাগিল। হৃদয় মধ্যে গুরুতর
শব্দ হইতে লাগিল। রসনা শুকাইতে লাগিল। কথা আসিল না বলিয়া
আমি কাঁদিয়া ফেলিলাম।

সে অশুজল তিনি ব্ঝিতে পারিলেন না। তিনি বলিলেন, "কাঁদিলে কেন? আমি ত তোমাকে ডাকি নাই—তুমি আপনি আসিয়াছ—তবে কাঁদ কেন?"

এই নিদারুণ বাক্যে বড় মর্ম্ম পীড়া হইল, তিনি যে আমাকে কুলটা মনে করিতেছেন—ইহাতে চক্ষের প্রবাহ আরও বাড়িল। মনে করিলাম, এখন পরিচয় দিই—এ যন্ত্রণা আর সহ্থ হয় না। কিন্তু তখনই মনে হইল যে, পরিচয় দিলে যদি ইনি না বিশ্বাস করেন,— যদি মনে করেন যে, ইহার বাড়ী কালাদীঘি, অবশ্য আমার স্ত্রী হরণের বৃত্তান্ত শুনিয়াছে, এক্ষণে এশ্বর্য্য লোভে আমার স্ত্রী বলিয়া মিথ্যা পরিচয় দিতেছে—তাহা হইলে কি প্রকারে ইহাঁর বিশ্বাস জন্মাইব ? স্থতরাং পরিচয় দিলাম না। দীর্ঘ নিশ্বাস ত্যাগ করিয়া, চক্ষের জল মুছিয়া, তাঁহার সঙ্গে কথোপকথনে প্রবৃত্ত হইলাম। অস্যান্য কথার পরে তিনি বলিলেন, "কালাদীঘি তোমার বাড়ী শুনিয়া আমি আশ্চর্য্য হইয়াছি। কালাদীঘিতে যে এমন স্থল্বরী জ্বন্মিয়াছে, তাহা আমি স্বপ্নেও জ্বানিতাম না। আমাদিগের দেশে যে এমন স্থল্বরী জ্বন্মিয়াছে, তাহা এখন আমার বিশ্বাস হইতেছে না।"

আমি নেকী সাজিয়া বলিলাম, "আমি সুন্দরী না বান্দরী। আমাদের দেশের মধ্যে আপনার স্ত্রীরই সৌন্দর্য্যের গৌরব।" এই ছলক্রমে তাঁহার স্ত্রীর কথা পাড়িয়াই জিজ্ঞাসা করিলাম, "তাঁহার কি কোন সন্ধান পাওয়া গিয়াছে '?"

উত্তর। না।—তুমি কত দিন দেশ হইতে আসিয়াছ?

আমি বলিলাম, "আমি সে সকল ব্যাপারের পরেই দেশ হইতে আসি-য়াছি। তবে বোধ হয়, আপনি আবার বিবাহ করিয়াছেন।"

উত্তর। "না।"

সপত্নী হয় নাই, শুনিয়া বড় আহলাদ হইল। বলিলাম, "আপনারা যেমন বড় লোক, এটি তেমনি বিবেচনার কাজ হইয়াছে। নহিলে যদি এর পরে আপনার স্ত্রীকে পাওয়া যায়, তবে তুই সতীনে ঠেঙ্গাঠেঙ্গি বাধিবে।"

তিনি মৃত্র হাসিয়া বলিলেন, "সে ভয় নাই। সে স্ত্রীকে পাইলেও আমি আর গ্রহণ করিব, এমত বোধ হয় না। তাঁহার আর জাতি নাই, বিবেচনা করিতে হইবে।"

আমার মাথায় বজ্রাঘাত হইল। এত আশা ভরসা সব নষ্ট হইল। ভবে আমার পরিচয় পাইলেও, আমাকে আপন স্ত্রী বলিয়া চিনিলেও আমাকে গ্রহণ করিবেন না! আমার এবারকার নারী জন্ম র্থায় হইল।

সাহস করিয়া জিজ্ঞাসা করিলাম, "যদি এখন তাঁহার দেখা পান, তবে কি করিবেন ?"

তিনি অমান বদনে বলিলেন, "তাকে ত্যাগ করিব।"

কি নির্দ্ধয়! আমি স্তম্ভিতা হইয়া রহিলাম। পৃথিবী আমার চক্ষে ঘুরিতে লাগিল।

সেই রাত্রে আমি স্বামি-শয্যায় বসিয়া তাঁহার আনন্দিত মোহন মৃর্ত্তি দেখিতে২ প্রতিজ্ঞা করিলাম, "ইনি আমায় স্ত্রী বলিয়া গ্রহণ করিবেন, নচেৎ আমি প্রাণ ত্যাগ করিব।"

## ষষ্ঠ পরিচ্ছেদ

তখন সে চিন্তিতভাব আমার দূর হইল। ইতিপ্র্কেই ব্ঝিতে পারিয়াছিলাম, যে তিনি আমার হাস্ত কটাক্ষের বশীভূত হইয়াছেন। মনে২
করিলাম, যদি গণ্ডারের খড়গ প্রয়োগে পাপ না থাকে, যদি হস্তীর শুণ্ড
প্রয়োগে পাপ না থাকে, যদি ব্যাদ্রের নথ ব্যবহারে পাপ না থাকে, যদি
মহিষের শৃঙ্গাঘাতে পাপ না থাকে, তবে আমারও পাপ হইবে না। জগদীশ্বর
আমাদিগকে যে সকল আয়ুধ দিয়াছেন, উভয়ের মঙ্গলার্থে তাহার প্রয়োগ

করিব। আমি তাঁহার নিকট হইতে দুরে আসিয়া বসিলাম। তাঁহার সঙ্গে প্রফুল্ল হইয়া কথা কহিতে লাগিলাম। তিনি নিকটে আসিলেন, আমি তাঁহাকে কহিলাম, "আমার নিকটে আসিবেন না। আপনার একটি ভ্রম জ্বিয়াছে দেখিতেছি," হাসিতে২ আমি এই কথা বলিলাম এবং বলিতে২ কবরী মোচন পূর্বক (সত্য কথা না বলিলে কে এ ইতিহাস বুঝিতে পারিবে ?) আবার বাঁধিতে বসিলাম "আপনার একটি ভ্রম জ্বিয়াছে। আমি কুলটা নহি। আপনার নিকটে দেশের সম্বাদ শুনিব বলিয়াই আসিয়াছি। অসৎ অভিপ্রায় কিছুই নাই।"

বোধ হয়, এ কথা তিনি বিশ্বাস করিলেন না। অগ্রসর হইয়া বসিলেন। আমি তখন হাসিতে২ বলিলাম, "তুমি কথা শুনিলে না, তবে আমি চলিলাম। তোমার সঙ্গে এই সাক্ষাৎ," এই বলিয়া আমি গাত্রোখান করিলাম।

আমি সত্য সত্যই গাত্রোখান করিলাম দেখিয়া তিনি ক্ষুণ্ণ হইলেন; আসিয়া আমার হস্ত ধরিলেন। আমি রাগ করিয়া হাত ছুঁড়িয়া ফেলিয়া দিলাম, কিন্তু হাসিলাম, বলিলাম, "তুমি ভাল মানুষ নও। আমাকে ছুঁইও না। আমাকে তুশ্চরিত্রা মনে করিও না।"

এই বলিয়া আমি দ্বারের দিকে অগ্রসর হইলাম। স্বামী— অন্তাপি সে কথা মনে পড়িলে হুঃখ হয়—তিনি হাত যোড় করিয়া ডাকিলেন, "আমাকে রক্ষা কর, রক্ষা কর, যাইও না। আমি তোমার রূপ দেখিয়া পাগল হইয়াছি। এমন রূপ আমি কখন দেখি নাই।" আমি আবার ফিরিলাম—কিন্তু বিসলাম না—বিলাম, "প্রাণাধিক! আমি কোন ছার, আমি যে তোমা হেন রত্ন ত্যাগ করিয়া যাইতেছি, ইহাতেই আমার মনের হুঃখ বুঝিও। কিন্তু কি করিব ? ধর্মাই আমাদিগের এক মাত্র প্রধান উপায়—এক দিনের সুখের জন্য আমি ধর্ম ত্যাগ করিব না। আমি চলিলাম।"

তিনি বলিলেন, "আমি শপথ করিয়াছি, তুমি চিরকাল আমার হৃদয়েশ্বরী হইয়া থাকিবে। এক দিনের জন্ম কেন ।"

আমি হাসিয়া বলিলাম, "পুরুষের শপথে বিশ্বাস নাই।" এই বলিয়া আবার চলিলাম—দ্বার পর্য্যন্ত আসিলাম। তখন আর ধৈর্য্যাবলম্বন করিতে করিতে না পারিয়া তিনি ছুই হল্তে আমার ছুই চরণ ধরিয়া পথ রোধ করিলেন।

তাঁহার দশা দেখিয়া আমার ছঃখ হইল। বলিলাম, "তবে তোমার বাসায় চল —এখানে থাকিলে তুমি আমায় ত্যাগ করিয়া যাইবে।"

তিনি তৎক্ষণাৎ সম্মত হইলেন। তাঁহার বাসা সিমলায়, অল্পদূর, সেই রাত্রেই আমাকে সঙ্গে করিয়া লইয়া গেলেন। সেখানে গিয়া দেখিলাম, তুই মহল বাড়ী। একটি ঘরে আমি অগ্রে প্রবেশ করিলাম। প্রবেশ করিয়াই ভিতর হইতে দ্বার রুদ্ধ করিলাম। স্বামী বাহিরে পড়িয়া রহিলেন।

তিনি বাহির হইতে কাতরোক্তি করিতে লাগিলেন, আমি হাসিতে২ বলিলাম, "আমি এখন তোমারই দাসী হইলাম। কিন্তু দেখি তোমার প্রণায়ের বেগ কাল প্রাতঃকাল পর্যান্ত থাকে না থাকে। যদি কালও এমনই ভাল বাসা দেখিতে পাই, তখন তোমার সঙ্গে আবার আলাপ করিব। আজ এই পর্যান্ত।"

আমি দার খুলিলাম না। অগত্যা তিনি অন্তত্র গিয়া বিশ্রাম করিলেন। অনেক বেলা হইলে দার খুলিলাম। দেখিলাম, স্বামী দারে আসিয়া দাঁড়াইয়া আছেন। আমি আপনার করে তাঁহার কর গ্রহণ করিয়া বলিলাম, "প্রাণনাথ, হয় আমাকে রামরাম দত্তের বাড়ী পাঠাইয়া দাও, নচেৎ অগ্রাহ আমার সঙ্গে আলাপ করিও না। এই অগ্রাহ তোমার পরীক্ষা।" তিনি অগ্রাহ পরীক্ষা স্বীকার করিলেন।

## সপ্তম পরিচ্ছেদ

পুরুষকে দগ্ধ করিবার যে কোন উপায় বিধাতা স্ত্রীলোককে দিয়াছেন, সেই সকল উপায়ই অবলম্বন করিয়া আমি অষ্টাহ স্বামীকে জ্বালাতন করিলাম। আমি স্ত্রীলোক—কেমন করিয়া মুখ ফুটিয়া সে সকল কথা বলিব। আমি যদি আগুন জ্বালিতে না জ্বানিতাম, তবে গত রাত্রে এত আগুন জ্বলিত না। কিন্তু কি প্রকারে আগুন জ্বালিলাম—কি প্রকারে ফ্বামীর হৃদয় দগ্ধ করিলাম, লঙ্ভায় তাহার কিছুই বলিতে পারি নাই। যদি আমার কোন পাঠিকা নর হত্যার ব্রত গ্রহণ করিয়া থাকেন, এবং সফল হইয়া থাকেন, তবেই তিনিই ব্ঝিবেন। যদি কোন পাঠক কখন এই রূপ নরঘাতিনীর হস্তে পড়িয়। থাকেন, তিনিই ব্ঝিবেন। বলিতে কি, স্ত্রীলোকই পৃথিবীর কন্টক। আমাদের জ্বাতি হইতে

পৃথিবীর যত অনিষ্ট ঘটে, পুরুষ হইতে তত ঘটে না। সৌভাগ্য এই যে এই নরঘাতিনী বিভা সকল স্ত্রীলোকে জানে না, তাহা হইলে এত দিনে পৃথিবীতে আগুন লাগিত।

এই অষ্টাহ আমি সর্ব্বদা স্বামীর কাছে কাছে থাকিতাম—আদর করিয়া কথা কহিতাম—নীরস কথা একটি কহিতাম না। হাসি, চাহনী, অঙ্গভঙ্গী, —সে সকল ত ইতর স্ত্রীলোকের অস্ত্র। আমি প্রথম দিনে আদর করিয়া কথা কহিলাম—ছিতীয় দিনে অমুরাগ লক্ষণ দেখাইলাম—ড়ভীয় দিনে তাঁহার ঘরকরনার কাজ করিতে আরম্ভ করিলাম; যাহাতে তাঁহার আহারের পারিপাট্য, শয়নের পারিপাট্য, স্নানের পারিপাট্য হয়, সর্বাংশে যাহাতে ভাল থাকেন, তাহাই করিতে আরম্ভ করিলাম—স্বহস্তে পাক করিতাম; খডিকাটি পর্য্যন্ত হুয়ং প্রস্তুত করিয়া রাখিলাম। লচ্ছার কথা কহিব কি !—এক দিন একটু কাঁদিলাম ; কেন কাঁদিলাম, তাহা স্পষ্ট ভাঁহাকে জানিতে দিলাম না—অথচ একট্২ বুঝিতে দিলাম যে অষ্টাহ পরে পাছে বিচ্ছেদ হয়—পাছে ভাঁহার অনুরাগ স্থায়ী না হয়, এই আশন্ধায় কাঁদিতেছি। এক দিন, তাঁহার একটু অস্থুখ হইয়াছিল, সমস্ত রাত্রি জাগরণ করিয়া তাঁহার শুশ্রষা করিলাম। এ সকল পাপাচরণ শুনিয়া আমাকে ঘূণা করিও না— আমি মুক্ত কণ্ঠে বলিতে পারি যে সকলই কৃত্রিম নহে—আমি তাঁহাকে আন্তরিক ভাল বাসিতে আরম্ভ করিয়াছিলাম। তিনি যে পরিমাণে আমার প্রতি অনুরাগী, তাহার অধিক আমি তাঁহার প্রতি অনুরাগিণী হইয়াছিলাম। বলা বাহুল্য যে তিনি অষ্টাহ পরে আমাকে মারিয়া তাডাইয়া দিলেও আমি যাইতাম না।

ইহাও বলা বাহুল্য যে তাঁহার অমুরাগানলে অপরিমিত ঘৃতাহুতি পড়িতেছিল। তিনি এখন অনন্তকর্মা হইয়া কেবল আমার মুখপানে চাহিয়া থাকিতেন। আমি গৃহকর্ম করিতাম—তিনি বালকের মত আমার সঙ্গে সঙ্গে বেড়াইতেন। তাঁহার চিত্তের হুর্দ্দমনীয় বেগ প্রতিপদে দেখিতে পাইতাম, অথচ আমার ইঙ্গিতমাত্রে স্থির হইতেন। কখন কখন আমার চরণস্পর্শ করিয়া রোদন করিতেন, বলিতেন, "আমি এ অষ্টাহ তোমার কথা পালন করিব—তুমি আমায় ত্যাগ করিয়া যাইও না।" ফলে আমি দেখিলাম যে আমি তাঁহাকে ত্যাগ করিলে তাঁহার উন্মাদ গ্রস্ত হওয়া অসম্ভব নহে।

পরীক্ষার শেষ দিন আমিও তাঁহার সঙ্গে কাঁদিলাম। বলিলাম, "প্রাণাধিক! আমি তোমার সঙ্গে আসিয়া ভাল করি নাই। তোমাকে বৃথা কষ্ট দিলাম। এখন আমার বিবেচনা হইতেছে, পরীক্ষা মিথ্যা ভ্রম মাত্র। মানুষের মন স্থির নয়। তুমি আট দিন আমাকে ভাল বাসিলে—কিন্তু আট মাস পরে তোমার এ ভাল বাসা থাকিবে কি না, তাহা তুমিও বলিতে পার না। তুমি আমায় ত্যাগ করিলে আমার কি দশা হইবে?"

তিনি হাসিয়া উঠিলেন, বলিলেন, "তোমার যদি সেই ভাবনা হয়, তবে আমি তোমাকে এখনই যাবজ্জীবনের উপায় করিয়া দিতেছি। পূর্কেই আমি মনে করিয়াছি, তোমার যাবজ্জীবনের সংস্থান করিয়া দিব।"

আমিও ঐ কথাই পাড়িবার উত্যোগ করিতেছিলাম; তিনি আপনি পাড়ায় আরও ভাল হইল। আমি তখন বলিলাম, "ছি! তুমি যদি ত্যাগ করিলে তবে আমি টাকা লইয়া কি করিব ? ভিক্ষা করিয়া খাইলেও জীবন রক্ষা হয়, কিন্তু তুমি ত্যাগ করিলে জীবন রক্ষা হইবে না। তুমি এমন কোন কাজ কর, যাহাতে আমার বিশ্বাস হয় যে তুমি এ জন্মে আমায় ত্যাগ করিবে না। আজ শেষ পরীক্ষার দিন।"

তিনি বলিলেন, "কি করিব, বল। তুমি যাহা বলিবে, তাহাই করিব।"

আমি বলিলাম "আমি দ্রীলোক, কি বলিব ? তুমি আপনি বুঝিয়া কর।" পরে অক্ত কথা পাড়িলাম। কথায়২ একটা মিখ্যা গল্প করিলাম। ভাহাতে কোন ব্যক্তি আপন উপপত্নীকে সমুদায় সম্পত্তি লিখিয়া দিয়াছিল —এই প্রসঙ্গ ছিল।

তিনি গাড়ি প্রস্তুত করিতে বলিলেন। গাড়ি প্রস্তুত হইলে কোথায় গেলেন। আট দিনের মধ্যে এই তিনি প্রথমে আমার কাছ ছাড়া হইলেন। ক্ষণেক পরে ফিরিয়া আসিলেন। কোথায় গিয়াছিলেন, তাহা আমাকে কিছু বলিলেন না। আমিও কিছু জিজ্ঞাসা করিলাম না। অপরাক্তে আবার গেলেন। এবার এক খানি কাগজ হাতে করিয়া আসিলেন। বলিলেন, "ইহা লও। তোমাকে আমার সমস্ত সম্পত্তি লিখিয়া দিলাম। উকীলের বাড়ী হইতে এই দান্পত্র লেখাইয়া আনিয়াছি। যদি তোমাকে আমি কখন ত্যাগ করি, তবে আমাকে ভিক্ষা করিয়া খাইতে হইবে।"

এবার আমার অকৃত্রিম অশ্রু জ্বল পড়িল – তিনি আমাকে এত ভাল বাসেন! আমি তাঁহার চরণ স্পর্শ করিয়া বলিলাম, "আজি হইতে আমি তোমার চিরকালের দাসী হইলাম। পরীক্ষা শেষ হইয়াছে।"

#### অষ্টম পরিচ্ছেদ

তাহার পরেই মনে২ বলিলাম, "এই বার সোণার চাঁদ, আর কোথা যাইবে ? তবে নাকি আমাকে গ্রহণ করিবে না ?" যে অভিপ্রায়ে, আমার এত জাল পাতা, তাহা সিদ্ধ হইল। এখন আমি তাঁহার স্ত্রী বলিয়া পরিচয় দিলে, তিনি যদি গ্রহণ না করেন, তবে তাঁহাকে সর্ববিত্যাগী হইতে হইবে।

আমার পিতা নাম রাখিয়াছিলেন "ইন্দিরা"—মাতা নাম রাখিয়াছিলেন "কুম্দিনী।" শশুর বাড়ীতে ইন্দিরা নামই জানিত, কিন্তু পিত্রালয়ে অনেকেই আমাকে কুম্দিনী বলিত। রাম রাম দত্তের বাড়ীতে আমি কুম্দিনী নাম ভিন্ন ইন্দিরা নাম বলি নাই। ইহাঁর কাছে আমি কুম্দিনী ভিন্ন ইন্দিরা নাম প্রবাশ করি নাই। কুম্দিনী নামেই লেখা পড়া হইয়াছিল।

কিছু দিন আমরা কলিকাতায় স্থাখে সচ্ছান্দে রহিলাম। আমি এ পর্যান্ত পরিচয় দিলাম না। ইচ্ছা ছিল, একবারে মহেশপুরে গিয়া পরিচয় দিব। ছলে কোশলে স্বামির নিকট হইতে মহেশপুরের সম্বাদ সকল জানিয়াছিলাম—সকলে কুশলে ছিলেন, কিন্তু তাঁহাদের দেখিবার জন্ম বড় মন বাস্তে হইয়াছিল।

আমি স্বামীকে বলিলাম, "আমি একবার কালাদীঘি যাইয়া পিতা-মাতাকে দেখিয়া আসিব। আমাকে পাঠাইয়া দাও।"

স্বামী ইহাতে নিভান্ত অনিচ্ছুক। আমাকে ছাড়িয়া দিয়া কি প্রকারে থাকিবেন ! কিন্তু এদিগে আমার আজ্ঞাকারী, "না" বলিতে পারিলেন না। বলিলেন, "কালাদীঘি যাইতে আসিতে এখান হইতে পনের দিন পথ; এতদিন তোমাকে না দেখিতে পাইলে আমি মরিয়া যাইব। আমি তোমার সঙ্গে যাইব।"

ে আমি বলিলাম, "আমিও ভাই চাই। কিন্তু ভূমি কালাদীঘি গিয়া কোথায় থাকিবে ?" তিনি চিন্তা করিয়া জিজ্ঞাসা করিলেন, "তুমি কালাদীঘিতে কতদিন থাকিবে ?"

আমি বলিলাম, "তোমাকে যদি না দেখিতে পাই, তবে পাঁচদিনের বেশী থাকিব না।"

তিনি বলিলেন, "সেই পাঁচদিন আমি বাড়ীতে থাকিব। পাঁচদিনের পর তোমাকে কালাদীঘি হইতে লইয়া আসিব।"

এইরূপ কথা বার্ত্তা হইলে পর আমরা যথাকালে উভয়ে শিবিকারোহণে কলিকাতা হইতে যাত্রা করিলাম। তিনি আমাকে কালাদীঘি নামক সেই হতভাগ্য দীঘি পার করিয়া গ্রামের মধ্যে পর্য্যস্ত পঁহুছাইয়া দিয়া নিজালয় অভিমুখে যাত্রা করিলেন।

তিনি পশ্চাৎ ফিরিলে, আমি বাহকদিগকে বলিলাম, "আমি আগে মহেশপুর যাইব—তাহার পর কালাদীঘি আসিব। তোমরা আমাকে মহেশপুর লইয়া চল। যথেষ্ট পুরস্কার দিব।"

তাহারা আমাকে মহেশপুর লইয়া গেল। গ্রামের বাহিরে বাহক ও রক্ষকদিগকে অবস্থিতি করিতে বলিয়া দিয়া আমি পদব্রজে গ্রামের মধ্যে প্রবেশ করিলাম। পিতার গৃহ সম্মুখে দেখিয়া, এক নির্জ্জন স্থানে বসিয়া অনেক রোদন করিলাম। তাহার পর গৃহমধ্যে প্রবেশ করিলাম। সম্মুখেই পিতাকে দেখিয়া প্রণাম করিলাম। তিনি আমাকে চিনিতে পারিয়া আহলাদে বিবশ হইলেন। সে সকল কথা এস্থানে বলিবার অবসর নাই।

আমি এত দিন কোথায় ছিলাম, কি প্রকারে আসিলাম—তাহা কিছুই বলিলাম না। পিতা মাতা জিজ্ঞাসা করিলে বলিলাম, "এর পরে বলিব।"

পর দিন পিতা আমার শ্বশুর বাড়ী লোক পাঠাইলেন। পত্র বাহককে বলিয়া দিলেন, "জামাতা যদি বাড়ী না থাকেন, তবে যেখানে থাকেন, সেইখানে গিয়া এই পত্র দিয়া আসিবি।"

আমি মাতাকে বলিলাম, "আমি আসিয়াছি, এ কথা তাঁহাকে জানাইও না। আমি এতদিন ঘরে ছিলাম না, কি জানি, তিনি যদি গ্রহণ করিছে অনিচ্ছুক হন, তবে আসিবেন না। অশ্য কোন ছলে এখানে তাঁহাকে আনাও। তিনি এখানে আসিলে আমি সন্দেহ মিটাইব।"

মাতা এ কথা পিতাকে বলিলে তিনি সমত হইলেন। পত্তে লিখিন্ধেন, "আমি উইল করিব। তুমি আমার জামাতা এবং পরমাত্মীর, আর সদ্বিবেচক। অতএব তোমার সঙ্গে পরামর্শ করিয়া উইল করিব। তুমি পত্র পাঠ এখানে আসিবে।" তিনি পত্র পাঠ আসিলেন। তিনি এখানে আসিলে পিতা তাঁহাকে যথার্থ কথা জানাইলেন।

শুনিয়া স্বামী মৌনাবলম্বন করিলেন। পরে বলিলেন, "আপনি পৃজ্ঞা ব্যক্তি। যে ছলেই হউক, এখানে আসিয়া যে আপনার দর্শন লাভ করিলাম, ইহাই যথেষ্ট। কিন্তু আপনার কন্মা এত দিন গৃহে ছিলেন না— কোথায় কি চরিত্রে কাহার গৃহে ছিলেন, তাহা কেহ জ্ঞানে না। অতএব ভাঁহাকে আমি গ্রহণ করিব না।"

পিতা মর্মান্তিক পীড়িত হইলেন। এ কথা মাতাকে বলিলেন, মা আমাকে বলিলেন। আমি সমবয়স্কাদিগের বলিলাম, "তোমরা উহাঁদিগকে চিন্তা করিতে মানা কর। তাঁকে একবার অন্তঃপুরে আন—তাহা হইলেই আমি উহাঁকে গ্রহণ করাইব।"

কিন্তু অন্তঃপুরে আসিতে কোন মতেই স্বীকৃত হইলেন না। বলিলেন, "আমি যে স্ত্রীকে গ্রহণ করিব না, তাহাকে সম্ভাধণও করিব না।" শেষে মাতার রোদন এবং আমার সমবয়স্কাদিগের ব্যক্তের জ্বালায় সন্ধ্যার পর অন্তঃপুরে জ্বল খাইতে আসিলেন।

তিনি জলযোগ করিতে আসনে বসিলেন। কেহ তাঁহার নিকটে দাঁড়াইল না - সকলেই সরিয়া গেল। তিনি অস্ত মনে, মুখ নত করিয়া, আহার করিতেছিলেন, এমত সময়ে আমি নিঃশব্দে তাঁহার পশ্চাতে আসিয়া দাঁডাইয়া তাঁহার চক্ষু টিপিয়া ধরিলাম। তিনি হাসিতে২ বলিলেন,

"হাঁ। দেখ, কামিনী, তুই আরও কি কচি থুকী যে আমার ঘাড়ের উপর পড়িস ?"

কামিনী আমার কনিষ্ঠা ভগিনীর নাম।

আমি বলিলাম, "আমি কামিনী নই, কে বল, তবে ছাঙিব।"

আমার কণ্ঠ-স্বর শুনিয়া তিনি চমকিয়া উঠিলেন। বলিলেন, "এ কি এ ?"

আমি তাঁহার চক্ষু ছাড়িয়া সম্মুখে দাঁড়াইলাম। বলিলাম, "চতুর চূড়ামণি! আমার নাম ইন্দিরা—আমি হরমোহন দত্তের ক্সা, এই বাফুীতে থাকি। আপনাকে প্রাতঃপ্রণাম—আপনার কুমুদিনীর মঙ্গল ত মু" তিনি অবাক্ হইলেন। আমাকে দেখিয়াই যে তাঁহার আহলাদ হইল, তাহা বুঝিতে পারিলাম। বলিলেন, "এ আবার কোন্ রঙ্গ কুমুদিনী ? তুমি এখানে কোথা হইতে ?"

আমি বলিলাম, "কুমুদিনী আমার আর একটি নাম। তুমি বড় গোবর গণেশ, তাই এত দিন আমাকে চিনিতে পার নাই। কিন্তু তোমাকে যখন রাম রাম দত্তের বাড়ী ভোজন করিতে দেখিয়াছিলাম, আমি তখনই ভোমাকে চিনিয়াছিলাম। নচেৎ সে দিন ভোমার সঙ্গে সাক্ষাৎ করিতাম না। প্রাণাধিক—আমি কুলটা নহি।"

তিনি একটু আত্ম বিশ্বতের মত হইলেন। পরে জিজ্ঞাসা করিলেন, "তবে এতদিন এত ছলনা করিয়া ছিলে কেন ?"

আমি বলিলাম, "তুমি প্রথম সাক্ষাতের দিনে বলিয়াছিলে যে তোমার স্ত্রীকে পাইলেও গ্রহণ করিবে না। নচেৎ সেই দিনেই পরিচয় দিতাম।" দান পত্র খানি আমার অঞ্চলে বাঁধিয়া আনিয়াছিলাম। তাহা খুলিয়া দেখাইয়া বলিলাম "সেই রাত্রেই আমি প্রতিজ্ঞা করিয়াছিলাম যে হয় তুমি আমায় গ্রহণ করিবে, নচেৎ আমি প্রাণত্যাগ করিব।" সেই প্রতিজ্ঞা রক্ষার জন্মই এই খানি লেখাইয়া লইয়াছি। কিন্তু ইহা আমি ভাল করি নাই। তোমার সঙ্গে শঠতা করিয়াছি। তোমার অভিক্রচি হয়, আমায় গ্রহণ কর; না অভিক্রচি হয়, আমি তোমার উঠান বাঁট দিয়া খাইব—তাহা হইলেও তোমাকে দেখিতে পাইব, দান পত্র আমি এই নষ্ট করিলাম।"

এই বলিয়া সেই দান পত্র তাঁহার সম্মুখে খণ্ড২ করিয়া ছিন্ন করিলাম।

তিনি গাত্রোত্থান করিয়া—আমাকে আলিঙ্গন করিলেন। বলিলেন, "তুমি আমার সর্বস্থ। তোমায় ত্যাগ করিলে আমি প্রাণে মরিব। তুমি আমার গৃহে গৃহিণী হইবে, চল।"



ত বৎসর শীতকালে বঙ্গদেশের প্রজা গণনা হইয়াছিল। এ বৎসর ঐ কার্য্যের বিজ্ঞাপনী প্রকাশ হইয়াছে। গণনায় যে২ কথা জানিতে পারা গিয়াছে, তাহার মধ্যে কোন২ কথা পাঠককে জানাইতেছি।

প্রথম। এদেশে কত লোক ? বঙ্গীয় লোকসংখ্যার এই প্রথম প্রকৃত গণনা। ইহাতে স্থির হইয়াছে যে বঙ্গদেশের লেপ্টেনান্ট গবর্ণরের শাসনাধীনে যে প্রদেশ, তাহাতে ৬৬,৮৫,৬৮৫৬ জন লোক বসতি করে। প্রায় সাতকোটি।

দ্বিতীয়। ইহার মধ্যে বাঙ্গালী কত ? বঙ্গীয় লেপ্টেনেণ্ট গবর্ণরের শাসনাধানে ৫টি পৃথকং দেশ আছে, যথা, বাঙ্গালা, বেহার, উড়িয়া, আশাম, এবং ছোট নাগপুর। \*বাঙ্গালী, হিন্দুস্থানী, উড়িয়া, আসামী, এবং বক্সজাতি, এই পাঁচটি দেশে যথাক্রমে বাস করে। অতএব বাঙ্গালীর সংখ্যা সাত কোটি নহে। এই কয় প্রদেশের লোক সংখ্যা পৃথকং লিখিত হইল।

| বাঙ্গালা   | •••   | •••   | ৩৬,৭৬৯,৭৩৫ |
|------------|-------|-------|------------|
| বেহার      | • • • | • • • | ১৯,৭৩৬,১০১ |
| উভ়িয়া    | • • • | •••   | ৪,৩১৭,৯৯৯  |
| ছোট নাগপুর | •••   | • • • | ७,४२৫,৫१১  |
| আসাম       | • • • | •••   | २,२०१,8৫७  |

উপরে যে বাঙ্গালার ৩৬, ৭৬৯, ৭৩৫ জ্বন লোক লেখা হইল, তাহাও সকল বাঙ্গালী নহে। উহার মধ্যে কয়েকটি জ্বেলা গণিত হইয়াছে, তাহাতে বাঙ্গালীর বাস নহে। যথা, দারজিলিং, পার্ববত্য চট্টগ্রাম প্রভৃতি। এবং

<sup>🎤 🗢</sup> আমরা এই পাঁচটি প্রদেশের সমবায়কে "বন্ধদেশ" এবং বান্ধানার বাসস্থানকে "বান্ধানা" বা "নিজ বান্ধানা" বলিতে থাকিব।

তিষ্ক ইংরাজ প্রভৃতি ইউরোপীয় জাতিও বাঙ্গালায় বাস করে। বাঙ্গালী ভিন্ন যে সকল জাতি বাঙ্গালায় বাস করে, তাহার সংখ্যা ৪৬৫, ৬৮৪। অবশিষ্ট সকলই বাঙ্গালী। তদ্ভিন্ন সাঁওতাল পূর্ণিয়া গোয়ালপাড়া ও মানভূমের অনেকাংশে বাঙ্গালির বাস এবং পশ্চিমে কোথাও২ অল্প সংখ্যক বাঙ্গালী আছে। অতএব সর্বশুদ্ধ তিন কোটি সাত লক্ষ কি আট লক্ষ বাঙ্গালী ভারতবর্ষে আছে।

তৃতীয়। ভারতবর্ষের অস্থান্য অংশের সঙ্গে তুলনায় কি সিদ্ধান্ত হয় ?

গতবর্ষে ভারতবর্ষের অস্থান্থ অংশেরও লোক সংখ্যা করা হইয়াছে, কিন্তু সে সকল প্রদেশের বিজ্ঞাপনী এ পর্য্যন্ত প্রকাশ হয় নাই। বিবর্লী সাহেব অমুসন্ধানে জানিয়াছেন যে, তাহার ফল নিম্নলিখিত মত হইয়াছে,—

| উত্তর পশ্চিম | •••   | • • • | ৩,১৩,৯৬,৪৫০ |
|--------------|-------|-------|-------------|
| বোম্বাই      | • • • | • • • | ১,৩৯,৮৩,৯৯৮ |
| মান্দ্রাজ    | • • • | • • • | ৩,১১,৭৩,৫৭৭ |
| মহীশূর কুর্গ | • • • | • • • | ৫২,২৽,৬৬৩   |

তন্তির অস্তান্ত প্রদেশের লোক- সংখ্যায় এবার কিরূপ হইয়াছে, তাহা জানা যায় না, কিন্তু পূর্ব্ব গণনার ফল নিম্নলিখিত মত জানা আছে।—

| অযোধ্যা                   | • • • | •••   | ১,১২,২৽,২৩২ |
|---------------------------|-------|-------|-------------|
| পঞ্জাব                    | • • • | •••   | ১,৭৫,৯৩,৯৪৬ |
| মধ্যভারতবর্ষ              |       | • • • | ۵۵,08,৫১১   |
| বেরাড়                    | • • • | •••   | ২২,৩১,৫৬৫   |
| ব্রিটেনীয় ব্র <b>ন্ম</b> | • • • | • • • | ২৩,৩৽,৪৫৩   |

এই সকল সংখ্যাগুলিন একত্র করিলে ১২, ৪২, ৫৫, ৩৯৫ হয়। এবং ইহার সহিত বাঙ্গালার লোকসংখ্যা সংযোগ করিলে ১৮, ১১, ১২, ২৫৪। সমগ্র ব্রিটনীয় ভারতবর্ষের লোকসংখ্যা এই। দেখা যাইতেছে যে ইহার মধ্যে একা বঙ্গদেশের লেপ্টেনেন্ট গবর্ণরের অধীনে, ইহার তৃতীয়াংশের একাংশ। বঙ্গদেশ লইয়া গবর্ণর জেনেরলের অধীন দশটি খণ্ডরাজ্য। এক এক খণ্ড রাজ্য এক একজন গবর্ণর বা লেপ্টেনেন্ট গবর্ণর, বা চীফ্ কমিশনর শাসন করেন। অস্থান্য নয় জন যত লোক শাসন করেন, একা বঙ্গদেশে লপ্টেনেন্ট গবর্ণর তাহার সমষ্টির অর্দ্ধেক শাসন করেন। মান্দ্রাজ্যে একজন

গবর্ণর কোন্সিল সহিত নিযুক্ত, এবং উত্তর পশ্চিমে, এক জন লেপ্টেনেন্ট গবর্ণর নিযুক্ত, কিন্তু বঙ্গদেশের লেপ্টেনেন্ট গবর্ণর তাঁহাদিগের উভয়ের দ্বিগুণ লোকের উপর কর্ত্তা। পঞ্জাবে একজন লেপ্টেনেন্ট গবর্ণর, কিন্তু বঙ্গদেশের লেপ্টেনেন্ট গবর্ণর, কিন্তু বঙ্গদেশের লেপ্টেনেন্ট গবর্ণর, তাঁহার চারিগুণ লোক শাসিত করেন। বোম্বাইতে এক জন গবর্ণর এবং তাঁহার কোন্সিল আছে, কিন্তু বঙ্গদেশের লোকসংখ্যা বোম্বাইয়ের ৫ গুণ। এক পাটনা কমিশনরের অধীন যে প্রদেশ, তাহাই লোকসংখ্যায় বোম্বাই গবর্ণরের শাসিত রাজ্যের তুল্য। অযোধ্যার এবং মধ্য ভারতবর্ষের চীফ কমিশনরদিগের শাসিত রাজ্য তদপেক্ষায় ন্যুন। মহীশুরের কমিশনরের শাসিত রাজ্য, ত্রিহুং জেলার অপেক্ষা কিঞ্চিৎ অধিক মাত্র। ব্রহ্মদেশের চীফ কমিশনর যে রাজ্য শাসিত করেন, তাহার লোকসংখ্যা ত্রিহুং জেলার লোকের প্রায় অর্দ্ধেক, মেদিনীপুরের অপেক্ষায় কম, এবং সারণ এবং চব্বিশ পরগণার প্রায় সমতুল্য। অতএব অক্যত্র যেখানে একটি গবর্ণর, বঙ্গদেশের সেখানে একটা কমিশনরের কর্ম নির্ব্বাহ হইতেছে। অন্তর্র যে খানে একটি চীফ কমিশনরের আবশ্যক, বঙ্গদেশে সেখানে একটি মাজিটেট কালেকটরের দ্বারা কর্ম নির্ব্বাহ হইতেছে।

চতুর্থ। কোথায় কোথায় ঘন বসতি ? যে পাঁচটি দেশ বঙ্গদেশের লেপ্টেনেণ্ট গবর্ণরের অধীন, তাহার মধ্যে বর্গমাইল প্রতি বাঙ্গালায়, ৩৮৯ জন, বেহারে ৪৬৫ জন, উড়িয়ায় ১৮১ জন, ছোট নাগপুরে ৮৭ জন, এবং আসামে ৫১ জন। অতএব বেহারে সর্বাপেক্ষা ঘন বসতি। আসামে সর্বাপেক্ষা কম।

বঙ্গদেশে যে কয়েকটি প্রদেশ আছে, তন্মধ্যে চারিটি স্থানে অত্যস্ত ঘন বসতি দেখা যায়। যথা :—

প্রথম, ২৪ পরগণা, হুগলী, হাবড়া, এই তিন জ্বেলা লইয়া যে প্রদেশ। দ্বিতীয়, ঢাকা, ফরিদপুর এবং পাবনা জ্বেলা লইয়া যে প্রদেশ। তৃতীয়, রঙ্গপুর।

চতুর্থ, পাটনা, ত্রিস্তৎ এবং সারণ লইয়া যে প্রদেশ। এই কয় জ্বেলায় বর্গ মাইল প্রতি ৬০০ জন লোকের অধিক।

ইহার মধ্যে লোকের সংখ্যা অধিক সর্বাপেক্ষা ত্রিন্থতে, তৎপরে মেদিনীপুরে। কিন্তু এই হুই জেলায় যে সর্বাপেক্ষা ঘন বসতি এমত নহে; এই হুই জেলা অতি বৃহৎ, কিন্তু বর্গ মাইল প্রতি লোকসংখ্যার পড়তা করিলে হুগলী হাবড়া সর্বাপেক্ষায় অধিক লোক। তথায় বর্গ মাইল প্রতি ১০৪৫ জন লোক। তৎপরে ২৪ পরগণায় ৭৯৩ জন। তারপর সারণে ৭৭৮, পাটনায় ৭৪২। এই কয় জেলায় সাত শতের উপর। অবশিষ্ট কয় জেলা, অর্থাৎ ঢাকা, ফরিদপুর, পাবনা, রঙ্গপুর এবং ত্রিহুতে বর্গ মাইল প্রতি ছয় শতের উপর।

তৎপরে বর্দ্ধমান, বীরভূম, নদীয়া, যশোহর, মুরশীদাবাদ, রাজসাহি এবং ত্রিপুরা। এই কয় জেলায় লোক মাইল প্রতি পাঁচ শতের উপর।

তৎপরে মেদিনীপুর, বগুড়া, কুচবেহার, বাখরগঞ্জ, চট্টগ্রাম, নোওয়াখালি, গয়া, চাম্পারণ, মুঙ্গের, ভাগলপুর এবং কটক। এই কয় জেলায় লোক বর্গ মাইল প্রতি চারি শতের উপর।

দেখা যাইতেছে, সকল জেলার মধ্যে হুগলী জেলাই জনাকীর্ণ। কিন্তু জেলা ছাড়িয়া ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র ভাগ ধরিতে গেলে কিঞ্চিৎ তারতম্য ঘটে। কলিকাতার ঔপনিবেশিকভাগ যে সর্ব্বাপেক্ষা অধিক লোক পূর্ণ, তাহা বলা বাহুল্য। বঙ্গদেশের মধ্যে যে কয়েক স্থান অতিশয় জনাকীর্ণ, নিম্নে দেখান যাইতেছে।—

| থানা বা নগর                                    | ভেলা                  | বৰ্গ মাইল প্ৰতি<br>লোকসংখ্যা |
|------------------------------------------------|-----------------------|------------------------------|
| কলিকাতা                                        |                       | ((5()                        |
| <ul> <li>পাটনা নগর</li> </ul>                  | পাটনা                 | ১৭৬৫৬                        |
| <ul> <li>কলিকাতা উপনিবেশ</li> </ul>            | ২৪ পরগণা              | <b>১১,</b> ২৫৬               |
| <ul><li>হাবড়া</li></ul>                       | হাবড়া                | ৮১৪৯                         |
| <ul> <li>শ্রীরামপুর</li> </ul>                 | <b>হু</b> গলী         | <b>68</b> 33                 |
| <b>অ</b> াড়িয়াদহ                             | ২৪ পরগণা              | <b>ల</b> న88                 |
| <ul> <li>দানাপুর</li> </ul>                    | পাটনা                 | ২৯১৯                         |
| <ul> <li>দিনাজপুর</li> </ul>                   | দিন <del>াজ</del> পুর | ২৬৽৪                         |
| <ul> <li>নবাবগঞ্জ ( বারাকপুর )</li> </ul>      | ২৪ পরগণা              | ১৬২৫                         |
| <ul> <li>শাহানগর ( শহর মুরশিদাবাদ )</li> </ul> | মুরশিদাবাদ            | ১৫৬২                         |
| <ul><li>म्याम्या</li></ul>                     | ২৪ পরগণা              | \$888                        |
| <b>ष्ट्र</b> म् <b>ष्</b> ष्                   | হাবড়া                | \$8 <b>\</b> 9               |
| হাসনাবাদ                                       | ২৪ পরগণা              | 7878                         |

| ***                                      |               | <del>-</del>                 |
|------------------------------------------|---------------|------------------------------|
| থানা বা নগর                              | জেলা          | বৰ্গ মাইল প্ৰভি<br>লোকসংখ্যা |
| <ul> <li>টালিগঞ্জ সোনারপুর</li> </ul>    | ২৪ পরগণা      | ১৩৩৯                         |
| চণ্ডীতলা                                 | হুগলী         | ১৩২৬                         |
| দাসপুর                                   | মেদিনীপুর     | 202 <del>0</del>             |
| বৈছ্যবাটী                                | <b>ত</b> গলী  | <b>১</b> ২98                 |
| <ul> <li>মাহুলাবাজার</li> </ul>          | মুরশিদাবাদ    | ১২৬৮                         |
| শ্রীনগর                                  | ঢাকা          | >> 0 0                       |
| ঘাটাল                                    | <b>छ</b> शनी  | ১১২৯                         |
| আচিপুর                                   | ২৪ পরগণা      | 2255                         |
| <ul> <li>সুজাগঞ্জ ( বহরমপুর )</li> </ul> | মূরশিদাবাদ    | 22°F                         |
| আমতা                                     | <b>रु</b> शनी | ১০৯৩                         |
| রঘুনাথগঞ্জ ( জঙ্গিপুর )                  | মুরশিদাবাদ    | ১০৯১                         |
| <ul> <li>ছগলী</li> </ul>                 | <b>ভ</b> গলী  | ১০৮৯                         |
| জগৎব <b>ল্লভপু</b> র                     | হাবড়া        | > 9 9 0                      |
| ঝালকাটি                                  | বাখরগঞ্জ      | >000                         |
| পুঁটিয়া                                 | রাজশাহী       | <b>&gt;</b> •22              |
| ডেবরা                                    | মেদিনীপুর     | 2026                         |
| # তমলুক                                  | <u>\$</u>     | > • 8                        |

বঙ্গদেশের মধ্যে যে কয়েক স্থান সর্ব্বাপেক্ষা জনাকীর্ণ, তাহা উপরে দেখান গেল। এ সকল স্থানেই বর্গ মাইল প্রতি সহস্রাধিক লোক। উহার মধ্যে যে কয়েক স্থানে \* চিহু দেওয়া গেল, তাহা নগর বা উপনগর, বা নগর বা উপনগরবিশিষ্ট প্রদেশ। গ্রাম্য প্রদেশের মধ্যে বঙ্গদেশে সর্ব্বাপেক্ষা আঁড়িয়াদহের থানায় বর্গ মাইল প্রতি লোক অধিক। তৎপরে ভুমজুর, ও স্থানরবন মধ্যগত হাসনাবাদ (টাকি অঞ্চল)। যে কয়েক স্থানে বর্গ মাইল প্রতি সহস্রাধিক লোক, তাহা সকলই হুগলী, ২৪ পরগণা, হাবড়া, পাটনা, মুরশিদাবাদ, মেদিনীপুর, দিনাজপুর, ঢাকা, বাখরগঞ্জ এবং রাজশাহীর অন্তর্গত। কিন্তু শেষোক্ত চারিটি জেলায় কেবল একং থানায় এ রূপ লোকাধিকা।

্ ঢাকা, শান্তিপুর, কৃষ্ণনগর, ভাগলপুর, মৃঙ্গের প্রভৃতি প্রাচীন বছ জনাকীর্ণ নগর এই তালিকার অন্তর্গত নহে। তাহার কারণ এই সকল স্থান যেং থানার অন্তর্গত, সেই সকল থানার মধ্যে অনেক সামান্ত গ্রাম আছে, গড় পড়তা অধিক হয় নাই।

পঞ্চম। বিলাতের সঙ্গে তুলনায় কি জানা যায়?

দেখা যায় যে এ বিষয়ে বঙ্গদেশের সঙ্গে ও বিলাতের সঙ্গে বিশেষ সাদৃশ্যও আছে। তারতম্য আছে। ইংলগু, স্কটলগু, আয়ল গুপ্রভৃতির মোট বিস্তার ১২১,১১৫ বর্গ মাইল, এবং লোক সংখ্যা ৩,১৮,১৭,১০৮। বঙ্গদেশের পরিমাণ ইহার দ্বিগুণ এবং লোকসংখ্যাও দ্বিগুণ। ব্রিটেনে বর্গ মাইল প্রতি ২৬৩ জন লোক, বঙ্গদেশে বর্গ মাইল প্রতি তদপেক্ষা ছয় জন বেশী অর্থাৎ ২৬৯ জন লোক। নিজ ইংলণ্ডে বর্গ মাইল প্রতি ৪২২ জন লোক, বেহারে তদপেক্ষা ৪০ জন বেশী অর্থাৎ ৪৬৫ জন, এবং বাঙ্গালায় তদপেক্ষা ৩৩ মাত্র কম, অর্থাৎ ৩৮৯ জন। হুগলী প্রভৃতি যে ২৭ জেলার উল্লেখ পূর্বের্প হইয়াছে, তাহা একত্র করিলে পরিমাণে গ্রেটব্রিটেনের তুল্য হইবে। কিন্তু লোক সংখ্যায় তাহার গড় বর্গ মাইল প্রতি ৪২২ জনের অনেক অধিক। অতএব ঐ সকল প্রদেশ ইংলণ্ড অপেক্ষাও জনাকীর্ণ। ইউরোপে যে রাজ্যে গড়ে বর্গ মাইল প্রতি ২০০ জন লোক বাস করে, সে রাজ্য বহু জনাকীর্ণ বিলিয়া গণ্য হয়। জর্মাণি ও ফ্রান্স পৃথিবীর মধ্যে ছইটি অতি প্রাচীন এবং সর্ব্বাংশে প্রধান ও স্বসভ্য রাজ্য। কিন্তু তথায় বর্গ মাইল প্রতি ২০০ জন লোক নাই।

অতএব বাঙ্গালা, বিশেষতঃ বেহার পৃথিবীর মধ্যে অত্যন্ত জনাকীর্ণ প্রদেশ। এরপ লোকের আতিশয্য মঙ্গলের কারণ নহে—অমঙ্গলের কারণ।

ষষ্ঠ। এক্ষণে জিজ্ঞাস্ত যে এই রূপ লোক বাহুল্য পূর্ব্বাবধি আছে, না ইদানীস্তন বৃদ্ধি হইয়া আসিতেছে ?

ইহার সত্ত্তর দিবার কোন উপায় নাই। পূর্ব্বে কখন লোক সংখ্যা করা হয় নাই। ইংরাজেরা দেওয়ানী প্রাপ্ত হইলে কিছু পরে অমুমিত হইয়াছিল যে বাঙ্গালা, বেহার ও উড়িয়্যার লোক সংখ্যা এক কোটি। পরে এমত বিবেচনা হয় যে এ অমুমান অযথার্থ—লোক আরও অধিক হইবে। সর উইলিয়ম জোন্স তৎপরে অমুমান করেন যে, ঐ প্রদেশে বারাণসী বিভাগ সমেত ২,৪০,০০,০০০ লোক আছে। ১৮০২ শালে কোলক্রক সাহেব অমুমান করেন যে, ঐ প্রদেশে তিন কোটি লোক আছে। ১৮১২ শালে বিখ্যাত "পঞ্চম বিজ্ঞাপনীতে" এ দেশের লোক সংখ্যা ২,৭০,০০,০০০ বলিয়া অমুমিত হইয়াছিল।

১৮০৭ শালে ডাক্তার ফান্সিস বুকানন নামা একজন বিচক্ষণ ইংরাজ বঙ্গদেশ সম্বন্ধীয় নানা প্রকার তত্ত্ব সংগ্রহের জন্ম নিযুক্ত হয়েন। সাত বৎসর তিনি এই সকল বিষয়ে পরিশ্রম করেন। তিনি বাঙ্গালা ও বেহারের কিয়দংশের লোক সংখ্যা নির্ণীত করিতে যত্ন করেন। তাঁহার নির্ণয়ালুসারে উক্ত অংশে তৎকালে ১,৬৪,৪৩,২২০ জন লোক ছিল। বর্ত্তমান গণনায় তৎপ্রদেশে ১,৪৯,২৬,৩৩৭ জন লোক পাওয়া গিয়াছে। অতএব বুকাননের নির্ণয়ের উপর নির্ভর করিতে গেলে বিবেচনা করিতে হইবে যে, পূর্ব্বাপেক্ষা লোক সংখ্যা হ্রাস হইয়াছে। যদি ইহা সত্য হয়, তবে আমরা নিতান্ত ছাপিত নহি।

সর্ব্ব যে লোক সংখ্যার হ্রাস হইয়াছে, বুকাননের নির্ণয়ে এমত সিদ্ধান্ত হয় না; কোথাও হ্রাস—যথা মালদহ, দিনাজপুর, পূর্ণয়া। কোথাও বুদ্ধি—
যথা মুঙ্গের, রঙ্গপুর, সাঁওতাল পরগণা।

সপ্তম। বঙ্গদেশে কত হিন্দু, কত মুসলমান ? তাহার সংখ্যা বিজ্ঞাপনীর পরিশিষ্টের ১বি চিহ্নিত নক্সায় নিজ বাঙ্গালা সম্বন্ধে নিম্নলিখিত সংখ্যা পাওয়া যায়—

হিন্দু ··· ·· ১,৮১,০০,৪৩৮ মুসলমান ··· ১,৭৬,০৯,১৩৫

অতএব দেখা যাইতেছে যে, নিজ বাঙ্গালায় হিন্দু মুসলমান প্রায় সমান।
মুসলমান অপেক্ষা পাঁচ লক্ষ মাত্র অধিক হিন্দু আছে। তবে হিন্দুদিগের
প্রাধান্য এই যে, মুসলমানেরা প্রায় কৃষক, এবং সামান্য শ্রেণীর লোক।
ভদ্রলোক অধিকাংশই হিন্দু, কিন্তু তাই বলিয়া এই বঙ্গদেশকে কেবল হিন্দুর
দেশ বলা যায় না। যেমন ইহা হিন্দুর দেশ, সেই রূপই ইহা মুসলমানের
দেশ।

মোটের উপর নিজ্প বাঙ্গালায় হিন্দু মুসলমান তুল্য বলিয়া সকল জ্বেলায় যে সেই রূপ, এমত বলা যায় না। নিম্নলিখিত কয় জ্বেলায় হিন্দু অপেক্ষা মুসলমান অধিক, যথা—

্বশোহর, নদীয়া, দিনাজপুর, রাজশাহী, রঙ্গপুর, বগুড়া, পাবনা, ঢাকা, করিদপুর, বাথরগঞ্জ, ময়মনসিংহ, চট্টগ্রাম, নোওয়াখালি, ( সুধারাম ) ত্রিপুরা।

এই কয়েকটিকে মুসলমান জেলা বলিলে কেহ আপত্তি করিতে পারেন না। নদীয়া ভিন্ন এই সকল জেলাই পূর্ববঙ্গান্তর্গত। অতএব পূর্ববঙ্গ যথার্থ মুসলমানের দেশ বটে।

ইহার মধ্যে সর্বাপেক্ষা বগুড়া জেলাতেই মুসলমানের আধিক্য। তথায় শতকরা ৮০ জন মুসলমান। তৎপরে রাজশাহী; তথায় শতকরা ৭৭ জন মুসলমান। তারপর সুধারামে ৭৫ জন, চট্টগ্রামে ৭০ জন, পাবনায় প্রায় তাহাই; বাখরগঞ্জ, ময়মনসিংহ এবং ত্রিপুরায় প্রায় ৬৫ জন, এবং রঙ্গপুরে ৬০ জন। অবশিষ্ট যশোহর, নদীয়া, দিনাজপুর, ঢাকা এবং ফরিদপুরে ষাটের কম, এবং পঞ্চাশের অধিক।

নিম্নলিখিত কয়টি জেলায় মুসলমান অপেক্ষা হিন্দু অধিক, স্থতরাং ঐ কয়েকটিকে হিন্দুর দেশ বলা যায়। যথা—

বর্দ্ধমান, হুগলী, হাবড়া, বাঁকুড়া, বীরভূম, মেদিনীপুর, ২৪ পরগণা, মুরশীদাবাদ, মালদহ, দারজিলিং, জলপাইগুড়ি, কাছাড়।

শ্রীহট্টে হিন্দু মুসলমান প্রায় তুল্য। এই কয় জেলার মধ্যে বাঁকুড়ায় সর্বাপেক্ষা হিন্দুর আধিক্য। তথায় শত করা ২॥ জন মাত্র মুসলমান। মেদিনীপুর দ্বিতীয়—তথায় মুসলমান শতকরা ৬ জন। তার পরে দারজিলিঙ্গে ৬॥, বীরভূমে ১৬, বর্দ্ধমানে ১৭, ছগলী হাবড়ায় ২০, কাছাড়ে ৩৬, ২৪ পরগণায় ৪০; মুরশিদাবাদ, মালদহ, এবং জলপাইগুড়িতে চল্লিশের অধিক, পঞ্চাশের কম।

কলিকাতায় শতকরা প্রায় ত্রিশ জন মুসলমান, ৬৫ জন হিন্দু, ৫জন অপর ধর্মাক্রান্ত।

পাঠক দেখিবেন যে যে জেলায় প্রাচীন মুসলমান রাজধানী ছিল, সেইং জেলায় যে অধিক মুসলমান এমত নহে। তাহা হইলে ঢাকা, মুরশীদাবাদ, মালদহে, সর্ব্বাপেক্ষা অধিক মুসলমান হইত। বিবর্লি সাহেব কোনং জেলায় মুসলমানের আধিক্যের কারণ নির্দেশ করিবার চেষ্টা পাইয়াছেন। কিন্তু বড় সফল হইতে পারেন নাই। সর্ব্বাপেক্ষা বগুড়া এবং রাজশাহীতে অধিক মুসলমান কেন, তাহার কোন সম্ভোষজনক কারণ নির্দিষ্ট হয় নাই।

পূর্বকালে ইতরজাতীয় হিন্দুগণ পীড়নেই হউক বা স্বেচ্ছাপূর্বকই হউক,
মুসলমান ধর্মাবলম্বন করাতেই যে বঙ্গদেশে মুসলমানের ভাগ অধিক হইয়াছে,

এ কথা বিবর্লি সাহেব সবিস্তারে সমর্থিত করিয়াছেন। সে আয়াস নিষ্প্রয়োজনীয়, এ কথা সকলেই স্বীকার করিবে।

নিজ বাঙ্গালা ভিন্ন অন্তত্র মুসলমানের সংখ্যা অপেক্ষাকৃত অল্প। বেহারে ১,৬৫,২৬,৮৫০ জন হিন্দু, ২৬,৩৬,০৩৫ মুসলমান মাত্র। উড়িস্থায় ৩৭,৮৭,৭২৭ জন হিন্দু, ৭৪,৪৭২ জন মাত্র মুসলমান। ছোট নাগপুর ও আসামেও মুসলমানের সংখ্যা অতি সামান্য। এই কয় প্রদেশের কোন জেলাতেই হিন্দু অপেক্ষা মুসলমানের আধিক্য নাই।

বঙ্গদেশের লেপ্টেনেণ্ট গবর্ণরের অধীন কয় প্রদেশে মোট ২৫,৬৬৪,৭৭৫ মুসলমান আছে। অর্থাৎ মোট লোক সংখ্যার তৃতীয়াংশের পূরা একাংশ নহে। হিন্দু ৪২,৬৭৪,৩৬১।

অপ্তম। মুসলমানের ভাগ বাড়িতেছে কি না ? বিবর্লি সাহেব বলেন, বাড়িতেছে। যদি তাহা সত্য হয়, তবে কালে এ দেশে হিন্দু নাম লুপ্ত হওয়াও বিচিত্র নহে। বিবর্লি সাহেবের এ সিদ্ধান্তে আমাদের বিশ্বাস হয় না, তিনি যে সকল কারণ নির্দিষ্ট করিয়াছেন, তাহা সন্তোষজনক নহে। প্রধানতঃ তিনি বুকানন প্রভৃতির কথার উপর নির্ভর করিয়া এ সিদ্ধান্ত করেন। কিন্তু কোথায় কত ভাগ হিন্দু, কত ভাগ মুসলমান, সে বিষয়ে বুকানন প্রভৃতির কথা অনুমান মূলক মাত্র। দ্বিতীয় কারণ এই একটি বলেন যে, হিন্দু অপেক্ষা মুসলমানের মধ্যে বালক বালিকার ভাগ অধিক, এ জন্ম মুসলমানের ভাগ অধিক জন্মিতেছে। মুসলমানের মধ্যে বালকের ভাগ অধিক, তাজন্ম মুসলমানের ভাগ অধিক জন্মিতেছে। মুসলমানের মধ্যে বালকের ভাগ অধিক বটে, কিন্তু সেকি অধিক সন্তান জন্মিতেছে বলিয়া, না মুসলমানের মধ্যে অকালমৃত্যু অধিক বলিয়া ? এ কথার পুনক্লপ্লেখ করিতেছি।

নবম। হিন্দুর মধ্যে কোন্ জাতির সংখ্যা অধিক ?

সর্ব্বাপেক্ষা কৈবর্ত্ত দাস অধিক। তথায় যে কয়েকটি জ্বাতি সংখ্যার দশ লক্ষের অধিক, তাহা নিম্নে নির্দ্দেশ করা গেল—

আর সকল জাতি দশ লক্ষের কম। বেহারে সর্ববাপেক্ষা গোয়ালা অধিক। তথায় তিনটি জাতি মাত্র সংখ্যায় দশ লক্ষের অধিক। যথা— গোয়ালা ··· ২৩,•৭,৪•৬ ব্রাহ্মণ ··· ১০,১৩,৬৭৬ বভন (ইতর ব্রাহ্মণ বিশেষ) ··· ১০,০১,৩৬৯

উড়িষ্মায় কোন জ্বাতিই সংখ্যায় দশ লক্ষ নহে। তথায় চাষা নামক কৃষি-ব্যবসায়ী জ্বাতি সর্ব্বাপেক্ষা অধিক। তৎপরে ব্রাহ্মণ।

বঙ্গদেশে প্রায় এক হাজার ভিন্ন২ জ্ঞাতি বাস করে। দশম। এতদেশে স্ত্রীলোক অধিক, না পুরুষ অধিক ?

কথিত আছে যে, পৃথিবীতে স্ত্রীলোক অপেক্ষা কিঞ্চিৎ অধিক পুরুষ জ্বিয়া থাকে, কিন্তু জীবিতে স্ত্রী পুরুষ তুল্য সংখ্যক। ইহাই প্রাকৃতিক নিয়ম, কেহ২ বলেন। কেহ কেহ বলেন যে, পুরুষের অপেক্ষা স্ত্রীলোকের সংখ্যা অধিক, ইহাই প্রাকৃতিক নিয়ম। ইউরোপীয় নানাদেশের প্রজা গণনায় শেষাক্ত কথাটি এক প্রকার সপ্রমাণ হইয়াছে। বিলাতের (United Kingdom) লোক সংখ্যা গণনায় পুরুষাপেক্ষা ৯,২৫,৭৬৪ জন স্ত্রীলোক অধিক পাওয়া গিয়াছে। বিলাতের অনেক পুরুষ বিদেশে থাকে, তাহা বাদেও প্রায়্ম স্ত্রীলোকের সংখ্যা সাত লক্ষ বেশী। স্কুইডেন্, নরওয়ে, এবং হলাণ্ডের লোক সংখ্যা গণনায় শত করা ৪।৫ জন স্ত্রী লোক বেশী হইয়াছে। জ্বর্শ্মাণিতেও প্রায়্ম চারি জন (৩'৭) স্ত্রীলোকে শত করা বেশী, অর্থাৎ যেখানে ১০০ জন পুরুষ, সেখানে ১০৩'৭ জন স্ত্রীলোক। রুসিয়ায় ১০০ পুরুষের স্থানে ১০২'৫ জন স্ত্রী, পোলণ্ডে ১০৬৮ জন এবং ফিনলণ্ডে ১০৫'৪ জন। অতএব ইউরোপের গতিক দেখিয়া সিদ্ধান্ত করা যাইতে পারে যে, সর্ব্বত্র পুরুষাপেক্ষা স্ত্রীলোক অধিক।

কিন্তু ভারতবর্ষে দৃষ্টিপাত করিলে এ সিদ্ধান্ত উদ্মূলিত হইয়া যায়। তথায় পূর্বে যে সকল প্রদেশে লোকের সংখ্যা করা হইয়াছিল, তাহাতে প্রকাশ পাইয়াছিল যে একশত জন পুরুষ প্রতি

উত্তর পশ্চিমে ৮৬'৫ জন স্ত্রীলোক অযোধ্যায় ৯৩ , , পঞ্চাবে ৮১'৮ , ,, মধ্যভারতে ৯৫'৩ ,, ,, বেরাড়ে ৯৫'৫ , ,,

অতএব ভারতবর্ষে সচরাচর স্ত্রীলোক অপেক্ষা পুরুষের সংখ্যা অধিক।

বঙ্গদেশে কোন২ পার্ববভ্য প্রদেশে (নাগা, গারো, এবং বহা ত্রিপুরার স্ত্রী পুরুষ পৃথক করিয়া গণনা হয় নাই। ভদ্তির ৬,৬৬,৭২,৬৭৯ জন লোকের মধ্যে স্ত্রীপুরুষ পৃথক করিয়া গণিত হইয়াছে। তন্মধ্যে ৩,৩৩,৯৮,৬০৫ জন পুরুষ, এবং ৩,৩২,৭৪,০৭৪ জন স্ত্রীলোক।

তবে ভারতবর্ধের অক্সাম্ম প্রদেশের স্থায় বঙ্গদেশেও দ্রীলোক অপেক্ষা পুরুষের সংখ্যা অধিক। কিন্তু ভারতবর্ষের অস্থান্ম প্রদেশের সঙ্গে বঙ্গ প্রদেশের প্রভেদ এই যে, এখানে দ্রীপুরুষের সংখ্যার অল্প তারতম্য। এক শত জন পুরুষের প্রতি ৯৯৬ জন দ্রীলোক। নিজ বাঙ্গালায় দ্রীলোকের সংখ্যা আরও কিছু কম। ১০০ জন পুরুষের প্রতি ৯৮৯ জন দ্রীলোক।

একটা কোতৃকের কথা মনে পড়িল। এক জন স্ত্রী এক জন পুরুষে বিবাহ হইলে, বঙ্গদেশে সকল পুরুষের বিবাহ ঘটে না। নিজ বাঙ্গালার নিতান্তপক্ষে শতকরা এক জন পুরুষকে অবিবাহিত থাকিতে হয়। বিশেষ কতকগুলি স্ত্রীলোক আজন্ম বেশ্যা, কখন বিবাহ করে না, এমত স্থলে এ দেশে পুরুষের বহু বিবাহ প্রথার অপেক্ষা স্ত্রীলোকের বহু বিবাহ অবস্থা সঙ্গত বোধ হয়। এক জন স্ত্রীলোক একাধিক পুরুষ বিবাহ করিতে না পারিলে স্ত্রীলোকে কুলায় না।

বঙ্গদেশের সর্বব্রই পুরুষের অপেক্ষা স্ত্রীলোক সংখ্যায় অল্প নহে। কোথাও স্ত্রীলোক বেশী, কোথাও পুরুষ বেশী। কলিকাতায় স্ত্রীলোকের দ্বিগুণ পুরুষ। নিম্নলিখিত কয়েকটি জেলায় স্ত্রীলোক বেশী।—

বর্দ্ধমান, বাঁকুড়া, বীরভূম, মেদিনীপুর, হুগলী, হাবড়া, নদীয়া, মুরশিদাবাদ, মালদহ, রাজশাহী, পাবনা, ঢাকা, ফরিদপুর, চট্টগ্রাম, পাটনা, গয়া, সাহাবাদ, সারণ, মুঙ্গের, কটক, বালেশ্বর, খাসিয়া পাহাড়। ইহার মধ্যে চট্টগ্রাম এবং মুরশিদাবাদে সর্বাপেক্ষা স্ত্রীলোকের ভাগ অধিক।

এই কয় জেলায় পুরুষের বহু বিবাহ প্রথা না চলিলে, কভক স্ত্রীলোককে অন্য জেলায় গিয়া বিবাহ করিয়া আসিতে হয়। তাহা বাঞ্ছনীয়, কি বহু-বিবাহ বাঞ্ছনীয়, তাহা দেশ হিতৈষী মহাশয়েরা মীমাংসা করিবেন। শাস্ত্রে কি বলে ?

ত্রিন্থত, এবং সাঁওতাল পরগণায় স্ত্রীলোকের সংখ্যা ঠিক সমান। অধশিষ্ট কয় জেলায় পুরুষের সংখ্যা অধিক। এ সম্বন্ধে একটি কৌতৃকাবহ তদ্ধ এই যে, হিন্দু অপেক্ষা মুসলমানের মধ্যে স্ত্রীলোকের সংখ্যা অল্প; কেবল উত্তর ভারতবর্ধের অহ্যত্র সেরূপ নহে। বাঙ্গালায় হিন্দুদিগের মধ্যে স্ত্রীপুরুষ সম সংখ্যক। মুসলমানের স্ত্রীলোক মোটের উপর এই, কিন্তু জেলায় জে ায় বৈষম্য দেখা যায়।

একাদশ। কোন্ বয়সের োক কত ? সকল বয়সের লোক পৃথকং করিয়া গণা হয় নাই। ছাদশ বানেরের অনধিক বয়স্ক, এবং ছাদশ বাংসরের অধিক বয়স্ক স্ত্রীপুরুষ এই ছুই শ্রে:তে বিভক্ত হইয়াছে। বালক বা বালিকা বলিলে এ প্রবন্ধে বার বংসরের অনধিক বয়স্ক বুঝাইবে। বয়ংপ্রাপ্ত বলিলে বার বংসরের অধিক বয়স্ক বুঝাইবে। বয়সের বিষয়ে এই কয়েকটি কথা পাওয়া যাইতেছে।

১। বঙ্গদেশে যেমন মোট স্ত্রীলোক এবং পুরুষ প্রায় তুল্য, বালক বালিকা সম্বন্ধে সেরূপ নহে। বিশ্ময়কর কথা এই যে, বালিকা অপেক্ষা বালক অধিক; কিন্তু বয়ঃপ্রাপ্ত পুরুষ অপেক্ষা স্ত্রীলোক অধিক। যে পরিমাণে বালকের আধিক্য, প্রায় সেই পরিমাণেই স্ত্রীলোকের আধিক্য। যথা একশত জ্বনের মধ্যে

| মোট অল্প ব |                     | h | ••• | ©8.¢                 |
|------------|---------------------|---|-----|----------------------|
|            | বয়ঃপ্রাপ্ত পু<br>ঐ | • |     | ०8. <i>५</i><br>०७:० |

- ২। এইটি কেবল মোটের উপর বর্ত্তে এমত নহে। সকল জেলাতেই বয়ঃপ্রাপ্ত বালক অধিক, বালিকা কম; সকল জেলাতেই বয়ঃপ্রাপ্ত স্ত্রীলোক অধিক, বয়ঃপ্রাপ্ত পুরুষ অল্প। ইহাতে সিদ্ধান্ত হইতেছে যে, প্রথমতঃ বঙ্গদেশে সর্ব্বত্রই কন্সা সন্তানের অপেক্ষা পুত্র সন্তান অধিক জন্মে, দ্বিতীয়তঃ সর্ব্বত্রই দ্বীলোকের অপেক্ষা অধিক পুরুষ মরে। অধিক পুরুষ জন্মে, বা অধিক পুরুষ মরে, ইহার কি কোন কারণ আছে?
- ৩। ইউরোপ অপেক্ষা ভারতবর্ষে বালক বালিকাদিগের সংখ্যা অত্যন্ত অধিক। ইউরোপের মধ্যে সর্ব্বাপেক্ষা ইংলণ্ডে বালক বালিকার সংখ্যা

অধিক, কিন্তু তথায় এক শত লোকের মধ্যে ২৯'৪৪ জন মাত্র বালক বা বালিকা। কিন্তু ভারতবর্ষে দেখা যাইতেছে,

> বঙ্গদেশে ... ৩৪'৫ জ্বন পঞ্চাবে ... ৩৫'৪২ ঐ উত্তর পশ্চিমে ... ৩৫'৫৮ ঐ অযোধ্যায় ... ৩৬ বেরাড়ে (১৩ বৎসর পর্য্যস্ত ) ৩৫'৭ মধ্য ভারতে (১৪ ঐ) ... ৩৯'৯

ইহার কারণ কি ? ভারতবর্ষ ইউরোপ অপেক্ষা অস্বাস্থ্যকর, তথায় অনেকে বয়:প্রাপ্ত হইতে পারে না, অল্প বয়সেই মরিয়া যায়, সেই জন্ম কি এমত ঘটে ? কিন্তু তাহা হইলে অস্বাস্থ্যকর বর্দ্ধমান এবং রাজধানী বিভাগে বালক বালিকার সংখ্যা ভারতবর্ষের অন্যত্রাপেক্ষা অল্প কেন ? এই ছুই বিভাগে বালক বালিকা শতকরা ৩০ ৯ এবং ৩০ ৮ মাত্র। ইংলগু হইতে কিছু অধিক মাত্র। জ্বর পীড়িত হুগলী ও বর্দ্ধমান জেলায় ২৯ ২ ও ২৯ ৪ জন, অর্থাৎ ইংলগু অপেক্ষাও অল্প। ইহার একটি কারণ এই নির্দিষ্ট হইয়াছে যে, যাহারা সংক্রামক জ্বরে পীড়িত হয়, তাহাদের অপত্যোৎপাদিকা শক্তির হ্রাস হয়।

বঙ্গদেশে নিজ বাঙ্গালা ও বেহার অপেক্ষা বন্ধ ও পার্ব্বত্য জাতির মধ্যে বালক-বালিকার আরও প্রাবল্য।

সাঁওতাল পরগণায়, ছোট নাগপুরে, ও আসামেই তাহাদের সংখ্যা সর্ব্বাপেক্ষা অধিক। অম্যত্রও দেশী লোক অপেক্ষা বম্মজাতির মধ্যে সস্তানের আধিক্য। বিবর্লি সাহেব সিদ্ধাস্ত করেন যে দেশী জাতির অপেক্ষা বম্মজাতির সস্তানোৎপাদিকা শক্তি অধিক এবং তাহাদের সংখ্যা দিন দিন বৃদ্ধি হইতেছে।

৫। হিন্দু অপেক্ষা মুসলমানের মধ্যে বালক বালিকার সংখ্যা অধিক। বিবর্লি সাহেব বলেন যে, বাঙ্গালায় মুসলমানেরা পূর্বেব নীচ জাতীয় হিন্দু ছিল—পরে যবন হইয়াছে। নীচজাতীয় হিন্দুরা পূর্বেব বস্তজাতীয় ছিল। এই জন্ম বাঙ্গালায় মুসলমানেরা বন্ধ জাতিরস্বভাবান্থ্যায়ী অধিক সন্তানোৎ-পাদক। তাহা হইলে নীচজাতীয় হিন্দুদিগের মধ্যেও সন্তানের আধিক্য হুইতে। বাস্তবিক তাহা হয় কি না, জানা যায় না।

অক্সত্র বাঙ্গালায় সস্তানাধিক্যের তিনি আর একটি কারণ নির্দিষ্ট করিয়াছেন, যে হিন্দু শাস্ত্রামুসারে সকলকেই বিবাহ করিতে হয়, এবং সম্ভানোৎপাদন পরম ধর্ম। তবে হিন্দুর মধ্যেই সম্ভানাধিক্য হওয়া উচিত।

বস্তুতঃ ভারতবর্ষে বিবাহের আধিক্য, এবং বাল্য বিবাহ সস্তানাধিক্যের কারণ হইতে পারে।

৬। এদেশে বালক বালিকার এতাদৃশ বাহুল্যে ছুইটি সিদ্ধান্তের মধ্যে একটি অবশ্য সত্য বোধ হয়। হয়, ইউরোপ অপেক্ষা এদেশে অকাল মৃত্যু অধিক, নয় এদেশে অধিক সস্থান জন্মে। প্রথমোক্ত সিদ্ধান্তটি সত্য বোধ হয়। কিন্তু বাল্য বিবাহকে বিবর্লি সাহেব যে অকাল মৃত্যুর কারণ বলিয়াছেন, এ কথা অমূলক।

৭। পূর্ব্বে কথিত হইয়াছে যে, বঙ্গদেশে বালিকা অপেক্ষা অধিক বালক জন্মে। আশ্চর্য্যের বিষয় এই যে, বস্থজাতির মধ্যে সর্ব্বাপেক্ষা এই তারতম্য অল্প, তদপেক্ষা হিন্দুর মধ্যে বালকের আধিক্য এবং হিন্দুর অপেক্ষা মুসলমানের মধ্যে আরও অধিক।

স্থানাভাব প্রযুক্ত আমরা বঙ্গীয় প্রজা সম্বন্ধে আরও অনেকগুলিন জ্ঞাতব্য কথা সম্বলন করিতে পারিলাম না।



হিন্দুধর্মের শ্রেষ্ঠতা। শ্রীরাজনারায়ণ বস্থ প্রণীত। কলিকাতা জাতীয় যন্ত্র।

এই গ্রন্থ, এবং ইহার পরে যে গ্রান্থের উল্লেখ করা যাইতেছে, এই ছুই প্রস্থের সমালোচনায় প্রবৃত্ত হইয়া, আমরা একটি আনন্দ অমুভব করিতেছি। আমরা সচরাচর বাঙ্গালা গ্রন্থের অপ্রশংসা করিয়া থাকি। তাহাতে লেখক-দিগেরও অসুখ, আমাদিগেরও অসুখ। লেখক মাত্রেরই দৃঢ় বিশ্বাস থাকে যে "আমার প্রণীত গ্রন্থ সর্ববাঙ্গস্থন্দর, অনিন্দনীয়, এবং রামায়ণ হইতে আজি পর্য্যন্ত যত গ্রন্থ প্রণীত হইয়াছে, সর্ব্বাপেক্ষা উৎকৃষ্ট।" সমালোচক যদি ইহার অম্যথা লেখেন, তবেই গ্রান্থকারের বিষম রাগ উপস্থিত হয়। ত্বর্ভাগ্যক্রমে পৃথিবী মধ্যে যত দেশে যত গ্রন্থকার জন্মগ্রহণ করিয়া লোক পীড়া জন্মাইয়াছেন, তন্মধ্যে সাধারণ বাঙ্গালি গ্রন্থকার সর্ব্বাপেক্ষা অপকৃষ্ট। স্বতরাং তাঁহাদিগের আমরা প্রশংসা করি না। অপ্রশংসা দেখিয়া, লেখক সম্প্রদায় আমাদিগের প্রতি রাগ করেন। সভা জাতীয়দিগের মধ্যে কাহারও এরূপ রাগ হইলে, তিনি সে রাগ গায়ে মারেন ; ছই একজন ব্যাকুল গ্রন্থকার কদাচিৎ সমালোচনার প্রতিবাদ করেন। কিন্তু বাঙ্গালির স্বভাব সেরূপ নহে। বাঙ্গালী অশু যে কার্য্যে পরাষ্মুখ হউন না কেন, কলহে কদাপি পরাষ্ম্রখ নহেন। সমালোচনায় অপ্রশংসা দেখিলেই তাহার প্রতিবাদ করিতে হইবে—প্রতিবাদ করিতে গেলে এ সম্প্রদায়ের লেখকদিগের দৃঢ় বিশ্বাস আছে যে, ভজ্র লোকের ভাষা এবং ভজ্র লোকের ব্যবহার বর্জ্জনীয়। যে দেশে অল্পকাল হইল, কবির লড়াই ভদ্রলোকের প্রধান আমোদ ছিল-- যে **'দেশে অ্যাপিও পাঁচালি প্রচলিত, যে দেশের লোক অঙ্গীল গালিগালাজ ভিন্ন**  অস্তু গালি জানে না, সে দেশের ক্রুদ্ধ লেখকেরা যে রাগের সময়ে আপনাপন শিক্ষা এবং সংসর্গের স্পষ্ট পরিচয় দিতে কুষ্ঠিত হইবেন না, তাহা সহজ্ঞেই কখন২ দেখিয়াছি যে মহাসম্ভ্রান্ত দেশমান্ত ব্যক্তিও আপনার সম্মানের ত্রুটি হইয়াছে বিবেচনা করিয়া, রাগান্ধ হইয়া ইতরের আশ্রয় অবলম্বন করিয়াছেন, এবং মাতৃভাষাকে কলুষিত করিয়াছেন। কখন২ দেখিয়াছি, রাগান্ধ লেখকেরা সমালোচনার মর্ম্ম গ্রহণ করিতেও অক্ষম। যদি আমরা কোন পুস্তকান্তর্গত চর্ব্বিত চর্ব্বণকে ব্যঙ্গ করিয়া "নৃতন" বলিয়াছি, গ্রন্থকার মনে করিয়াছেন, যে সত্য সত্যই তাঁহার কথাগুলিকে নুতন বলিয়াছি। যদি কোন গ্রন্থে ছুই আর ছুই চারি হয়, এমত কথা পাঠ করিয়া তাহা ছজ্ঞে র বলিয়া ব্যঙ্গ করিয়াছি, অমনি গ্রন্থকার মনে করিয়াছেন যে, আমার আবিষ্কৃত তত্ত্ব সত্য সত্যই হুজ্রে র বলিয়া নিন্দা করিয়াছে। স্বতরাং তিনি অধীর হইয়া প্রমাণ করিতে বসিয়াছেন যে তাঁহার কথা গুলিন অতি প্রাচীন এবং সকলেরই জ্ঞানগোচর। কখন২ দেখিয়াছি, কোন সামান্ত অপরিচিত লেখক মনে২ স্থির করিয়াছেন, আমরা ঈর্ধ্যা বশতই তাঁহার গ্রন্থের নিন্দা করিয়াছি। এ সকল রহস্তে বিশেষ আমোদ প্রাপ্ত হইয়া থাকি ঘটে. কিন্তু কতক গুলিন ভাল মানুষকে যে মনঃপীড়া দিয়া থাকি, এবং তাঁহাদিগের বিরাগভাজন হই, ইহা আমাদিগের বড় ছঃখ। অতএব বঙ্গীয় পুস্তক সমালোচনা আমাদিগের বড় অপ্রীতিকর কার্য্য হইয়া উঠিয়াছে। কেবল কর্ত্তব্যামুরোধেই আমরা তাহাতে প্রবৃত্ত। কর্ত্তব্যামুরোধেই আমরা অনিচ্ছুক হইয়াও অপ্রশংসনীয় গ্রন্থের অপ্রশংসা করিয়া থাকি। আমাদের নিতান্ত কামনা যে প্রশংসনীয় গ্রন্থ আমাদিগের হাতে পড়ে, আমরা প্রশংসা করিয়া লেখক সমাজকে জানাই যে আমরা বিশ্বনিন্দুক নহি। আমাদের তুর্ভাগ্যক্রমে, এবং বাঙ্গালা ভাষার হুভার্গ্য ক্রমে সে রূপ গ্রন্থ অতি বিরল। অন্ত হুই খানি, প্রশংসনীয় গ্রন্থ আমাদিগের হস্তগত হইয়াছে। তাই আজি আমাদিগে<del>ৰ</del> এত আহলাদ। তাহার মধ্যে রাজনারায়ণ বাবুর গ্রন্থ খানি প্রথমে न्यारलाठनीय ।

হিন্দু ধর্ম যে সকল ধর্মের শ্রেষ্ঠ, এই কথা প্রতিপন্ন করা এই প্রবর্মের উদ্দেশ্য। গত ভাব্র মাসে জাতীয় সভায় রাজনারায়ণ বাবু উপস্থিত 🕇 🕏 একটি বক্তৃতা করেন। তৎপরে তাহা শ্বরণ করিয়া লিপিবদ্ধ করিয়ার্কেন। তাহাতেই এ প্রস্কাবের উৎপত্তি।

বঙ্গদর্শনের প্রথম প্রচার কালে কার্য্যাধ্যক্ষ সাধারণ সমক্ষে প্রতিশ্রুত হইয়াছিলেন যে, এই পত্রে ধর্ম সম্প্রদায়ের মতামতের সমালোচনা হইবে না। আমরা সেই প্রতিজ্ঞায় বদ্ধ। সেই প্রতিজ্ঞা লঙ্খন না করিলে আমরা এ প্রবন্ধের উপযুক্ত সমালোচনা করিতে পারি না, কেননা তাহা করিতে গেলে হিন্দু ধর্মের দোষগুণ বিচার করিতে হয়। অতএব আমরা ইহার প্রকৃত সমালোচনায় প্রবৃত্ত হইতে পারিলাম না, ইহা আমাদের হুঃখ রহিল।

কিন্তু সে তবের আলোচনায় প্রবৃত্ত না হইয়াও যদি এক জন হিন্দুবংশজাত লেখক বলেন যে, আমাদের দেশের ধর্ম্ম সর্বব্রেষ্ঠ ধর্মা, ইহা একজন স্থপণ্ডিত লোকের নিকট শুনিয়া সুখ হইল, তবে বোধ করি, অন্ত ধর্মাবলম্বী লোকেও তাঁহাকে মার্জনা করিবেন।

আমরা বলিতেছি, এ কথা শুনিয়া আমাদের সুখ হইল, কিন্তু এ কথা আমরা যথার্থ বলিয়া স্বীকার করিতেছি না, বা অযথার্থ বলিয়া অগ্রাহ্য করিতেছি না। হিন্দু ধর্ম অস্ম ধর্মাপেক্ষা শ্রেষ্ঠ কি না, তিষ্বিয়ে কোন অভিমত ব্যক্ত না করিয়া, নিম্নলিখিত কয়েকটি কথা, বোধ হয় বলা যাইতে পারে।

লেখক যাহাকে স্বয়ং হিন্দু ধর্ম বলেন, তাহারই শ্রেষ্ঠত্ব সংস্থাপনই যে তাঁহার উদ্দেশ্য, ইহা অবশ্য অনুমেয়। তিনি বলেন যে, ব্রক্ষোপাসনাই হিন্দু ধর্ম। অতএব ব্রক্ষোপাসনা যে শ্রেষ্ঠ ধর্ম, কেবল তাহাই সমর্থন করা তাঁহার উদ্দেশ্য। এ দেশের সাধারণ ধর্মের শ্রেষ্ঠতা প্রতিপাদন করা তাঁহার উদ্দেশ্য নহে। হিন্দু ধর্ম সর্ব্বাপেক্ষা শ্রেষ্ঠ—কিন্তু আমাদের দেশের চলিত ধর্ম শ্রেষ্ঠ, এমত কথা তিনি বলেন না। যে ধর্মকে তিনি শ্রেষ্ঠ বলেন, তৎসম্বন্ধে লোকের বড় মতভেদ নাই। পরব্রক্ষের উপাসনা—সকল ধর্মের অন্তর্গত—সকলেরই সারভাগ।

রাজনারায়ণ বাবু নিজ প্রশংসিত ধর্ম্মের মূলস্বরূপ বেদাদি হিন্দু শান্তের উল্লেখ করিয়াছেন। তিনি যে ধর্মের উল্লেখ করিয়াছেন, তাহার মূল হিন্দু শান্তে আছে, ইহা যথার্থ। কিন্তু উহা হিন্দু ধর্মের একাংশ মাত্র—অতি আরাংশ। কোন পদার্থের অংশ মাত্রকে সেই পদার্থ করনা করায় সত্যের বিশ্ব হয়। অংশ মাত্র গ্রহণ করিয়া সকল পদার্থেরই প্রশংসা করা যায়। রাজনারায়ণ বাবু যেমন হিন্দু ধর্মের অংশ বিশেষ গ্রহণ করিয়া ঐ ধর্মের প্রশংসা করিয়াছেন, তেমনি ঐ ধর্মের অপরাংশ গ্রহণ করিয়া তাঁহার সকল

কথাই খণ্ডন করা যাইতে পারে। যেমন অঙ্গুরীয় মধ্যস্থ হীরককে অঙ্গুরীয় বলা যায় না, তেমনি কেবল ত্রন্ধোপাসনাকে হিন্দু ধর্ম বলা যায় না। যেমন কলিকাতাকে ভারতবর্ষ বলা যায় না, তেমনি কেবল ব্রহ্মোপাসনাকে হিন্দু ধর্ম বলা যায় না। উপধর্ম হইতে বিচ্ছিন্ন পরিশুদ্ধ ব্রন্মোপাসনা কোন কালে একা ভারতবর্ষে বা ভারতবর্ষের কোন প্রদেশে বা আধুনিক ব্রাহ্ম ভিন্ন কোন সম্প্রদায়ের মধ্যে প্রচলিত ছিল কি না, সন্দেহ। যদি এ কথা যথার্থ হয়, তবে ব্রাহ্ম ধর্ম্মেরই শ্রেষ্ঠতা সংস্থাপন লেখকের উদ্দেশ্য বলিতে হইবে। বোধ হয়, রাজনারায়ণ বাবু এ কথা অস্বীকার করিবেন না।

ইহাতে আমরা লেখকের অপ্রশংসা করিতেছি না। স্বমত সংস্থাপনে সকলেরই অধিকার আছে। বিশেষ ব্রাহ্ম পরিবর্ত্তে হিন্দু কথাটি ব্যবহারে বিশেষ উপকার আছে। হিন্দু ধর্ম্মের সহিত ত্রাহ্ম ধর্ম্মের একতা স্বীকার করায় আমাদের বিবেচনায় উভয় সম্প্রদায়ের মঙ্গল। আমি যদি অন্তের সহিত পৃথক হইয়া একা কোন সদমুষ্ঠানে রত হই, তবে আমার একারই উপকার; যদি সকলের সঙ্গে মিলিত হইয়া সেই সদমুষ্ঠানে রত হই, তবে সকলেই তাহার ফলভোগী হইবে। অল্প লোক লইয়া একটি নৃতন সম্প্রদায় স্থাপনের অপেক্ষা বহুলোকের সঙ্গে পুরাতন ধর্মের পরিশোধন ভাল। কেননা তাহাতে বহু লোকের ইষ্ট সাধন হয়। আমরা হিন্দু, কোন সম্প্রদায় ভুক্ত নহি; কোন সম্প্রদায়ের আত্মকূল্যে এ কথা বলিলাম না; হিন্দু জাতির আমুকৃল্যেই এ কথা বলিলাম।

অক্সান্ত বিষয়ে আমরা কোন কথা বলিতে ইচ্ছুক নহি বলিয়া গ্রন্থকারের রচনার প্রশংসা করিয়া আমরা ক্ষাস্ত হইব। এই প্রবন্ধের রচনা প্রণালী অতি পরিপাটি। লেখক অতি পরিশুদ্ধ, অথচ সকলের বোধগম্য এবং শ্রুতি স্থুখদ ভাষায় আপন বক্তব্য প্রকাশিত করিয়াছেন। মিথ্যা বাগাড়ম্বর পরিত্যাগ করিয়া প্রয়োজনীয় কথায় স্থচারুরূপে কার্য্য সমাধা করিয়াছেন। তাঁহার সংগ্রহও প্রশংসনীয়। সর্ব্বাপেক্ষা তাঁহার প্রবন্ধের শেষ ভাগে সন্নিবেশিত জয়োচ্চারণ আমাদের প্রীতি প্রদ হইয়াছে। আমরা তাহা উদ্ধৃত করিয়া পাঠকদিগকে উপহার দিলাম। ইহাতে নৃতন কথা কিছু নাই, কিন্তু এ রূপ পুরাতন কথা যদি হৃদয় হইতে নিঃস্ত হয়, তবে তাহাতেই আমাদের স্ব্রখ। রাজনারায়ণ বাবুর হৃদয় হইতে এ কথা নিঃস্ত হইয়াছে বলিয়া🕏 তাহাতে আমাদের স্থথ।

"আমার এই রূপ আশা হইতেছে, পূর্বে যেমন হিন্দু জাতি বিছা বৃদ্ধি সভ্যতা জন্ম বিখ্যাত হইয়াছিল, তেমনি পুনরায় সে বিছা বৃদ্ধি সভ্যতা ধর্ম জন্ম সমস্ত পৃথিবীতে বিখ্যাত হইবে। মিণ্টন তাঁহার স্বজাতীয় উন্ধতির সম্বন্ধে এক স্থানে বলিয়াছেন,—Methinks I see in my mind a noble and puissant nation rousing herself like a strong man after sleep and shaking her invincible looks; methinks I see her as an eagle mewing her mighty youth and kindling her undazzled eyes at the full mid-day heaven.

আমিও সেই রূপ হিন্দু জাতি সম্বন্ধে বলিতে পারি, আমি দেখিতেছি, আবার আমার সম্মুখে মহাবল পরাক্রান্ত হিন্দু জাতি নিদ্রা হইতে উথিত হইয়া বীরকুণ্ডল পুনরায় স্পান্দন করিতেছে এবং দেববিক্রমে উন্নতির পথে ধাবিত হইতে প্রবৃত্ত হইতেছে। আমি দেখিতেছি যে এই জাতি পুনরায় নবযৌবনান্বিত হইয়া পুনরায় জ্ঞান ধর্ম ও সভ্যতাতে উজ্জ্বল হইয়া পৃথিবীকে স্মুশোভিত করিতেছে; হিন্দু জাতির কীর্তি, হিন্দু জাতির গরিমা পৃথিবীময় পুনরায় বিস্তারিত হইতেছে। এই আশাপূর্ণ হৃদয়ে ভারতের জয়োচ্চারণ করিয়া আমি অন্ত বক্তৃতা সমাপন করিতেছি।

মিলে সব ভারত সস্থান

এক তান মন: প্রাণ;

গাও ভারতের যশো গান।
ভারত ভূমির তুলা আছে কোন স্থান?
কোন অদি হিমাদ্রি সমান?
ফলবতী বহুমতী, স্রোতস্বতী পুণাবতী,
শতধনি রত্নের নিধান।

হোক ভারতের জন্ম,

ন্ধয় ভারতের জয়, গাও ভারতের জয়, কি ভয় কি ভয়, গাও ভারতের জয়॥

রূপবতী সাধ্বী সতী ভারত ললনা।
কোথা দিবে তাদের তুলনা?
শর্মিষ্ঠাসাবিত্তী সীতা, দময়স্তীপতিরতা,
অভুলনা ভারত ললনা।

হোক্ ভারতের জয়,
ইত্যাদি।
বশিষ্ঠ গৌতম অত্তি মহামুনিগণ
বিশ্বামিত্র ভৃগুতপোধন।
বাল্মীকি বেদব্যাস, ভবভূতি কালিদাস
কবিকুল ভারতভূষণ।
হোক্ ভারতের জয়,
ইত্যাদি।

কেন ভর, ভীরু, কর সাহস আশ্রয়,
যতোধর্ম স্থতো জয়।

ছিন্ন ভিন্ন হীনবল, ঐক্যেতে পাইবে বল
মায়ের মৃথ উজ্জল করিতে কি ভয়?
হোক্ ভারতের জয়,
জয় ভারতের জয়,
গাও ভারতের জয়,
গাও ভারতের জয়,

াজানারায়ণ বাব্র লেখনীর উপর পুষ্প চন্দন বৃষ্টি হউক! এই মহাগীত ভারতের সর্ব্যর গীত হউক! হিমালয় কন্দরে প্রতিধ্বনিত হউক! গঙ্গা যমুনা সিন্ধু নর্মদা গোদাবরী তটে বৃক্ষেথ মর্ম্মরিত হউক! পূর্ব্ব পশ্চিম সাগরের গম্ভীর গৰ্জ্জনে মন্দ্রীভূত হউক! এই বিংশতি কোটি ভারতবাসির হাদয় যন্ত্র ইহার সঙ্গে বাজিতে থাকুক!

কিঞ্চিৎ জলযোগ। প্রহসন, কলিকাতা বাল্মীকি যন্ত্র।

একেই কি বলে সভ্যতার জন্মাবধি প্রহসনের কিছু ছড়াছড়ি হইয়াছে। সেই সকল পাঠে আমরা স্থির করিয়াছি যে হাস্তরসবিহীন অশ্লীল প্রলাপকেই বঙ্গদেশে প্রহসন বলে। তুই খানি প্রহসন এই পরিভাষা হইতে বিশেষ রূপে বর্জ্জিত, **একেই কি বলে সভ্যতা** এবং **সধবার একাদশী**। সধবার একাদশী অশ্লীলতা দোষে দৃষিত হইলেও, অক্যাক্য গুণে ভারতবর্ষীয় ভাষায় এ রূপ প্রহসন তুর্লভ। "কিঞ্চিৎ জলযোগ" ঐ তুই প্রহসনের তুল্য নহে বটে কিন্তু ইহাকেও বর্জিত করিতে পারি। ইহাও এক খানি উৎকুষ্ট প্রহসন। এ প্রহসনের একটি গুণ এই যে তৎপ্রণেতা প্রহসন লিখিতে নাটক লিখিয়া ফেলেন নাই। অনেকেরই প্রণীত প্রহসন, প্রহসন নহে, অপকৃষ্ট নাটক মাত্র ; এপ্রহসন প্রহসন মাত্র, কিন্তু অপকৃষ্ট নহে। ইহাতে হাস্থ্যের প্রাচুর্য্য না থাকুক, নিতান্ত অভাব নাই, এবং ব্যঙ্গ যথেষ্ট। সেই ব্যঙ্গ যদি কোন শ্রেণী বিশেষের প্রতি লক্ষ্য হইয়া থাকে তথাপি নিন্দনীয় নহে, কেননা ব্যক্তের অত্নপযুক্ত বিষয় লইয়া কোথাও ব্যঙ্গ দেখিলাম না। যাহা ব্যঙ্গে যোগ্য, তৎপ্রতি ব্যঙ্গ প্রযুজ্য ; তাহাতে অনিষ্ট নাই, ইষ্ট আছে। কে ব্যঙ্গের যোগ্য, তাহার মীমাংসার স্থান এ নহে; সংক্ষেপে কিঞ্চিৎ বলিব।

কার্য্যের যে সকল গুণ আছে, তাহার মধ্যে একটি ফলোপধায়কতা। কার্য্য হয় সফল, নয় নিক্ষল। কার্য্য সফল হইলে, তাহার ফলে যদি অন্তের ইষ্ট হয়, তবে তাহাকে পুণ্য বলি। যদি তাহার ফলে পরের অনিষ্ট হয়, তবে তাহাকে কর্তার অভিপ্রায় ভেদে পাপ বা ভ্রান্তি বলি। যদি অসদভি-প্রায়ে সেই অনিষ্টজনক কার্য্য কৃত হইয়া থাকে, তবে তাহা পাপ বা ছক্ষিয়া। যদি অসদভিপ্রায় ব্যতীত ঘটিয়া থাকে, তবে তাহা ভ্রান্তি মাত্র।

দেখা যা**ইতেছে যে পুণ্য, পাপ, বা ভ্রান্তি, কেহই** ব্যক্তের যোগ্য নহে। পুণ্য প্রতিষ্ঠার যোগ্য, তৎপ্রতি ব্যঙ্গ অপ্রযুজ্য। পাপ, ভর্ৎ সনা, দণ্ড, বা শোচনার যোগ্য, তৎপ্রতিও ব্যঙ্গ অপ্রযুজ্য। যাহাতে হংখ করা উদ্দিত,

ভাষা ব্যক্তের যোগ্য নহে। ভদ্রপ, ভ্রান্তিও ব্যক্তের যোগ্য নহে—উপদেশ ভংগ্রভি প্রযুক্ত্য।

নিম্ফল ক্রিয়ার প্রতি অবস্থা বিশেষে ব্যঙ্গ প্রযুজ্য। ক্রিয়া যে নিম্ফল হয়, তাহার সচরাচর কারণ এই যে উদ্দেশ্যের সহিত অমুষ্ঠানের সঙ্গতি থাকে। না। যেখানে অমুষ্ঠানে উদ্দেশ্যে অসঙ্গত, সেই খানে ব্যঙ্গ প্রযুজ্য। বাঙ্গালার কথার অপ্রভুল হেডু ইহাকেও প্রমাদ বলিতে হয়, কিন্তু প্রথমোক্ত প্রান্তির সহিত ইহার বিশেষ প্রভেদ আছে। ইংরাজি ভাষায় এই চুইটির জন্ম পৃথক২ নাম আছে। একটিকে Error বলে আর একটিকে Mistake বলে। Error ব্যক্তের যোগ্য নহে, Mistake ব্যক্তের যোগ্য।

ক্রিয়া সম্বন্ধে যেরূপ, ক্রিয়ায় অপরিণত মনের ভাব সম্বন্ধেও সেইরূপ পুণ্যের উপযোগী চিত্তভাবকে ধর্ম বলা যায়; পাপের উপযোগী ভাবকে অধর্ম বলি, এবং ভ্রান্তির উপযোগী ভাবকে অজ্ঞানতা বলি। এই তিনই ব্যঙ্গের অযোগ্য। কিন্তু যে চিত্তবৃত্তি হইতে প্রমাদ জন্মে, তাহা ব্যঙ্গের যোগ্য। আমরা গুইটি ইংরাজি কথা ব্যবহার করিয়াছি, আর একটি ব্যবহার করিলে অধিক দোষ হইবে না। Mistake যেরূপ ব্যঙ্গের যোগ্য, Follyও তদ্রপ। এই নাটকে বিধুমুখীর বা পূর্ণচন্দ্র বা পেরুরামের চিত্রে যে ব্যঙ্গ দেখা যায়, তাহা এরূপ অসঙ্গত কার্য্য বা ভাবের উপর লক্ষিত। স্কুতরাং নিন্দানীয় নহে। পরস্তু এই প্রহসনের আত্যোপান্ত পাঠ বা অভিনয় দর্শন প্রীতিকর; ইহা সামান্ত প্রশংসা নহে, কেননা অন্তান্থ বাঙ্গালা প্রহসনে প্রায় তাহা অসক্ষ কষ্টকর।

পরিতাপের বিষয় এই যে, এ প্রহেসনের কোনং স্থলে এমত ভাষা ব্যবহৃত হইয়াছে যে ভদ্রলোকে পরস্পরের সাক্ষাতে উচ্চারণ করেন না। ইহাকে অল্লীলতা বলা যাউক বা না যাউক, একটু দোষ বটে। কিন্তু ইহা মুক্তকঠে বলা যাইভে পারা যায় যে, ইহাতে কদর্য্য ভাবজনক কথা কিছুই নাই। এমত কোন কথা নাই যে তাহাতে পাঠকের বা দর্শকের মন কলুষিত হইতে পারে।